# श्री परमात्मने नमः चौबीस तीर्थंकर महापुराण

लेखक **छ** हरिलाल जैन सोनगढ़ (सौराष्ट्र)

हिन्दी अनुवाद मगन लाल जैन ललितपुर

प्रकाशक

श्री कुन्दकुन्द कहान सत्साहित्य प्रकाशन संस्थान

3/286 ए एम जी रोड आगरा (उत्तर प्रदेश ) पिन 282010

```
लेखक-

- इ. हिस्साल जैन, सोनगड़
- हिन्दी अनुवाद -

प्रान्तकाल जैन स्तिस्तपुर
पूर्व हो संस्करण 5300
तृतीय सरकरण 2000 प्रतियाँ

(महाव्ये निवांगोसस्य पर्व, हि ३ नव 1994)

स्तान मूच्य 50 रुपये

विकाय मूच्य 50 रुपये

प्राप्त स्वाव : की हि जैन कुन्यकुन्य कहान स्वृति सभागृह ट्रस्ट

3/286 एए. जी. रोड, अनगर (ड प्र)

ही बीतरान सस्साहित्य प्रसारक हस्ट 580 जूनी स्राणेकवाड़ी भाववनार (गूज)

ही बीतरान सस्साहित्य प्रसारक हस्ट 580 जूनी स्राणेकवाड़ी भाववनार (गूज)

हुटक कोमल नियों ग्रिटर्स एवं प्रविशास ग्रा. हि. ई-55 न्यू आगरा, आरया
```

ग्रन्थ का नाम -चौबीस तीर्थंकर महापुराण

## प्रकाशकीय

#### ( ततीया वति )

आध्यातिसक संस्कृत पूच्य गुरु देवजी कानजी त्यामी की पुण्य स्मृति में स्थापित जी दिगावार जैन कु-दकुन्द कहान स्मृति सभागृह ट्रस्ट आगय द्वारा चौत्रीस तीर्वकर सामसुष्पण को द्वितीयावृत्ति क्रमाशित करते हुये अल्पन्त हर्ष हो यह है। गतवर्ष ही इसकी द्वितीया वृति प्रकारित हुयो तो जो हार्यों -हृत्य समाय हो गायी और योग बायवर बनी रही जो इस महान् प्रन्य को लोकप्रियता के साथ-साथ स्मात की तत्य विज्ञासा एव तत्यज्ञत के सम्म प्रतियक्ति की प्रति अस्पन्त भक्ति का प्रतियादक है।

आत्मकरूपाण का मूल भेदिवजन यूर्व मीतराजा है जिसका सीधा उपरेक्ष राज्यानुपोग में है, अन्य अनुपोग भी प्रकारानर से इसी बात को दृढ़ करते हैं, यरजानुपोग साधक के बाह्य बीचन एवं करजानुपोग सूक्ष्म परिजामों का दिग्दर्शक होता है तो प्रथमानुपोग ज्ञानियों के जीवन का समार्थ विषयम कमाओं के माध्यम से करता है।

जिनागम में बर्णित गेरुठ संसाका पुरुषों में 24 तीथकरों का स्थान सर्वोपरि होता है। ये जगरपूष्य तीर्थकर धर्म तीथ के प्रवर्तक होते हैं। 1 अत: इनकी दिव्यवाणी में बढ़ीं पतित से पावन होने का मार्ग स्पष्टतवा प्रकारित होता है वहीं उन महापुरुषों के चरित्र संसार की विचित्रता, पुण्य-पण का फल एक महन्त परुषों की प्रवित्ति के रिप्टर्शक होने से आत्म कस्याण के अपर्य निमित्त होते हैं।

यही कारण है कि जिनाम के पाराममें आचारों ने वहाँ अपनी लेखनी द्वारा पर और पर्यात से फिब ट्रीन्ट के विषय भूत शुद्धात्मतत्व के गीत गाये हैं. वहाँ उन संतों ने तीर्थकर जैसी बगत की अटभत निधी की गोरवंगयी गाया द्वारा अपनी लेखनी की धन्य किया है ।

धन्य है वे भव्यात्मन जो तीर्यंकर परमात्माओं को पढकर-सनकर आत्म बोधि को प्राप्त कर लेते हैं ।

पूराणों में उन महापुरुषों का मात्र जीवन वर्णन हो नहीं होता करन यह भी उत्सीखित होता है कि किस प्रकार हन महानू आरमाओं ने गणु पर्याप में भी वीताणों सात्री की मवतापनातक मामस देनाता को आरमशत कर भवक्षेत्रक आरम अनुभव कर सम्पर्दर्शन को प्राप्त कर मुक्ति गणां का मानामार उत्पादन किया । किस प्रकार पुण्य वर्ष के प्रचण्ड उर्दमों में निज भाणीत को ओरियक भावकर न होने देकर स्ववाद के बल में भर्म भाव प्राप्त किया और किस प्रकार विषय मंदित्यांकियों के मध्य भी साक्षीभाव हुए। सकस्यारभना में अनुस्कार रहे।

उनका जीवन हमारे लिये प्रेरणास्पद तो है हो, अधिनन्दनीय एव अनकरणीय भी है ।

आज भौतिकवार के चुन में जहाँ सस्वाहित्य का अभाव सा होता जा रहा है, जीवन निर्माण के नाम पर विवय-कवाय पोषक, साहित्य का हो सजुन हो रहाहै, ऐसे समय में आत्म रूपि सम्मन्न एवं आत्माराधना के बस पर ससार दशा से पार हुये महान् पुरुषों का जीवन-दर्शन जन-जन तक प्रचारित करना आवरन आवरपक है ।

इ. हरिभाई का इस दिशा में किया गया यह एक सार्थक प्रयास है, इनकी लेखनी में कथा के साथ-साथ आध्यात्मिक तत्वज्ञान को पर्याप्त रूप में विद्यमान हैं।

हम सभी भव्यात्माये महापुरजों के जीवन को पढ़कर अपने नवजीवन का सुजन करें-इसी मगल भावना के साथ आपके कर कमलों में यह सीबीस तीर्थ कर महापाग समर्थित

करते हुये विराम लेता 🕻 ।

पदम्बन्द जैन सर्राफ, संस्थातक

भी कन्द-कृन्द कहान सत्साहित्य प्रकाशन संस्थान, आगरा

सम्पूर्ण विशागम कार अनुवोगों में निसदा है ( 1 ) प्रसमनुवेग ( 2 ) करणानुवोग ( 3 ) करणानुवोग एसं ( 4 ) हच्यानुवोग । यद्यपि कारों अनुवोगों की कबन प्रयोग में सिविधता है तथापि समका मूल प्रतिग्राय केन्द्र 'निवाल सम्भाव की अराधमा' हेतु चीव को प्रीत फाना है !

#### हमारे घटनाणन

17 द्रव्य संग्रह प्रवचन भाग 2 व 3

| 6411 | अनगराः।                             |              |  |
|------|-------------------------------------|--------------|--|
| 1    | आत्म प्रसिद्धि                      | 11-00        |  |
| 2    | चौबीस तीर्थंकर पुराग                | 32-00        |  |
| 3    | परभागम चितामणि                      | 21-00        |  |
| 4    | मन्यन्दर्शन भाग 2                   | 8-00         |  |
| 5    | 5 मोक्षमार्ग प्रकाशक की किरणे भाग १ |              |  |
| 6    | मोक्षमार्ग प्रकाशक की किरणे         | 8-00         |  |
| 7    | अमृत झरना                           | 4-00         |  |
| 8    | स्वात्मानुभवमनन                     | 7-00         |  |
| 9    | विवापहार त्रिवेचन                   | 6-00         |  |
| 10   | निमितोपादान विवेचन १५-०             |              |  |
| 11   | द्रेष्य अग्रह प्रवचन भाग १ प्रेस    |              |  |
| 12   | वेताग्य वर्षा                       | शीघ्र प्रकाश |  |
| 13   | इण्टोपदश प्रवचन                     | **           |  |
| 14   | वीतराग विज्ञान भाग 5 व 6            |              |  |
| 15   | বৃদ্ধি নিধান                        | **           |  |
| 16   | मोक्षमार्ग प्रकाशक की किरणे भाग 3   | **           |  |
|      |                                     |              |  |

भावनगर एव सोनगढ से प्रकाशित साहित्य भी उपलब्ध है।

पू गुरुदेवश्री के वीडियो-ओडियो टेप प्रवचन उपलब्ध है । रेल्वे-डाक खर्च अतिरिक्त है ।

### विषयसूची

| अ.इ        | <b>ਜ</b> . | पृष्ठ           | , |
|------------|------------|-----------------|---|
| ₹.         | भगवान      | ऋषभदेव १        |   |
| ₹.         | भगवान      | अजितनाथ ७३      |   |
| ₹.         | भगवान      | संभवनाथ ७९      |   |
| ٧.         | भगवान      | अभिनन्दन८५      | · |
| ч.         | भगवान      | सुमितनाथ९०      |   |
| €.         | भगवान      | पदाप्रभ ९५      |   |
| <b>(9.</b> | भगवान      | सुपार्श्वनाथ१०१ |   |
| ۷.         | भगवान      | चन्द्रप्रभ१०८   |   |
| ۹,         | भगवान      | सुविधिनाथ १४९   |   |
|            |            | शीतलनाथ १५६     |   |
|            |            | श्रेयांसनाथ१६१  |   |
| ٤٦.        | भगवान      | वासुपूर्न्य१६८  |   |
|            |            | विमलनाथ १७८     |   |
|            |            | अनन्तनाथ १९०    |   |
|            |            | धर्मनाथ १९६     |   |
|            |            | शान्तिनाथ२१६    |   |
|            |            | कुन्थुनाथ २७४   |   |
|            |            | अरहनाथ २७८      |   |
|            |            | महिनाध २८२      |   |
|            |            | मुनिसुब्रत३०३   |   |
|            |            | निमनाथ ३०८      |   |
|            |            | नेमिनाथ३१४      |   |
|            |            | पारसनाथ३६०      |   |
| 2~         | भगतात      | प्रशासीय ३९२    |   |

### अ श्री तीर्थंकर भगवन्तों को नमस्कार क्ष

ऋषभादि सर्वज्ञ-जिन तीर्थंकर चौबीस, जीवन ज्ञानानन्दमय, है त्रिजगतके ईश, उनकी जीवन-कथा यह, कहता हूँ धर ध्यान, भविजन सुनिये भाव से, जो चाहो कल्याण।

इस महापुराण में अपने तीर्थंकर भगवन्तों के आत्म साधनामय मगल-जीवन का आलेखन मैंने श्री तीर्थंकर भगवन्तों की अपने हृदय में विराजमान करके भक्तिपूर्वंक किया है, वह मेरे समस्त साधर्मी भाई-बहेर्नों को ज्ञान-वैराग्य की पृष्टि करके मोक्षमार्ग का ग्रेरक बनो।

इस महापुराण की प्रस्तावना में मुझे विशेष कुछ नहीं कहना है, क्योंकि जो भी कुछ कहना है वह सब, श्री तीर्थंकर भगवन्त स्वय ही अपने मगल जीवन द्वारा हमें बतलायेंगे। उन्होंने पूर्व अज्ञानदशा में कैसे सासारिक दुख भोगे, रह्यात् किसी धन्य पल में कब और किस प्रकार आत्मज्ञान की प्राप्ति की, फिर आत्मज्ञान में आगे बढ़कर कैसे वैराग्य प्रसंगो से मुनि दीक्षा लेकर तथा पूर्ण चारित्र के पालन पूर्वक केवलज्ञान प्रगट करके कैसे परमात्मा हुए तथा कैसा मोक्षमार्ग बतलाया, वह सब वे भगवन्त अपने आत्मजीवन द्वारा हमें समझायेंगे। इसलिये उन भगवन्तों के प्रति भक्तिपूर्वक मुमुश्चजन इस पुराण का अध्ययन काना।

जैन समाज के अपने समस्त भाइ-बहेन तीर्थंकर भगवन्तों के भव्य जीवन से परिवित हों और उनके जीवन में से उत्तम प्रेरणा प्राप्त करें ऐसी मेरी भावना चिरकाल से थी, वह आज इस पुस्तक के प्रकाशन द्वारा पूर्ण होती है, इस अवसर पर तीर्थंकर भगवन्तों तथा श्री गुरुओं की अतिशय महिमा से मेरा अतर उल्लिसित हो रहा है और मेरा आत्मा अभेद हुदय से उन्हें नमन कर रहा है।

घन्य उनका जीनव धन्य मोक्षमार्ग साघने में उनकी शूर्वीरता। तीर्थंकर चौबीस हैं, आनन्द-मगलकार, उनका पावन चरित्र यह आत्माको हितकार। सब स्वीकारें स्नेह से, करे धर्म-प्रचार, हो मगल-कल्याणमय, श्रीगुरु का उपकार।

90 CA

...

80

914

2014

જાત હાલ

466

766 766

सद

314

85.60

30 70

Na

866

30

88

11.00



\*\*\*

A Id

10.00

...

100

9/

100 AUG 100 AU

566

...

414

\*\*\*

30

PLG:

7.18 5/3

शहरत स्थान

### हमारे भगवान. चौबीस तीर्थकर

है ऋषभादि महावीर चौचीम ती रेक्स भाग न हमे जाज महान आनन्द हो रहा है कि आपका मगल जीवन हमार हाथ मे आया है। इस पुराण द्वारा मानो आप हो साक्षात हमारे सन्मुख पद्योरे हैं। आरापना से सुशोभित आपका मगनशीवन हमें भी आस्माकी आरापना के प्रति प्रेरित करता है। आपका बीवरागी जीवन सच्चमुच महान हैं उच्च है। जैनधर्म के सरकारों ने प्रारम्भ होज्य अतिम परमात्मपद तक के आपके जीवन के जनोग्ये प्रमाग उद्धवर हमारे अतर में भी ऐसे परमात्मपद की साधना के मान शाम हो उन्नत है।

प्रभा! रागर्गरत शृद्धचेतना सं सुशांभित आपके शुद्धात्मदर्पण मे अपने शुद्धातम को देखकर उसके चितनपूर्वक मे आपके इस जीवनचरित्र का स्थाध्याय प्रारम्भ करता हूँ उसके द्वारा मुझे भी आपके जैसा शुद्धात्मजीवन पाप्त हो।



--

-0

-0

---

88

×a

--

\*\*

×

HO

...

44

na.

=a

×a

×a

-0

**4** Q

×

•

M 60

×.2

×a

Na

\*12

-0

na

na

NA

H.O

84

×a

n a

NA

×

**n**2

80

10

×a

\*\*\*

N.O

20

सहर स्टब्स

ne.

\*4

74

88

na

86

#### साधर्मी बन्धुओ।

NG

\*4

7.0

20

20

×a

40

N. of

×a

44

44

42

\*\*

74

31 GP

na.

\*0

44

44

40

N/A

84

NA

7.45

×

40

40

340

14

H.C

na

46

34

3.68

84

K/Z

महाभाग्य से श्रीगुरु के प्रताप से हमें २४ तीर्थंकर भगवन्तों का शासन मिला है। अपने भारत देश का यह महान गौरव है कि चौवीस तीर्थंकरों का अवतार हमारी भारत भूमि में ही हुआ है। उन तीर्थंकर भगवन्तों के आत्माने पूर्वभवों में जैनधर्म के संस्कार कब प्राप्त किये और फिर आत्मज्ञान करके सम्यय्दर्शनपूर्वक आत्मसाधना में आगे बहुते-बहुते किस प्रकार परमात्मा हुए! वह सब हमें उनके जीवन से सीखने को मिलता है। इसलिये अत्यन्त भावपूर्वक तीर्थंकर भगवन्तों के जीवन का अध्ययन करना चाहिये।

२४ तीर्थंकरों में सर्व प्रथम भगवान ऋषभदेव हैं; असख्य वर्षों पूर्व जैनधर्म का उपदेश देकर उन्होंन इम भरतक्षेत्र में मोक्ष का द्वार खोला। उन भगवान ऋषभदेवने दस भव पूर्व जैनधर्म के सस्कार प्राप्त किये थे, तब से प्रारम्भ करके, वे परमात्मा हुए तब तक के दस भवों का उनका सुन्दर चित्र यहाँ कहते है, उसे आनन्द से पढ़कर उसमें से धर्म की प्रेरणा प्राप्त करना।





#### पर्वभव शि

#### महाबल राजा का भव और जैनधर्म के संस्कार

भगवान श्री आदिनाथ तीर्थकर को नमस्कार करके उनके दस अवतारो का पवित्र जीवनसरित्र प्रारम्भ होता है। अनादि स्वयमिद्ध ऐसे इस लोक के बीच मध्यलोक है, असख्यात द्वीप-समुद्रो से शोभायमान इस मध्यलोक के बीच में जम्बुद्वीप है और जम्बुद्वीप के मध्य में मेरुपर्वत शोभायमान है।

मेरुपर्वत के पूर्व और पश्चिम में 'विदेहदेश' है, वहाँ से मुनिवर कर्मरूपी मालिनता को नष्ट कर के सदा विदेह (देहरहित - सिन्द) होते रहते हैं, इसिन्धे उसका 'विदेह' नाम सार्थक है। उन विदेहदेशों में तीर्थकर देव सदेव विद्यमान होते हैं, इसिन्धे वर्ता सदा जैन्धर्म वर्तता है।

ऐमे पश्चिम-विदेह की एक अलकापुरी नामक नगरी में अतिवल नाम के विद्याधर राजा थे। एक दिन कैराम्य आने पर, अपने पुत्र महाबल राजा को राज्य सींपकर उन्होंने जिन दीक्षा धारण कर ली।

### यह 'महाबल' वही अपने चरित्रनायक ऋषभदेव का जीव

राजा महायल के चार भंगी थे - महामित, सिम्नमिति, शतमित और स्वयंबुद्ध उनमें स्वयंबुद्ध। मंत्री शुद्ध सम्यार्गृष्टि थे और शेर तीनो मंत्री मिध्यात्रष्टि थे।

एक दिन महाबल राजा है जन्मदिन का उत्भव मनाया जा रहा था। उस समय सभामण्डण में राजा को अति प्रमन्न देखकर महाबुद्धिमान स्वयबुद्ध मन्नीन उसे जैनधर्म का उपदेश दिया और कहा कि - 'हे राजन्! यह राजनक्ष्मी आदि वैभव तो मात्र पूर्व पुण्य का फल है, इह भव और पर भव मे आत्मा के हित हेतु आप जैनधर्म का सेवन करें।'

स्वयंबुद्ध मत्री की यह बात सुनकर अन्य तीन मिथ्यादृष्टि मत्रियों में से एकने कहा कि

परलोकादिकुछ है ही नहीं; दूसरे ने कहा कि - आत्मा स्वतंत्र तत्त्व ही नहीं है, वह तो संयोगी क्षणिक वस्त है: और निसंदे ने कहा कि - समा जात शत्युष्प है: आत्मा आदि कुछ है ही नहीं।

परन्तु स्वयंषुद्ध मंत्रीने अनेक युक्ति एवं दृष्टान्तों हारा आत्मा का अस्तित्व, परलोक का अस्तित्व, आतमा के अच्छे-बुरे भावों का फल आदि सिष्ट कर दिया; और इस प्रकार जैनधर्म की अतिगय परिमा पार की।

स्वयंबुद्ध के युक्तिपूर्ण बचर्नोसे समस्त सभासरों को विश्वास हो गया कि जैनधर्म ही वास्तविक है। इसलिये सभाजनीने तथा महाबल राजाने भी प्रसन्न होकर स्वयंबुद्ध मंत्री की प्रशंसा की।

एक बार ने स्वयंबाद पत्री प्रेकपर्वत की यात्रा करने गये. वहाँ शांश्वत जिनसन्दिर देखकर उन्हें

बडा आनन्द हुआ, और उनमें विराजमान रत्नामय जिनविम्बो को नामकार करके पूजा की; फिर कुछ देर वहीं बैठकर आत्मपुणों का चिंतन करने लगे। इतने में दो मुनिवर वहीं आये। वे युग्धर तीर्थकर के समवसरणामें से आये थे। मंत्रीने अतिशय भिंत से प्रणाम करके पूछा ''हे भगवन! आप अवधिज्ञानरूपी नेत द्वारा जगत को जाननेवाले हैं इसलिये मैं अपने मन की बात आपमें पुछता हैं। हे स्वामी! कुआ



करके बतलायें कि हमारे राजा महाबल भव्य है या अभव्य ? वे जिनेन्द्र देव द्वारा प्ररुपित सत्यमार्ग का सम्यक श्रद्धान करेंगे या नहीं?''

मंत्री के इस प्रकार पूछने पर आदित्यराति नाम के अवधिज्ञानी मुनियाजने कहाँ 'हे भव्य! तुम्हारे राजा भव्य ही हैं, वे जैनधर्म का शध्दान करेंगे, इतना ही नहीं, दससे भव में वे तीर्थंकरण्द प्राप्त करेंगे; इस जम्बद्वीप के भरतक्षेत्र की आगामी चीर्बोसी में वे ऋषभदेव नामके प्रध्म तीर्थंकर होंगे।

और हे मंत्री! उनके पूर्वभवकी बात भी सुनो: 'इन राजा महाबल ने पूर्वभव में भोगों की इच्छा के साथ-साथ धर्म के बीज बोदे थे। पूर्वभव में वे विदेह क्षेत्र में जयवर्मा के नाम राजपुत्र थे। श्रीवर्मा उनका छोटा भाई था; वह श्रीवर्मा उनका छोटा भाई था; वह श्रीवर्मा उन्याद सर्पि दिया और जयवर्मा बडा होने पर भी उनकी उपेक्षा की। इससे जयवर्मा एकदम विरक्त हो गया और अपने भाग्य को कोसते हुए स्वयंप्रभगुरू के निकट दीक्षा लेकर तम करने लगा। एकबार विद्याध्य की विभूति देखकर उसने ऐसा निदान किया कि मुझे भी आगामी भव में विद्याधरों का ऐसा महान वैभव प्राप्त हो। वह ऐसा विवाद कर रहा था इतने में एक भयंकर सर्प ने आकर उसे काट लिया, और भोग की इच्छापूर्वक मर कर यह महाबल विद्याधर हुआ है। पूर्व संस्कार के कारण वह अभी तक भोगों में आसक्त रहा है, परनु है मंत्री! अब हुसहारा उपदेश सुनकर वह हुस्त ही भोगोंस विसक्त होगा।

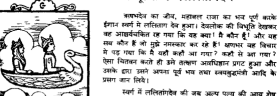
'और हे मंत्री' सुनी आज ही तुम्हारे राजाने दो स्वप्न देखे हैं, पहले स्वप्न में उसने ऐसा देखा है कि तीन पुष्ट मंत्रियों ने उसे बलातपूर्वक भारी कीचड़ में फैसा दिया है, परन्तु तुम उसे कीचड़ में से बाहर निकालते हो और सिहासन पर बिटाकर उसका अभिषेक करते हो। दूसरे स्वय्म में राजाने अग्नि की तीज़ ज्योति को क्षण-क्षण कीण होने देखी है। यह दोनों स्वय्म देखकर वह राजा तुम्हारी प्रतीक्षा कर रहा है। कुछ पूछने से पूर्व ही तुम्हारे मुहै से दोनों स्वय्म और उनका फल मुनकर वह राजा आध्यर्यविकत होगा और वह निस्मन्देह तुम्हारे वचनों को स्वीकार करके जैनपर्म में अतिहाय ग्रीति करेगा। उसने जो गहला स्वय्म देखा है वह उसके आगामी भवकी स्वयंकी विभूति का सूचक है और दूमरा स्वयन ऐसा सूचित करता है कि अब उसकी आयु एक मास की शेष है। इसलिये है भद्र! उसके कल्याणार्थ तुम शीष्ठ ग्रयन्त करो।'-ऐसा कहका स्वयंबुद्ध मंत्री को आशीर्वाद देकर वे दोनों मुनिवरों आकाश मार्थ से विकार कर गरे।

भूनिवरीके वयन सुनकर स्वयबुद्ध मंत्री शीघ्र ही महाबल राजा के पास आया। राजा स्वन्तों की ही चिन्ता ही में था, इतने में मत्रीने उसके दोनो स्वप्न तथा उनके फल की बात कह सुनायी और जिनभुमं के सेवन का उपदेश दिया कि - हे राजन्! जिनेन्द्रदेव द्वारा कहा हुआ धर्म ही समस्त दुःखों की एएमरा का छेदन करने कला है, इसलिये उसीमें अपनी बुद्धि लगाओं और उसका पालन करो; क्योंकि अब आपकी आयु मात्र एक मास की शेष हैं।

स्वयंबुद्ध मंत्री की बात सुनकर राजाको आधर्य हुआ और अपनी एक मास आयु रोष जानकर उस बुध्दिमन राजाने धर्म भावना मे अपना चित्त लगाया। राज्य छोड़कर वह सिप्टकूट-चैत्यालय में पहुँचा और वहाँ सिप्ट प्रतिमा का पूजन करके संत्यास धारण किया, स्वयबुद्ध मंत्री को निर्यापक -आचार्य बनाकर प्रायोग्णानन सन्यास धारण किया और सुख्यपूर्वक प्राण छोड़कर दूसरे ईशान स्वां मे श्रीप्रम विमान मे लालिताग नामक देव हुआ।

#### (2)

### द्भुषभदेव : अवतार दसरा : ललितांगटेव



स्वर्ग में लिलतांगदेव की जब अल्प पत्य की आयु शेष रही तब उसे स्वयंप्रभा नाम की एक देवी प्राप्त हुई; वह उसे अत्यन्त प्रिय थी। उसके साथ लिलतांग कभी मेह पर्वत के नंदनवर में, कभी विकास पर्वत पर्वत पर, कभी रुचकांगिरी-कुण्डलगिरि पर्वतों पर, कभी मानुषोत्तर पर्वत पर, तो

कभी नन्दीक्षरद्वीप के रत्नमय जिनिबार्वों के दर्शन करने जाता था। इस प्रकार उसने स्वर्ग में दीर्घकाल व्यतीत किया। एक बार अचानक लिलतागदेव के आधूषण निस्तेव हो गये, माला कुन्हला गई, उसके विमान के कल्पवृक्ष कीपने लगे। इन चिन्हों से अपना मरणकाल निकट जानकर वह देव भयभीत हो गया और शोक करने लगा; क्योंकि अभी उसे सम्यादर्शन नहीं हुआ था। तब स्वर्ग के अन्य देवों ने उसे धैर्य बैधाते हुए कहा कि हे देव। पुण्य फलसे प्राप्त इस स्वर्ग के अभ्युद्य में से जीव का पतन होना निश्चित् ही है, इसलिये शोक न करो और धर्म में मन लगाओ; जीवको धर्म ही परम शरण है। देवों के समझाने से लिलतांगने धैर्य धारण किया और धर्म में चिन्न लगाया; पन्नह दिन तक उसने स्वर्ग की जिन प्रतिमाओं का पूजन किया और अंत समय में सावधान चिन्नसे णमोकार मंत्र का उच्चारण करते-करते वह अवश्य हो गया उसका देव विलय से गया।

(अब वज्रजय और श्रीमती के भव का सुन्दर वर्णन आयगा।)

#### \* \* \*

(3)

#### वज्रजंघ राजा और श्रीमती रानी

(मृतिवरों को आहारदान का आनन्दकारी प्रसंग)

इस जान्बूद्वीप के पूर्व-विदेह क्षेत्र में पुष्कलावती देश हैं, उसकी उत्पलखेटक नगरी में वज्रबाहु नाग का राजा था। ऋषभ देव का जीव स्वर्ग से लिलितांग देव का भव पूर्ण दत्तके राजा वज्रबाहु के घर उत्पन्न हुआ; उसका नाम 'वज्रजंप कुमार।'

लिलतांगदेव की जो स्वयंप्रभा नाम की देवी थी, उसने भी स्वर्ग की आयु पूर्ण होने पर विदेहक्षेत्र की पुण्डरीकिणी नगरी के राजा बज़दन्त चक्रवर्ती की पुत्री रूप में जन्म लिया। उसका नाम 'श्रीमती।'

एक बार श्रीमती के दादा श्री यशोधर मुनिराज को केवलज्ञान हुआ, केवलज्ञान की पूजा हेतु देवों के विसान वहाँ से निकल रहे थे; उन देवविमानों को देखते ही श्रीमती को अपने पूर्व भव का स्मरण हो आया और बारस्वार लिनतांगदेव का स्मरण करती हुई वह मुच्छित हो गई। पण्डिता नाम की चतुर धायमाताने उसे सचेत करके मुच्छा का कारण पूछा। श्रीमती उसे पूर्वभव का सब बृत्तांत सुनाया और अपने पूर्वभव सम्बन्धी एक चित्रपट बनाकर उसे देते हुए कहा कि हे सखी इस चित्र के गूढ़ विषयोकों जो पहिचान ले उसे तू मेरे पूर्वभव का गति (लिनतांग देव का जीव) समझना। धायमाता वह चित्र लेकर विदा हुई और जिनमन्दिर की चित्रशाला में उसे प्रदर्शित किया।

अब इसी बीच श्रीमती के पिता बज़दन्त राजा को दो बधाइयाँ एक साथ प्राप्त हुई एक उनके पिता यशोधर मुनिराज को केवलज्ञान की प्राप्ति हुई उसकी; और दूसरी आयुधशाला में चक्रतत्न उत्पन्त हुआ वह; धम्प्रिमी विवेकशील महाराजाने प्रथम केवलज्ञान की पूजा करने का निर्णव किया। जगतगुरू यशोधर भगवान की महापूजा करके, वज़दन्त राजाने उनके चरणोंमें नमन किया कि तुरन्त ही उन्हें अविधिज्ञान की प्राप्ति हुई। वह योग्य ही हैं, क्योंकि विशुद्ध परिणामों से की गई भक्ति क्यों फलीभृत नहीं होगी? और वह कया-क्या फल नहीं देगी? उस अविधिज्ञानसे राजाने जान लिया कि पूर्वभवमें में अच्युत स्वर्ग का इन्द्र था, और मेरी यह पृत्री लिलिगावेवकी देवी थी। नगर में आकर उन चक्रवर्ती ने अपनी शोकमा पुत्री श्रीमती से कहा : है पुत्री । तु शोक न कर, सुन । मैं अविध्वान द्वारा तेरे पति का सर्व वृतान्त कहता हैं पूर्वभवके तेरे पति (लिलतांगरेव) भी इस विदेहसेत्र में ही अवतरित हुए हैं और वे मेरे भानजे होते हैं. तथा कुछ ही समय में तेरे पति होंगे। और सुन । पूर्व भव में जब मैं अच्छुतेन्द्र था तब दो इन्द्र मेरे पास आये थे, तब तुम दोनों (लिलतांग और स्वयप्रभा) भी उनके साथ ही थे; उन इन्द्रों ने मुक्तमें युग्धर स्वामी का चित्र पूछा कि 'हे देव । हस दोनों ने युग्धर तीर्थकर के तीर्थ में सम्यक्तर्शन प्राप्त किया है, इसलिये हमें उनका पूर्ण चरित्र जानने की इच्छा है वह कहों। 'उस समय मैंने युगधर तीर्थकर के पूर्व भवों का चरित्र कहा था । जिसे सुनकर अनेक जीवों को सम्यक्तर्शन प्राप्त हुआ था, तथा तुम दोनों को भी अतिशय धर्मप्रेम जागृत हुआ था। वहां हम मब देव स्वयभूमण तथा नन्दीधा, सुनेह आदि के दर्शन करने जाते थे। वह सब भी तुझे यह होगा!

श्रीपती दे करत. हाँ पिताजी जह सब में। अतर में प्रत्यक्ष की भाँति प्रतिभामित हो रहा है।

बज़दन्त राजाने कहा **हे** पुत्री । वे लिलताग देव बज़जध नामक राजकुमार हुए हैं, आज से तीसरे दिन तक्षे उनका समागम होगा. और वे ही तेरे पति होगे।

एक आर श्रीमती को राजाने उपगेक समाचार दिये, और दूसरी ओर उनकी सखी पण्डिता भी चित्रपट सम्बन्धी समाचार लेकर आ पहुँची। उसने कहा हे सखी, तेग यह चित्रपट देखते ही बज्रजग्रकुमार को सब परिचित लगा। पूर्व भव के सम्मण से क्षणभर वे विचार में एड गये। उनकी ओखों से औं दूसने लगे और वे मुच्छित हो गये। पश्चात अनेक उपाय करने पर उन्हें चेत आया और उन्होंने सारा बृतान्त कहा और अपना बनाया हुआ एक चित्रपट भी दिया। इतना कहकर पण्डिताने बज्रजय का दिया हुआ पूर्वभव का चित्रपट श्रीमती को दिया, जिम प्रकार भव्य जीव अध्यात्मशास्त्र को देखते ही प्रमुदित होते हैं, उमी प्रकार श्रीमती कह चित्रपट देखकर प्रमुदित हो उठी।

इतने में राजा वज्रवाहु अपने पुत्र वज्रजंपसहित वहाँ आ पहुँचे, तब चक्रवर्तीम अपने बहनोई वज्रवाहु से संन्मानपूर्वक कहा कि आज आप पुत्रसहित मेरे घर पधारे इसलिये मेरा मन अति प्रसन्न हुआ है; मेरे घरमें जो वस्तु आपको उत्तम लगती हो उसे स्वीकार कीजिये।

तब वज्रवाहु ने कहा है चक्रेग! आपके प्रसाद से मेरे यहाँ सब कुछ हैं, तथापि आपका बात्सन्वयुत आग्रह है तो मौगता है कि अपनी पुत्री-श्रीमती मेरे पुत्र-बज्रजभ को दे हैं। चक्रवर्ती ने प्रमत्तापूर्वक वह बात स्वीकार कर ली और कता उन दोनों का स्नेह भी पूर्वभव से चला आ रहा है, हसलिये उनका विवाह सम्बन्ध योग्य ही है।

इस प्रकार उत्सवपूर्वक वज्रवप और श्रीमती का विवाह हुआ; पञ्चात् अपना धार्मिक उत्साह प्रगट करने के लिये वज्रवायुक्तमार श्रीमती सहित महापवित्र शिनमन्दिर गये और वहाँ विराजमान सुवर्णमयी जिन प्रतिमाओं का अधिषेक कर के अष्टहव्य से पूजा की तथा सुनिवरों के दर्शन किये। यहात् पुण्डरिकिणी नगरी में वाग्स आवर निवास किया। वहाँ वहुत समय तक चक्रवर्ती के भवन में रहने के बाद विदा लेकर वज्रवणकुमार श्रीमती सहित अपने उत्पलखेटक नगर में आये। क्रमानुसार उनके ९८ पुत्र हुए।

एक दिन बज्रजंघ के पिता को ससार से बैराग्य उत्पन्न होने पर, अपने पुत्र बज्रजंघ का राज्याभिषेक करके स्वयं जिनदीक्षा अमीकार की, उस समय श्रीमती के ९८ पुत्रीने भी अपने दादा के माध हीका लेली



इधर पुण्डरीकिणी नगरी मे श्रीमती के पिता बज़दन्त चक्रवर्ती भी कमल मे मृत भ्रमर को देखकर समार मे बिरक्त हो गये, और अमिततेज आदि पुर्जों को राज्य देने लगे, परन्तु उन पुत्रों को भी वैराग्य प्राप्त हो जाने से किसी ने राज्य का स्वीकार नहीं किया; इसलिये अन्त में पुण्डरीक नामक छोटी उम्र के पीत्र को राज्य भार सींप कर वजदन्तचक्रवर्ती ने साठ हजार रानियों, बीम हजार राजा तथा एक हजार पुत्रों सिहत जिन दीक्षा धारण नर ली।

यहाँ राजमाता लक्ष्मीमती को व्यन्ता हुई कि वुण्डरीक तो अभी छोटा बालक हैं, वह इतने बड़े राज्य का भार कैसे सम्हाल सकेगा? इसलिये उन्होंने उत्पलाखेटकनगर सन्देग भेजकर राजा वज्रजप को सहायतार्थ बुलवाया। सन्देग मिलते ही राजा वज्रजप पुण्डरीकिणी नगरी जाने के लिये तैयार हुए। (१) मतिवर मंत्री, (२) आनन्द पुगेहित, (३) धनमित्र संठ और (४) अकपन सेनापति - इन चारोने भी वज्रजेयराजा के साथ प्रस्थान किया। रानी श्रीमती भी साथ ही थी।

चलते - चलते राजा बज्रजघ एक सुन्दर सरोवर के तटपर आये और वहाँ पडाव डाला। भविष्य में जो तीर्थंकर होने वाले हैं ऐसे बज्रजघ का डेरा होने से सारा वन भी मानों प्रफुल्लित हुआ हो ऐसा शोभायमान हो उठा। मनानांदि के पश्चात् सब भोजन की तैयारी कर रहे थे।

इतने में एक आनन्दकारी घटना हुई . क्या हुआ ? वह अब पढिये।

#### वज्रजंघ और श्रीमती द्वारा मुनिवरों को आहार दान



राजा बन्नजम और श्रीमती भोजन की तैयारी कर ही रहे थे कि इतने में अचानक दो गगनिकहारी मृनिवर दमधर और सागरसेन वहीं पथारे। अहा, मुनिवर पथारे मानों साक्षात् मोक्समार्ग ही आगया। आकाण से उतरते हुए मुनिवरों को देखकर ही राजा तथा मंत्री आदि सबको महान आनन्दाक्षर्य हुआ। और वनके मित. बन्दर, शुक्तर और नेवला जैसे पशु भी मुनिराज को देखकर अति हरिंद हो उठे।

उन मुनिवरों की बनमें ही आहार लेने की प्रतिक्वा थीं। वे अन्यन्त तेजस्वी और पवित्रता से होभागमान थे मानो स्वर्ण और मोक्ष यहीं पृथ्वीपर उतर आये हीं। दोनों मुनिवर हेरे के निकट आते ही गुजा-रानीने अर्ति आनद एवं भिक्त सहित उनका पडगाहरा किया कि - हे स्वामी! कारी कुमार पथारी!



मानराज के रुकते ही वजजब और श्रीमती ने भक्तिपूर्वक उनकी प्रवित्वणा की, नमस्कार करके सन्त्रान किया और योग्य विधिपूर्वक भोजनशाला मे प्रवेश कराके उच्चासनपर बिठाया उनके चरणो का प्रसालन, पूजन एव नमन किया और पशाव सन-वरान-काया की शुद्धपूर्वक दाता के सात गुण (श्रद्धा, भतोष. भक्ति आदि) सहित विशुद्ध परिणामी मे उन उत्तम मुनिक्सा को विधिपुर्वक आदारानम दिया (अभी उन्हे खब्ब नहीं है कि लिन्हे आहारादान दिया वे उनके अपन पुत्र ही थी। मुगिसन को आहारादान का वह भव्य आनव्यकारी प्रयोग था।

उम उत्तम आहारदान क प्रभाव में तुम्त ही बही पाँच आश्चर्यजनक बस्तुएँ प्रगट हुई (१) आकाश में स्त्ववृष्टि होने हागी; (१) पुत्रवर्षा होने लगी (१) मुगंघ बस्तने लगी, (१) दुहुपि बाजे बजने लगे, और (५) आकाश में देवगण 'अहो दान महादान' ऐसे शब्दर्शक, ज्याज्यका करने लगे।

વજજંઘ-શ્રીમતી

आहारदान के पश्चान दोनो मुनिवरों को कन्द्रन और पूजन का के जब बड़ाजघ उन्हें विदा करने लगे तब अत पुरकी दासीने कहा राजन । यह दोनो पुनिन्स आएक सबस छोटे पुत्र हो है। यह सुनकर ही बड़ाजा और श्रीमती अति प्रेमपूर्वक उनके निकट गय और उनके धर्मभवण किया। फिर बड़ाजपने अपने और धीमती के पूर्व भव पुछे। मुजिया न दोनों के पूर्वभव (ललिताग देव और स्वयप्रभादेवी) का वर्णन किया।

तत्पश्चात बद्भजणं पुन पूछा ंहे नामा यह मितिबर मत्री, आनन्द पुरोहित, धनमित्र सेठ और अकम्पन सेनापित यह चार्गे जीव मुझे भाई की तरह अत्यन्त प्रिय है, इसलिये कृपा करके आप उनके भी पूर्वभव करे।

मुनिराजने कहा है राजन। इन मतिवार मंत्री का जीव पूर्वभव में सिह था। एकवार प्रीतिवर्धन राजाने वन में मुनि को आहार दर दिया, उसे देखकर सिह को जाति समरण हो गया,जिससे वह बिलकुल भात हो गया और आहारादि का त्याग करके एक शिलापर जा बैठा। मुनिराजने अवधिज्ञान द्वारा वह जानकर प्रीतिवर्धन राजासे कहा है राजन। यह सिह श्रावक के ब्रत धारण करके संन्यास ले रहा है, हुन्में इसकी सेवा कारनी योज्य है, अविक्य में कह भरत क्षेत्र के प्रथम तीर्यंकर अवभवेज का पुत्र होगा और वाइकारी होकर उसी भव में मोख प्राप्त करेगा। पुनिस्त्य की बात सुनकर सवाने उस सिंह को प्रेम से देखा, और उसके कार में नामकार मंत्र सुनवा। अस्तरांह दिन की संक्षेत्रका के प्रधाद प्रश्नित का त्याग करके बार सिंह सम्में कार्य कार्य का क्षेत्र आर्थ कार्य में चलकर यह मतिवार-मंत्री हरना है।

तथा उस सिंह के अतिरिक्त प्रीतिसक्षंन राजा के सेनायित, मंत्री और पुरोहित - इन तीनों ने भी आहारवान का अनुमोबन किया था, इस्तिये वे योगभूमि का अवतार करके बाद में दूसरे स्वर्ग के देव बुए। हुम्हारी (बड़बंधस्की) लिलितांगदेव की पर्यायमें वे तीनों तुस्क्रीर ही परिवस के देव वे और वे ही यही तुम्क्रीर पुरोहित, सेट और सेनायित हुए हैं। भाविष्य में तुम तीवेबन होगे तब वे भी तुम्हारे पुत्र होकर मोक्ष प्राप्त करेंगें। उनमें से अकंगन सेनायित तो शहबती होंगें; आनन्द पुरोहित तथा धनियत सेठ दोनों वक्तमसेन तथा अनंतिकवय नामक एव होकर तानदी ही गणधार होंगे।

- इस प्रकार उन पुनिवरों ने वज्जंच को उनके संत्री, पुरोक्षित, सेठ और सेनापति के पूर्वभवों का सम्बन्ध सुनाया और मुनिराज के सीमुखसे अपना ऐसा महान भविष्य सुनकर उन सबको बढ़ा हर्ष हुआ। जब वे सुनिवर यह सब कुतान कह रहे थे तब नेवारा, सिंह, बन्दर और शुक्र यह बार जीव वहीं समीप बैठे थे और शानिरपूर्वक मुनिराज की ओर टिकटकी बीचे देख रहे थे। यह देखकर आखर्य से कुत्रकंच ने पूछा: हे स्थामी! यह नेवारा, सिंह, बन्दर और शुक्र यह कार जीव यहीं मनुष्यों के बीच भी निर्मयता से आपके मखकायन की और शिक्ष लगाकर को बैठे है?



उसके उत्तर में श्रीमुनिराजने कहा: सुनो, हे राजन्! यह सिंह आदि चारों जीव आहारदान देखकर परम हर्जित हो रहे हैं; वे भी भविष्य में दुस्हारे पुत्र होकर मोख प्राप्त करेंगे।

- यह सिंह पूर्व भव में हस्तिनापुर में एक व्यापारी का पुत्र था, परत्यु तीव्र क्रोध के कारण मरकर सिंह हुआ क.
- यह शूकर पूर्वभव में एक राजपुत्र था, परन्तु तीव मानके कारण वह मरकर शूकर हुआ है;
- यह बन्दर पूर्व भव में एक विशकपुत्र था, परंतु तीव्र माथा के कारण मरकर बन्दर हुआ है;
- और यह नेवला पूर्व भव में एक हलवाई (मिष्टाम-विक्रेला) था, परंतु बीव लोभ के कारण मरकर नेवला हुआ है। कवाओं के कल में ऐसी हलकी गतियाँ प्राप्त हुई हैं, इसलिये यह कवाय छोड़ने योग्य है।

इस समय यह सिंहादि चारों बीय आहारदान देखकर अति हर्षित हुए हैं और वे चारों को अपने

पूर्वभव का जातिसमरण हुआ है इसलिये वे संसार से एकदम विरक्त हो गये हैं, और निर्भय होकर धर्मप्रकण की इच्छा से यहाँ बैठे हैं। तुम दोनों ने आहारदान के फल में भोगभूमि की आबु का बंध किया है, और इन सिंहादि चारों जीवो ने भी आहारदान का अनुमोदन कर के तुम्हारे साथ ही भोगभूमि की आयु बीधी है। हे राजर् । अब वहीं से आठवें भव में जब तुम ऋषभनाथ तीर्थंकर होकर मोख प्राप्त करोगे तब यह चारे जीव भी उसी भव में मोछ प्राप्त करोगे तब यह चारे जीव भी उसी भव में मोछ प्राप्त करोगे हों। मोछ तक के सातों भव में यह सब जीव तुम्हारे साथ ही साथ रहेंगे। यह श्रीमती का जीव भी तुम्हारे तीर्थ में दानतीर्थ की प्रवृत्ति चलानेवाले श्रेयांसराजा होंगे और उसी भव में मोछ प्राप्त करेंगे।

आकाशगामी चारणऋदिधारी पुनिवरों के यह वचन सुनकर राजा वज्रजध का शरीर हर्ष से गंमाचित हो गया, तथा श्रीमती रानी, मित्रवर मंत्री एवं सिहादि चारों जीवों को भी हार्दिक प्रसन्नता हुई, उस में मुनिवरों के चरणों में बारम्बार मान विया। तत्यञ्चात् आकाश ही जिनके बस्ब है ऐसे वे निस्माद मन्वित तो आकाशमार्ग से अन्वत्र विकार कर गये।

[यहीं जिज्ञासुओं को आगे चलकर इस कथा का सम्बन्ध सगझने के लिए एक बात लक्ष में रखने योग्य है जबजंध के साथ मुनियों को विधिपूर्वक आहारदान करने से श्रीमती को अतीव प्रमन्नता हुई, और उस आहारदान-प्रसग के इतने हुढ़ संस्कार उसके आत्मा में पड़ गये कि आगामी आठवें भव में वब्रजंध अब करभरेद तीर्थंकर होंगे और मुनिदशा में एक वर्ष तक तपश्चर्य करेंगे, तब श्रीमती का जीव जोकि श्रेयासराजा के रुप में जन्मा होगा, उसे ऋषभदेव भगवान को देखते ही सात भव पूर्व के (अर्थात असंख्य वर्ष पहले के) इस आहारदान प्रसंग का स्मरण हो आयगा, और उसीपर से आहारदान की विधि जानकर वे विधिपूर्वक ऋषभदेव सुनिराज को सर्व प्रथम आहारखन देकर दान तीर्थ के प्रवर्तक होंगे।

मुनिवर विहार कर जाने के पश्चात् राजा बज्रजंघ आदि अपने डेरे में लौटे और वह सारा दिन उन मुनिवरों के गुणों का प्यान तथा उनकी चर्चा करने में सरोवर के किनारे विताया। पश्चात् क्रमशः प्रयाण करते-करते वे पुण्डरीकिणी नगरी आ पहुँचे और वहीं कुछ काल रहकर अपने भानजे पुण्डरीक का राज्य सुष्यवस्थित करके उत्पलाखेट नगरी लौट आये।

बज़क्प और श्रीमतीका दीर्पकाल विविध भोगविलास में ब्यतीत हो गया। आयु पूर्ण होने का समय निकट आ चुका है उसका भी उन्हे प्यान नहीं रहा। एकबार वे शयनगृह में सो रहे थे; अनेक प्रकार के सुगधित पदार्थ सुलग रहे थे कि अचानक बन्द शयनगार में धुरै से उनका दम युटने लगा और कुछ हो देर में मूच्छित होकर मृत्यु को प्रान्त हुए; यहाँ शासकार कहते है कि ओ, जो सुगंधित पदार्थ उनके भोगोपभोगका साधन था उन्हों से ही उनका मृत्यु हुआ। उसम भोगविभव को प्रान्त कुछकांध और श्रीमती की भी ऐसी गोचनीय दशा हुई। हे भव्य जीवा! भोगों में आसिक से जीवों की ऐसी दशा होती है तो किर दुःखकारी ऐसे भोगों का क्या प्रयोजन है? उन्हें छोड़कर जिनेन्द्रदेख के बीतराग-धर्म में ही पीली को।

(बन्नजंघ और श्रीमती मंग्कर कहाँ उत्पन्न हुए - वह अब कहते हैं।)

(x)

### ऋषभदेव का भोगभूमिका भव

#### उसमें सम्यक्त्व की प्राप्ति का अदभत आनन्दकारी प्रसंग

प्रिय पाठक! अब अपनी कथा एक अत्यन्त सुन्दर रामणीक क्षेत्र में जाती है. कि जो क्षेत्र अवपदेव भगवान के सम्यक्त्व की जन्मभूमि हैं। अवपदेव का जीव वज्रजंघ का अवतार पूर्ण करके जहीं अवतरित होता है और सम्यव्दर्शन प्राप्त करता है उस क्षेत्र का सक्षिप्त परिचय प्राप्त कर लें -

इस अम्बूद्दीय के बीच मेरुपर्वत है; उसकी उत्तर दिशा मे उत्तरकुरु नामक भोगभूमि है; वह भोगभूमि अपनी अपार शोभा द्वारा मानों स्वर्गशोभा की हैसी उड़ाती है। वहीं भोजन, वस्त्र, आभूषण, दीपक, बाद्य आदि देनेबाले कल्पवृक्ष हैं, वे त्लमय कल्पवृक्ष अपनी प्रभा द्वारा चारों और प्रकाश फैला रहे हैं। वे अनादिन्यन वृक्ष है, और उपरोक्त प्रकार के फल देना उनका स्वभाव ही है। जिस प्रकार आजकल के सामान्य वृक्ष समय पर अनेक प्रकार के फल देते हैं, उसी प्रकार के कल्पवृक्ष भी दान के फल मे जीवों को अनेक प्रकार के फल देते हैं। वहाँ की भूमि रलों से निर्मित है। पूर्वभव में दान देनेवाले जीव ही वहाँ उत्पन्न होते हैं। वहाँ के जीव चड़क्यार्ती की अपेक्षा से अपिक सुखी हैं।

अपने कथानायक बड़ाजंघ और श्रीमती होनों मरकर पात्रदान के प्रभाव से ऐसी पुण्यभूमि में अवतिति हुए; बड़ाजंघ के साथ जिन्होंने आस्तादान का अनुमोदन किया था वे चारों जीव-नेवला, सिंह, कन्दर और शूकर-भी आहारदान की अनुमोदना के प्रभाव से दिव्य मनुष्य ग्रारीर पाकर, भद्रपरिणामी आर्यं वनकर वहीं उत्पन्न हुए। मितवर मंत्री, आनन्द पुरोहित, धनमित्र सेठ तथा अकंत्रन सेतारित वे चारों जीव बजाजच - श्रीमती की मृत्यु से वैराप्य प्राप्त करके मुनि हुए और रत्नत्रव्य की आराधना करके देवलोक में प्रथम गैवेयक में असीमत हुए।

भगवान कवभदेव के दस भवों की बह कथा चल रही है। पहले वह जीव महाबल राजा था; फिर लिलितगिदेव हुआ; वहीं से बढ़ाकंप राजा के भव में श्रीमती सहित आहारदान दिया और अन्य बार तीर्यंच जीवों ने उसकी अनुमोबना की। आहारदान के प्रताप से वे छहों जीव भोगभूमि में अचलित कुए; यहीं तक अपनी कथा पहुँची है। अब, भोगभूमि में जो अति आनन्दकारी घटना हुई उसका रोमांचक वर्णन पढ़ोंग।

करपारेव भगवान के जीव को तथा साथ के पौजों को भौगाभूमि में सम्यक्त्व प्राप्ति का यह मंगल प्रसंग सोनाखके जिनमन्दिर में संगमरामर में उन्कीर्ण किया गया है, जो मुमुखुओं को सम्यक्त्व की प्ररणा देता है। लेखक को भी पुराणों में यह प्रसंग अधिक प्रिय है और सम्यक्त्व की आराधना में प्रेरक हुआ है।

भोगभूमि में आर्य-हम्पति के रूप में उत्पन्न हुए वडाजंघ और झीमती एक बार बैठे-बैठे कल्पवृत्यों की शोभा निहार रहे थे; इतने में आकाशमार्ग से जाते हुए सूर्यप्रभदेव का विमान देखकर उन दोनों को जातिस्मरण हो गया। बातिस्मरण द्वारा पूर्वभव बानकर वे **कैरावपूर्वक** संसार का स्वरूप विचारने लगे। उसी समय वडाजंब ने आकाश में दो सुनिसों को देखा; और वे क्रांडिपारी मुनिबर भी उसपर अनुग्रह करके आकारा से नीचे उतरे। उन्हें सन्मुख आता बेखकर पुरना ही वक्षणेय खक्के होकर बिनव से उनका सरकार करने लगा। सच ही है कि - पूर्व कमा के संस्कार जीवों को हित कार्य में प्रेरित करते हैं। दोनों मुनिवरों के समझ अपनी पत्नी सहित खड़ा बजांच का जीव ऐसा शोधमायान हो रहा था कैसा पूर्व एवं प्रति सूर्य के समझ जैसे कमिलनी सहित प्रधात सुशीभित होता है। बढ़ावांच के जीव ने दोनों मुनिवरों के चरण में भित्तपूर्वक अर्थ चढ़ाकर उन्हें नमस्कार किया; उस समय उसके नेत्रों से हर्षायु बहस्त मुनिवरों के चरणों पर गिरने लगे, मानों नेत्रों द्वारा उन मुनिवरों का पाद्मश्वासन ही कर रहा हो! की सहित प्रणाम करते हुए आर्य वज्रजंघ को आशीर्षाय वेक्स वे दोनों मुनिवर यथाक्रम से बोध्यस्थान पर किन।

मुनिवरों के दर्शन से अल्पन्त हर्षपूर्वक जिसका बिक्त खिला उठा है ऐसे उन बक्कांच आर्थ ने बिनय से पूका: हे प्रभों! आप हमारे पाम दिलेंबी हैं; आपको वेखते ही मेरे हृदय में सीहार्षनाव उसक रहा है, मेरा बिक्त अति प्रसान हो रहा है, सुझे ऐसा लगा रहा है बैसे आप मेरे पूर्वपरिचित बंधु हो। प्रभो! इस सबका बया कारण है वह कपा करके मुझे कहें।

श्री मुनिराज ने बज्रजंघ की जिज्ञासा पूर्ण करते हुए कहा। हे आर्य! तुम मुझे उस स्वयंबुद्ध मंत्री का जीव जानो कि जिसके द्वारा तुमने महाबल के भवमें पवित्र जैनधर्म का प्रतिबोध प्राप्त किया था। उस भव में तुम्हारी मृत्यु के बाद मैंने जिनदीका धारण की थी और संन्यासपूर्वक शरीरका त्याग कर के सीधर्मस्वर्ण का वेख हुआ था; तरराहात इस पृथ्वी लोक में विवेहकोत्र की पुण्डरीकिणी नगरी में प्रीतिकत नामक राजपुत्र हुआ और यह (सूसरे मुन्ने) प्रीतिदेव मेरे लच्च भ्राता हैं। हम दोनों ने स्वयंप्रधिकनेन्द्र के समीप दीक्षा लेकर पवित्र तथोकल से अविधिज्ञान तथा आकाशगामिनी चारणकाद्वि प्रप्ति की है। हे आर्य! हम दोनों ने अवधिज्ञानकों नेत्र से देखा कि तुम यहाँ भोगभूमि में उत्पन्न हुए ही; पूर्वभव में तुम हमारे परम मित्र थे इसलिए तुम्हें प्रतिबोधन हैत हम यहाँ आये हैं।

श्री मुनिराज परम करुणा से कहते हैं - 'हे भव्य! तुम पवित्र सम्यादर्शन के बिना मात्र पात्रदान के प्रभाव से ही यहाँ उत्पन्न हुए हो - यह बात निक्क्य जानो। महान्वल के भव में हुमने मुझसे तत्व्यक्तान प्राप्त किया था, परन्तु उस काल भोगों की आकांक्षा के वशा तुम दर्शनमुद्धि प्राप्त नहीं कर पाये थे। अन्य सर्वश्रेव वास स्वर्ग-मोझ के पुख का मुख्य साधान ऐसा सम्यादर्शन देने की इच्छा से हम यहाँ आये हैं; इसलिये हे आयें। आब ही तुम सम्यादर्शन प्रकण करों! अहा, मुनिराज के श्रीमुख से परम अनुग्रह भरे यह वचन सुनकर वज्रवंध का आस्ता कितना प्रसन्न हआ होगा!



देशनालांक्य आदि बहिरंगकारण और करणलंक्यिकप अंतरंगकारण द्वारा भव्य जीव दर्शनिवशुद्धि प्राप्त करते हैं। सर्वतकथित जीवादि सात तत्त्वों का यथार्थ ब्रद्धान करना सो सम्यग्दर्शन है। निःशंकता, बात्सल्य आदि आठ अंगक्यों किरणों से-सम्यग्दर्शन रूपी रत्य अत्यन्त सुरोपित होता है। है भव्य ।

- (१) तुम इस श्रेष्ठ जैनमार्ग को जानकर, मार्ग सम्बन्धी शंका को छोड़ो।
- (२) भोगों की आकांक्षा दर करो; धर्म के फल में भोगों की चाह मत करो।
- (३) वस्तुधर्म के और की प्लानि छोड़ो; देह की मलिनता देखकर धर्म के प्रति अरुचि न करो।
  - (४) अमृद्धदृष्टि (विवेक दृष्टि) प्रगट करो; सत्य तत्त्वो को परीक्षापूर्वक पहिचानो।
- (५) धर्मात्मा सम्बन्धी लेच के स्थान खिपाकर मत्य धर्म की बटि करो।
- (६) मार्ग से विचलित होते आत्मा को उपदेशादि द्वारा धर्म में स्थिर करो।
- (७) रत्नत्रय धर्म में और धर्मात्माओं में अत्यन्त प्रीतिष्ठप वात्सत्य करो।
- (८) जान की उत्कार भावना द्वारा जैनशासन की प्रभावना करो।

इस प्रकार आठ आंगों से सुशोधित ऐसे विशुद्ध सम्यक्तव को तुम धारण करो। हे आवै! इस सम्यद्धान को ही तुम धर्म का सर्वस्व कानो। सर्व सुखों का कारण सम्यद्धान है। इस संसार में वही पुरुष केड है...वही ही कृतार्थ है ...और वही ही मुमुखु है...कि जिसके हुदय में निर्दोंच सम्यद्धान प्रकाशामान है। हे धन्य! तुम इस सम्यद्धान को ही सिद्धिप्रासाद का प्रथम सीपान जानो, मोखमाइल, की प्रथम सीवी सम्यद्धान ही है, वह पुरित को रोकनेवाला है, वही धर्म के वृक्ष की जड़ है; वही स्वर्ण और मोक्ष का हार है, तथा वही ही सारभूत रन्न है। हे भव्य! ऐसे सम्यद्धान को तुम अपने आत्या में धारण करो...आज ही धारण करो...हम तुम्हें सम्यक्त्व प्राप्त कराने के लिये ही वहीं आबे हैं। उसका अभी अवसर है।

अहा! इस सम्यन्दर्शन के सम्बन्ध में अधिक क्या कहें? उसकी तो इतनी ही प्रशंसा बस है कि जीव को सम्यन्दर्शन प्राप्त होने पर अनंतकाल के संसार का भी अंत आ बाता है, और वह मौकासुव्य को प्राप्त होता है। इसिन्य हे अपर्थ! लोकमुख्ता, गुरुमुख्ता और देवमुख्ता का परित्याग करके हुव सम्बन्धन की उरुम्बस्ता को घाएग करो। सम्यन्दर्शन क्यी तलवार द्वारा संसारकरी केल को कर हो। हुम निकट भव्य हो और भविष्यकाल में तीर्थंकर होनेवाले हो; हे भव्य! अरिहंतदेव के वचनानुसार हमसे यह सम्यन्वर्यान की देशना दी है, वह क्षेत्र की प्राप्ति हेतु हुन्हें अवस्य ग्रहण करने योग्य है। इस प्रवक्त आर्थ वहक्षंपको ग्रतिकोध देने के पश्चात वे मुनिराज आर्थ श्रीमती को सम्बोधित करके इस प्रवक्त करें।

है अन्ना! है माता! तुम भी संसार समुद्र से पार होने के लिये नीका समान ऐसे यह सम्बन्धर्यन को अविशोक्ता से ख़रूप करो। इस बीपर्याय में भी तुम अविलम्ब सम्बन्धर्यन को धारण करो। सम्बन्धर्यन होने के प्रवास बीच का बीपर्याय में अवतार नहीं होता. तथा नियल वह उसकों हैं. बैबानिक से हलके देवों में अथवा अन्य किसी नीच पर्याय में वह उत्पन्न नहीं होता। है माता! अब तुम निर्दोष सम्यग्दर्शन की आराधना करों और उसकी आराधना द्वारा इस कीपर्याय का छेदन करके अनुक्रम से मोक तक के परमस्थानों को प्राप्त करो। तुम दोनों छह उत्तम भवों को धारण करके च्यानकणी अमि द्वारा समस्त कर्मों को भस्म करके परम सिद्धपद प्राप्त करोंगे।

इस प्रकार ग्रीतिंकर आचार्य के जचनों को ग्रमाण करके आर्य बब्रबंघ ने अपनी पत्नी के साध ग्रसंत्र चित्त से सम्यव्दर्शन धारण किया; उसने अतर्मुख होकर अपने परमात्मतत्त्व का अवलोंकन किया; राग से पार शातरसमय ज्ञानधारा का वेदन किया; क्षणभर उसका उपयोग सर्व विकस्त्यों से रिहित होकर आत्मा में ही स्थिर हो गया। परमान्दमय आत्मानुभृति हुई। इस प्रकार वह बब्रबंध का जीव अपनी छिया के साथ सम्यव्दर्शन प्राप्त करके अवल्य तृप्त हुआ; ठीक ही है, - अपूर्व वस्तु का लाभ ग्राणियों को साश सत्योग का कारण होता ही है। वह बब्रबंध का जीव जैन सिद्धान्तरूपी सुत्र में पिरीवी हुई मनोहर सम्यव्दर्शनरूपी माला पहिनकर मोक्षरपी राजसम्पद्दा के युवराज पद पर विराजसान हुआ; तथा विशुद्ध पुरुष पर्याय पाकर मोक्ष ग्राप्त करने की इच्छा करती हुई सती आर्या भी सम्यक्त्व की प्राप्ति से अति सतुष्ट हुई। पहले कभी जिनकी ग्राप्त नहीं हुई थी ऐसे सम्यव्हर्गनरूपी रसायन का आस्वादन करके (वितन्य के अतीन्द्रिय आनन्द का अनुभव करके) वह दम्पति कर्म-विनाशक ऐसे जैनधर्म में अति देखता को ग्राप्त हुआ।

इस प्रकार ऋषभदेव के आत्माने पूर्व सातवे भव में भोगभूमि में सम्यक्त्व प्राप्त किया . भविष्य में भरतक्षेत्र के आदि तीर्धकर होकर जो धर्मतीर्ध का प्रारम्भ करनेवाले हैं ऐसे आदिनाथ प्रभुके आत्मा में धर्म का आदि हुआ। उन धर्म का प्रारम्भ करनेवाले धर्मातमा को नमस्कार हो।

बज़जप और श्रीमती के साथ-साथ सिंह, बन्दर, नेक्ता और गूकर यह चारों जीव (जिनका कर्णन पहले आ चुका है) आहारदान का अनुमोदन करके उनके साथ ही भोगभूमि में उत्पन्न हुए थे वे भी गुरुदेव ग्रीतिकर मुनिराज के चरणकमल का आश्रय लेकर सम्यवदान रुपी अमृत को प्राप्त हुए। आनन्यसुचक विन्हों द्वारा जिसने अपने मनोरथ की सिंद्ध प्रगट की है ऐसे उस दम्पित को वे दोनों मुनिवर बती दे तक पर्मत्तेह से बारम्बार देत हो थे - कृपादृष्टि कर रहे थे, और वह बज़जंघ का जीव पूर्वभव के प्रेम के कारण टकटकी बायकर श्री ग्रीतिकर मुनिराज की मुखमुद्रा को निहार रहा था और उनके कारणर के स्मर्ग से अल्यन्त प्रसन्न हो रहा था।

इस प्रकार उन दोनों पुनि भगवन्तों ने परम अनुग्रटपूर्वक बज्जबंघ आदि जीवों को प्रतिबोधकर अपूर्व सम्बादर्शन प्राप्त करावा। तत्पश्चात् वे दोनों पुनिवर अपने योग्य देश में जाने के लिए तैयार हुए तब बज्जबंध ने उन्हें प्रणाम किया और परम पित्तपूर्वक कुछ दूर तक उनके पीछे-पीछे गया.. जाते-जाते बेनों पुनिवरों ने उसे आशीर्वाद देकर कहा कि है आर्य! धर्म की वृद्धि हो...तुम इस सम्यादर्शनक्यी क्लायार्थ का सदा अखण्ड पालन करना। इतना कहकर दोनों गगनविद्यारी पुनिवर आकाशमार्ग में क्लार्यक्ष हो गये।

आर्य बज़बंघ उन मुनिवरों को जाता देखकर क्षणभर तो अति उन्कंठित हो गया। उसका मन आर्य हो उडा और वह विचार करने लगा कि - अहा। कैसा आख़र्य है कि सामुपुरुयों का क्षणभर का समागम हृदय के सन्ताप को दूर कर देता है, परमआनन्द की वृद्धि करता है और मन की वृद्धि सन्तुप्त हो जाती है। उम साधु पुरुषों ने मोक्समार्ग की साधना में ही सदा अपनी बुद्धि को लगाया है; लोगों को प्रसन्न करने का कोई प्रयोजन उनकी नहीं रहा। महापुरुषों का यह स्वभाव ही है कि मात्र अनुग्रह बुद्धि से भव्य जीवों को मोक्समार्ग का उपदेश देते हैं। अहा। मेरा धन्य भाव्य कि मुनि मगवन्त मुद्र पर अनुग्रह करके बही पचारे और मुद्रे सम्बन्त्व दिवा। कहीं वे अंत्वन्त निन्मृह साधु। और कहीं हम। कहीं उनका विदेहधाम। और कहीं हमारी यह भोगभूमि। उन निःस्मृह मुनिवरों ने यही पथारकर



जिस प्रकार इन चारणक्रविद्वारी सुनिवरों ने दूर देश से आकर हमें धर्म का प्राप्ति करायी और महान उपकार किया, उसी प्रकार महापुरुष धर्मग्राप्ति द्वारा दूसरों का उपकार करने में सदा तत्पर रहते हैं। तप से जिनका शरीर कृता हो गया है ऐसे वे दोनों तेजस्वी मुनि भगवन्त अब भी मेरी हृष्टि के समक्ष तैर रहे हैं, मानों अब भी वे मेरे सम्मुख खड़े हैं... मैं उनके चरणकमल में नमन कर रहा हूँ और वे बोनों मुनिवर अपना कोमल हाथ मेरे मस्तक पर रखकर मुझे स्नेहसिक्त कर रहे हैं। अहा । उन मुनिवरों ने ग्रुक्त धर्मापिपासु को सम्बग्दर्शनक्यों अमृत का पान कराया है; जिससे मेरा मन अत्यन्त ही संतापरिहत एवं प्रसन्न हो रहा है।

भगवान ऋषभदेव का जीव आर्य वज्रजंघ उन प्रीतिंकर मुनिराज के महान उपकार का पुत: पुत: विंतवन करता है कि - अहा, वे प्रीतिंकर नामक बड़े मुनिराज वास्तव में 'प्रीतिंकर' ही है, इसीलिये तो दूर देशान्तर से आकर तथा सम्यव्यर्शन का उपदेश देकर हमारे ऊपर अपार मेह बरसाया है। वे महाबल के भव में भी मेरे स्वयंबुद्ध नाम के गुढ़ थे और आज इस भव में भी मुझे सम्यव्यर्शन देकर वे मेरे कियंबुद्ध नाम के गुढ़ थे और आज इस भव में भी मुझे सम्यव्यर्शन देकर वे मेरे कियंबुद्ध नाम के गुढ़ थे और आज इस भव में भी मुझे सम्यव्यर्शन देकर वे मेरे कियंबुद्ध नाम के गुढ़ थे और आज इस भव में भी मुझे सम्यव्यर्शन देकर वे मेरे कियंबुद्ध नाम के प्रति का का का का नाम प्राप्त की प्राप्ति भी नहीं हो सकता, और सम्यव्यर्शनादि गुणों की प्राप्ति होती है। किया का सकता, उसी प्रकार गृढ़ के उपदेश बिना संसार समुद्र के पार नहीं हो सकते। इस संसार में भाई से पार नहीं हो सकते। इस संसार में भाई से पार नहीं हो सकते। इस संसार में भाई और गुढ़ यह दो पदार्थ मुच्चों को प्रीति का कारण है, परनु उनमें भाई तो मात्र इस सोकर में भी प्रीति उरपत्त कराता है के विंति उरपत्त कराता है के कि मुद्ध मेरे पर सम्यव्यर्शनादि की विग्रुद्धि प्राप्त हुई है, इसिलिंकर कारों में हमारी भावना है कि करातारों में भी गुढ़ेव के चरणों में हमारी भावन हुई हो गई। यही भावना कुई के उपदेश से की सम्यवन्य-भावना अस्वत्त हुई हो गई। वही भावना कुई के उपदेश करात है कि करातार में भी मात्र कराता है के उपदेश से ही हमेर कराता में स्वार्थ मेरे हमारी भावना है कि करातारों में भी गुढ़ेव के चरणों में हमारी भावन हुई हो गई। यही भावना कुई के उपदेश से की सम्यवन्य-भावना अस्वत्त हुई हो गई। यही भावना कुई के उपदेश से स्वार्थ के सम्यवन्य-भावना अस्वत्त हुई हो गई। यही भावना कुई के अपदेश से सम्यवन्य-भावना अस्वत्त हुई हो गई। यही भावना कुई के अपदेश से सम्यवन्य-भावना अस्वत्त हुई हो गई। यही भावना कुई के क्यार्थ में सम्यवन्य-भावना अस्वत्त हुई हो गई। यही भावना कुई के उपदेश से स्वार्थ के स्वार्थ के स्वार्य स्वार्थ स्वार्थ स्वार्थ स्वार्थ स्वार्थ स्वार्थ स्वार्थ स्वार्थ से स्वार्थ स्वार्थ स्वार्थ से स्वार्थ स्वार्थ से स्वार्थ से

भिक्य में उसे कल्प्सांक समान समस्त इष्टफल प्राप्त करायेगी। बजवंपकी भौति श्रीमती के बीवने भी सम्प्रकल्य भावना को हुड़ किया। उन पति-पत्नी का स्वभाव एक-सा था; प्रीसिक्त मुनिशान के उपदेश से सम्प्रकल्य पाकर उन दोनों ने भोगभूमि की रोष आयु सुखपूर्वक समान्त की और आयु पूर्ण होने पर प्राण त्याग कर दोनों ईशान स्वर्ग में उत्पन्न हुए।

(4)

### दूसरे स्वर्ग में श्रीधर देव

भागभूमि की आयु पूर्ण होने पर हमारे बरित्र नायक ऋषभदेव का औष (बह आयं) ईंगान स्वर्ण के श्रीप्रभविमान में श्रीधर नामक देख हुआ; और आयां श्रीमती (भावी क्रेथ 'दुमार) का ओव भी सम्यादर्शन के प्रभाव से श्रीपर्थाय का छेद करके उसी ईंगान स्वर्ण के स्वयंग्रभ विमान में स्वयंग्रभ नामक देख हुआ। सिंह, नेवला, बन्दर और श्रुकर यह चारों औव भी भोगभूमि की आयु पूर्ण करके उसी ईंगान स्वर्ण में महान ऋदियारक देख हुए। उनके नाम - वित्रांगद, मणिकुण्डल, मनोहर और मनोरथ। (यह चारों औव अगले भवों में भी ऋषभदेव के साथ ही रहेंगे और उनके पुत्र होक्स मोझ प्रगत करेंगे। बन्दर का औब उनका गणधर होगा।) महान ऋदियारि अपने विमान में जिनपूजा, तीर्थंकरों के कल्याणक आदि अनेक उत्सव मनाता हुआ प्रसन्न चित्र सं सम्यादर्शनसहित पर्यसाधना करता था।

एक दिन अविधानन से श्रीधर देव को जात हुआ कि हमारे गुरु श्री प्रीतिंकर मुनिराज इस समय विदेह क्षेत्रमें विराजमान है और उन्हें केवलज्ञान प्रार हुआ है। अहो। भोगभूमि में आकर हमें सम्यक्त्य की प्राति करानेवालों वे प्रीतिंकर मुनिराज हमारे महान उपकारी है, आज वे केवलज्ञान प्रारत करके सर्वज्ञ हो गये, अरिहंत बन गये, धन्य उनका अवतार। हम भी आत्मसाधना पूर्ण करके कब केवलज्ञान प्रारत करेंगे। इस प्रकार श्रीधर देवने अस्यन्त भक्तिपूर्वक प्रीतिंकर केवली को नमस्कार किया, और स्वर्ण की सामग्रीमाहित विदेह में जाकर उनकी पूजा की, तथा उनकी दिव्यव्यविन में धर्मका स्वरुप मुनकर अपने मन की बात पूछी:-

है प्रभो । महाबल राजा के भव मे मेरे चार मुत्री थे; उनमें एक आप (स्वयंबुद्ध मृत्री) सम्यादष्टि थे और आपने मुझे जैनधर्म का बोध दिया था; अन्य तीनो मृत्री मिध्यादृष्टि थे, वे इस समय कहाँ है ?

सर्वज्ञदेव की वाणी में आया - हे भव्य! जब तुम महाबल का गरीर छोड़कर स्वर्ग में चले गये तब मैंने (स्वयबुद्ध मंत्री ने) तो वैराग्य से रलवय प्रगट करके जिन्दीक्षा धारण कर ली, और वे तीनों दुर्गित मंत्री कुसरण करके दुर्गित को प्राप्त हुए। उनमें से महामति और सिमक्रमति - वह दोनों तो अख्वन्त हीन ऐसी निगोद दशा को प्राप्त हुए हैं, वे अति गाढ़ अज्ञान अंधकार से थिर हुए हैं और अख्वन्त तप्त अब्बलते हुए पानी में उठते बुलबुलों की तरह अनेक बार जन्म-मरण करते रहते हैं। तीसरा शतमति मंत्री अपने मिध्यात्व के कारण इस समय नरक में है, और वहाँ महान दुःख भोग रहा है।

### नरक गति के घोर दुःखों का वर्णन

नरक के घोर दुःखों का वर्णन करते हुए श्री प्रीतिकर प्रभु कहते हैं कि - हे भव्य । तुम्हारे शतबुद्धि मंत्री क्या जीव धर्म की तीच्च विराधना के कारण दूसरे नरक में अस्थन्त भवकर दुःख भोग रहा है। उसने स्थयं किये अनक का वह कर है। यह निर्वेशाहक से प्रक्रिय है कि धर्म से सुख की प्राप्ति होती है और अधर्म से कुछ मिसता है; इसलिये बुद्धिमान बीच अनकों को छोड़क धर्म में नत्स होते हैं। प्राणीतमा, सत्य, सत्य, निर्देशिया, तुष्णप्रदेशमान तथा हान-देगाम वह धर्म है; उससे विपरित अधर्म है। पाएकर्म का फार अपन्त अपन्त के कह है। यह में वड़ा हुआ बीच धर्म स्थाप में दुखसे छुटकारा नहीं प्रता उसे एक चल भी खाँति नहीं मिसती।

्र को बीत विका चन्न जोगे। परक्षीप्रका और प्रतित आदि प्राप्तकारों में तत्वा है जो स्थान पीता है. जो सिध्यामार्ग का सेवन करता है. जो कर है. रीटच्यान में तत्पर है. प्राणिकों के पति निर्देश है. अति आरम्म-परिव्रत रखता है, धर्म के प्रति जिसकी वेचबद्धि है और अधर्म में प्रीति रखता है, देव-गर की निन्दा काता है धर्म सेवन कानेवाले जीवों के पति अकारण ही क्रोध काता है जो अनकान गापी है और मधमास - अण्डे खाने में तत्पर है - ऐसे जीव तीव पाप के भार से नरक में गिरते हैं। नरक सात हैं - पहला रत्नप्रभा फिर शर्कराप्रभा, वालकाप्रभा, पंकप्रभा, धूमप्रभा, तम:प्रभा और सातवी महातम:प्रभा। - यह सात नरकश्मियौ तीचे-तीचे हैं। असंबी पंचेदिय श्रीव प्रथम ताक तक जाते हैं। सरकनेवाले जीव (गोह आदि) दासे नाक तक. प्रश्नी तीसरे तक. सर्प चौधे तक. सिंह पौछवें तक. स्त्री छठवें तक और तीव पापी मनस्य तथा मच्छ सातवें नरक तक जाते है। उन नरकों मे पापी जीव मध के छत्ते की भौति ऊपर लटकते हुए निकार स्थान में औंधे मेह उत्पन्न होते हैं: - पापी जीवों का कर्ष्वमुख कहीं से होगा ? पाप के उदय से वह जीव अतर्महर्त में दर्गीधत, धुणित, कुरूप और बेडील आकार का शरीर रचता है और फिर वृक्ष से टूटे हुए पत्ते की भौति वह नारकी जीव अत्यन्त कर्कश एवं धधकती हुई नरक भूमिपर उल्टे मेह गिरता है। गिरते ही उसका शरीर छिन्नभिन्न हो जाता है - कहीं हाथ, कहीं पैर, कहीं मैह, इस प्रकार सब बिखा जाते हैं. इसलिये महान पीडासे द खी होकर वह जीव बीत्कार करता है। वहाँ की भमि की अपार उष्णता से तप्त हुआ वह जीव व्याक्लता से गिरते ही खौलती हुई कड़ाही में भरे हुए तेल की भौति उखलता है और फिर नीचे गिरता है। गिरते ही महान क्रोधी अन्य नारकी जीव उसे खुब मारते-पीटते हैं और उसके शरीर के टकडे - टकडे कर देते हैं। उस नारकी का शरीर शस्त्रों के प्रहार से छिन्नभिन्न होकर बिखर जाता है और क्षणभर में फिर जुड़ जाता ٠.

कहीं कोटों से भरे हुए ध्धकते लोहे के वृक्ष (सेमलवृक्ष) पर नारिकयों को जबरून चढ़ाते हैं, फिर उन्हें ऊपर से नीचे और नीचे से उपर धसीटते हैं, जिससे उनका सारा शरीर खिल्ल जाता है; किन्हीं नारिकयों को दुर्गिच्यत रससे भरी हुई नदी में फेकते हैं, उसमें उनका शरीर गल बीला हैं। किन्हीं नारिक्यों को अग्निशैया पर सुलाते हैं। वहाँ की गरमी से तप्त दु:खी नारकी वहीं असिपन के बनमें आश्रय लेने जाता है वहाँ अग्नि सरसती हुई गर्म हवा चलती है और तलवार की तीक्य धार जैसे पसे उसके ऊपर गिरते हैं जो उसके शरीर को चीर डालाते हैं। वह बेचारा दीन नारकी दु:खी होकर चील्कार करता है, परनु वहाँ कीन उसकी पुकार धुने?

उस नारकी को दूसरे नारकी लोहे की सलाखों से बीधकर अग्नि में सेंक हालते हैं; पहाड़ के उपर से अग्नि मुंह पछाड़ते हैं; धारदार आरे से उसके शरीर को चीरते हैं; शरीर में माले भींकते हैं, नोक में पिरोकर उसे गोल चक्कर धुमाते हैं; मुदद हारा उसे इतना पीटते हैं कि उसकी आखें बाहर निकल जाती हैं। पूर्व में जिसने अग्निमान किया था ऐसे उस नारकी को धधकते हुए लोहे के आसन पर जबान बैठाते हैं और कीर्टों के बिस्तर पर सलते हैं।

इस प्रकार नरक की अल्यन्त असक्क और धयंकर बेदना पाकर भयभीत हुए उस नारकी के मन में ऐसे विचार आते हैं कि ओर रे! मैंने पूर्वभव में जो पाप किये थे वही मुझे ऐसे भयंकर दुःख दे रहे हैं। यहीं की बेदना इतनी तीब है कि किसी से सहन न हो; आयु पूर्ण हुए बिना इस हारीर का अन्त भी नहीं होता; और दुःख देने वाले इन नारिक्यों को कोई रोक भी नहीं सकता। ओर, ऐसी परिस्थिति में हम कहीं जायें? क्या करें? कहाँ खड़े रहें? कहीं बैठें? कहीं विआम लें? हम शारण की आशा में जहीं-जहीं जाते हैं वहीं-नहीं उलटा अधिकाधिक दुःख मिलता है। ओर, इन अपार दुःखों से कब हमारा खुटकारा होगा? कब इनका अन्त आयगा? हमारी आयु भी सागर जितनी लम्बी है। ऐसे बारम्बार चिंतवन से उस्त नारकी को अन्यन्त मानसिक सन्ताप एवं माण तुल्य वेदना होती रहती है। इस सम्बन्ध में अधिक कहने से क्या लाभ है? संबोध में इतना हो बस है कि जगत में जितने भीषण दुःख हैं उन सबको दुष्कामों ने नहीं इंकड़ा कर दिया है। आँख की एक पत्रक इपकने कितना सुख भी उन नारकियों को नहीं है; दिनरात उन्हें दुःख ही भीगना पड़ता है। सुख की प्राप्ति तो दूर रही परनु उसका सम्रण होना भी उन्हें दुर्नम है। इस प्रकार पूर्व भव के पापकामों से जीव अस्थन द रुखी हैं।

इस प्रकार नरक के दु:खों का वर्णन करके प्रीतिकर स्वामी श्रीघर देव से कहते हैं कि हे भव्य! जो जीव नरक के ऐसे दुखों से बचना चाहते हों उन बुद्धिमानों को जिनेन्द्रप्रणीत धर्म की उपासना करना चाहिये। यह जैनयमं ही दु:खों से राम करता है और महान सुख की प्रार्थित कराता है, यह धर्म ही कमी के सम से उत्पन्न होनेवाला मेशसुख प्रदान करता है। इन्ह चक्रवार्ती तथा गणधर पद भी इस जैनयमों के प्रसाद से ही प्राप्त होते हैं। और तीर्थंकरपद तथा सर्वोन्तृष्ट सिद्धपद भी इस धर्म से ही प्राप्त होते हैं। यह जैन धर्म ही जीवों का बंधु, मित्र और गुरु है। हे श्रीधर देव! तुम धावी तीर्थंकर हो; और नरक में पड़ा हुआ शतमंत्री का जीव तुम्हारे उपदेश से धर्म प्राप्त करेगा।

श्री प्रीतिकर केवली के श्रीसुख से बैनधर्म की ऐसी महिमा सुनका पवित्र बुद्धिस्थारक श्रीध्यदेव अतीव धर्मप्रेम को प्राप्त हुए और प्रसम्रचित्त से कहने लगे - हे प्रधो! आप महान उपकारी हैं। श्रह्झाल के भव में आपने ही बैनधर्म का उपदेश देकर मेरा हित किया था, पृष्ठांत् धंगापूमि में सुनेवन में पद्मार कर आपने ही परम करणापूर्वक मुझे सम्यादर्गन प्राप्त कराया और इस समय भी अरिहंत दशा में आपने धर्म का उपवेश देकर प्रकार उपकार किया है। असी, प्रभी! आप वैसे गुरुओं का संग कोवों को परम

इस प्रकार भिक्त से बारम्वार प्रीतिकर केवली के दरीन करने के पश्चाद पूर्वभव के स्नेडक्या शतबुद्धि के जीव को प्रतिक्रोध देने हेंद्र श्रीकर देव दूसरे नरक में उसके पास गये और करुणापूर्वक करने लगे - हे शतबुद्धि! क्या दू राज्य महावद को जातता है? मैं केही घरत्वल का जीव है और इस समय सुझे प्रतिक्रोध देने हेंद्र स्वर्ग से यहा आवा हैं। शतबुद्धि के भव में तूने प्रवल मिध्यात्व का सेवन किया था। देख, उस मिध्यात्व का यह पोर दु:खदावी फल तरेंद सामने ही है। ऐसे घोर दु:खाँ से बचने के लिये हे भव्य! अब तू मिध्यात्व को छोड़ और सम्यद्दार्शन को अंगाकार करा। अपने अंतर में चैतन्यमय

इस प्रकार श्रीधर देव के उपदेश से उस शतधुद्धि के जीव ने अंतर्मुख दृष्टि द्वारा शुद्ध सन्यव्यान धारण किया और मिथ्यात्वरूपी मल नष्ट होने से उत्तमशुद्धि प्रगट की। 'आहो, नरक में आकर भी आपने मुझे धर्म प्रान्त कराया, आपने महान



भी धर हैय

उपकार किया है'- इस प्रकार उसने पुनः श्रीधर देव का उपकार माना। तत्पश्चात् नरकायु पूर्ण होने पर शतबुद्धि का जीव भयंकर नरक से निकलकर पूर्व पुष्कर द्वीप के पूर्वविदेह में मंगलावती देश की रत्नसंक्य नगरी में महीपार वक्करती का जयसेन नामक एव हुआ।

एक बार उसके विवाह का उत्सव हो रहा था; उस समय श्रीधर देव ने आकर सम्बोधन किया और नरक के भयंकर दु:खों का स्मरण कराया, विवस्ते संसार से विरक्त होकर उसने यमधर मुनिराज के समीप दीक्षा भारण कर ली। नरक में भोगे हुए दु:खों का स्मरण होने से वह विवयों से विरक्त होकर कठिन तपखर्यों करने लगा और आयु पूर्ण होने पर समाधिमरणपूर्वक देह त्याग कर वह ब्रह्म स्वर्ण का इन्द्र हुआ।

देखों, कहाँ तो नासकी और कहाँ इन्द्र पद! बीव अपने परिणामों के अनुसार विविध फरा प्रान्त करता है। हिंस्सदि अधर्म कामों से बीव नरकादि नीच गतियाँ पाता है, और अहिंसादि धर्म कार्यों से वह स्वर्गादि उच्चगति को प्रान्त होता है। इसलिये उच्चपद के अभिलावी बीवों को सदा धर्म की सराधना में तत्पर उठना बाहिये।

कारस्वर्ग में उत्पन्न तुर उस बड़ेजा ने (सत्तुद्धि के जीवने) अवधिकान द्वारा श्रीवर के के महान उपनास को काम दिनमा और उन्हीं के प्रक्षण से नरक कुखों से हुट कर यह इन्तरप्य प्राप्त किया है -केता सम्बन्ध पीताने कारमार्थी से सुने स्वर्ण में आब्धा अपने क्रत्यागकारी मित्र श्रीवर देव का प्रश्चिपूर्वक बहुमान-किस्टा

(अपने बरिजनाबक के अब पाँच क्य रोग रहे हैं। अब वह बीधर देव की आसु पूर्ण होने पर

अगले भव में वे विवेहक्षेत्र में जन्म लेंगे और सुनि होंगे; फिर स्वर्ग में जाकेंगे; फिर विवेहक्षेत्र की पुण्डागितिनारी में तीर्थकर के पुत्रकप में उत्पन्न होंगे और वहाँ वक्र-वर्ती होकर दीक्षा लेकर तीर्वकर भक्ति बाँचेंगे; वहीं से सर्वार्थितिह में जावेंगे और पहात् अनितम क्रवभ अवतार होगा। श्री विनसेन आवार्य किंव महापूराण के आधार से इन प्रसंगी का वर्णन आप पढ़ रहे हैं।)

(5)

### ऋषभदेव : सुविधि राजा (श्रावकधर्म का पालन)

श्रीभर देव की (ईशान स्वर्ग की) आयु पूर्ण करके अपने चरित्रनावक अम्मणैप के पूर्व विवेद्धकेत्र स्थित महाबस्त्रदेश की मुसीमा नगरी में अवतरित हुए। उनका नाम सुविधिकुमार बा। उनके पिता सुदृष्टि राजा और माता सुन्दरन्दा थीं। अनेक करनाओं के भण्डार वे सुविधिकुमार बाल्यावस्था से ही सबको आनिदत करते थे और उनमें समीचीन धर्म के संस्कार प्रगट हुए थे। उन आत्मज्ञानी का चिन निरत्तर ही आसम्बक्षमा में अनुरक्त रहता था। सुशोभित युकुटसे अलंकृत ऐसे उन्नत मस्तक से लेकर स्वाभाविक लालामायुक्त वरणकमल तक सर्वांगसुंदरता को प्राप्त करनेवाले वह राजकुमार उत्तम सामुद्रिक लक्षणों द्वारा सबका मन मोह लेते थे। योवनावस्था में उद्रेक करनेवाले काम-क्रोधादि शतुओं को उन जितिन्त्रय राजकुमार ने योवन के प्रारम्भ से ही परास्त कर दिवा था; इसिलये युवा होने पर धी वे कुद्धसमान गम्भीर लगते थे। सच ही है, धर्मराध्यक्ष विवेद कामक्रीधादि शतुओं को जीत लेनेका कार्य सहस्त है।

अभयपोष बक्रवर्ती की पुत्री मनोरमा के साथ झुविधिकुमार का विवाह हुआ; ईशान स्वर्ग में से स्वयंप्रभ नामक देव (श्रीमती का जीव, जो कि भविष्य में श्रेथांसकुमार होगा वह) यहाँ सुविधिकुमार के घर केशव नाम का पुत्र हुआ। वज्जवंप की पर्याय में जो उसकी की थी वहीं यहाँ उसका पुत्र हुआ। अभे! क्या कहा जाय? संसार की स्थिति ही ऐसी है! उस पर सुविधिराजा को अत्यन्त प्रेम था। जीवों को पुत्र पर सहब ही प्रेम होता है तो फिर पूर्व भव की प्रिय पत्नी का जीव ही वहाँ पुत्रस्प में उत्पन्न हुआ हो वहाँ उसके उसप प्रेम का तो कहना ही क्या?

सिंह, नेवला, बन्दर और शुक्त-यह चारों जीव भोगानूमि में साथ उत्पन्न होकर सम्यकत्व को प्राप्त हुए थे और पश्चात् श्रेशान स्वर्ग में भी साथ ही थे, वे वहीं से चयकत इस वत्सकावती देश में ही मुलिबिकुमार के सुमान विभूति के भारक राजपुत्र थे। वरतम, वर्सम, विश्वाप्त और प्रशान्तदमन नाम के उन चारों राजपुत्रों ने दीर्पकाल तक राजवैभव का उपभोग किया। राजवैभव के बीच रहने पर भी के बीन्तयंक्षम को नहीं भूले थे; आत्मा की प्रतीत उनको सदा वर्तती थी। एकबार के चारों राजपुत्र चक्रकारों के साथ विभावकाइन किनेन्द्रदेव की वन्दना करने गये। वहीं सबसे भित्तपूर्वक बन्दना करने प्रशुक्त विष्य उपदेश श्रवण किया। अहा! उस दिव्यध्वित की क्या बात! क्या उसकी गंभीरता! उसे मुनते ही सब बैतन्यस्त में निमम हो गये और संसार से किएक होकर किनदीचा धारण कर ली। चक्रवर्ती के साथ अन्य अठारह हजार राजा तथा पीच हजार पुत्रों ने भी दीचा ले ली। वे सक मुनिवर संवेग और निवेदश्य परिणामी द्वारा मेक्सागों की साधना करते थे। रतन्त्रक भी तथा वसके पत्त वे उपद्रक्त की निवेदश्य परिणामी स्वीत अराधना करना सो संवेग है, और शरीर, भोग तथा संसार के प्रति अविश्वय किएक परिणाम सो निवेद है। ऐसे संवेग-निवेद पूर्वक वे मुनिवर मोझमार्ग को साधने हगी।

अपने चरित्रनायक भगवान ऋषभदेव को कि सुविधिसजा हुए हैं, उनके पूर्वभव के साथी तो इस प्रकार मुनि हो गये; परन्तु राजा सुविधि अपने पुत्रप्रेम के कारण दीक्षा धारण नहीं कर सके थे, क्योंकि केराव के प्रति उन्हें अति स्नेह था; इसलिये वे सुनिपने की भावना रखकर श्रावक के उत्कृष्ट धर्मों का पालन करने लगे।

श्री जिनेन्द्र भगवान ने गृहस्थपर्म में सम्यक्त्व के अतिरिक्त ग्यारह स्थान (ग्यारह प्रतिमाएँ) कहे हैं: (१) दर्गनप्रतिमा, (२) व्रक्तप्रतिमा, (३) सामायिक प्रतिमा, (४) प्रीष्प, (५) स्थितत्याग अध्वार्तिभोजनत्याग, (७) क्रहाचर्यं, (८) आरम्भवाग, (७) अहाचर्यं, (८) आरम्भवाग, (१०) अनुमतित्याग और (११) उष्हिस्त्याग।

घुविधिराजा श्रावक धर्म के इन प्यारह स्थानों का अनुक्रम से पालन करते थे। अहिंसादि पाँच अणुक्रतों का भी पालन करते थे। आचार्य महाराज कहते हैं कि यदि यह पाँच अणुक्रत उस प्रत्येक कर की पाँच-पाँच भावनाओं के साथ तथा सम्यादर्शन की विश्वद्धि से संयुक्त धारण किये जाये तो उससे गुरुस्थ को महान-महान फल की प्रार्थित होती है। गुरुस्थों के पालन वह स्वार्थिय । प्राराणक की सीती है



और वह नरकादि दुःखों को दूर करनेवाला है। सम्यग्दर्शन द्वारा व्रतों की शुद्धता को प्राप्त वे राजिष् सुविधि दीर्घकाल तक भावकरूप में रहकर श्रेष्ठ मोक्षमाणें की आराभना करते थे। जीवन के अन्तिम समय उन्होंने सर्व परिग्रह का त्याग करके दिगास्त्र जिनदीसा धारण की, विधिपूर्वक उत्कृष्ट मोक्षमाणें की आराभना करके समाधिमाण पूर्वक देहरताण किया और अच्छातस्यों में इन्हरूप में अवतादित हुए। उनका पुत्र के बेहरताण किया और अच्छातस्यों में इन्हरूप में अवतादित हुए। उनका पुत्र केशाव भी निग्रंत्य मुनि होकर समाधिमाण करके उस अच्छातस्यों में प्रतीन्द्र हुआ। वादत आदि वारों राजपुत्र (सिंहादि चारों जीव) भी अपने अपने प्रायोदय से उस अच्छात स्वर्ग में ही इन्द्रसमान क्रिस्त के धारक देव हुए। सच ही है, पूर्वभव के संस्कारों से बीव एक ही स्थान में एकत्रित हो जाते हैं।

(७)

### ऋषभदेव : सोलहवें अच्युत स्वर्ग में

अच्युत स्वर्ग के इन्हरूप में उत्पन्न हुए अपने कथानायक दिव्यवेभव सिंहत थे; दिव्यप्रभावान उनका शरीर स्वभाव से ही सुन्दर था। विष या शस्त्रादि से उन्हें कोई बाधा नहीं हो सकती थी। मस्तक पर धारण किसे हुए कल्पवृक्ष के मनोहर पुष्मों से वे ऐसे तगते थे मानों पूर्वभव की तपश्चर्या के महान फल की शिरोधारण करके सबको दिखला रहे हों। साथ ही उत्पन्न हुए अभूषणों हारा उनका शरीर ऐसे शोधायमान होता था मानों उनके प्रत्येक अंगणर दयाकणी बेल के फल झूल रहे हों। वे इन्द्र कल्पवृक्ष की भीति शोधायमान होते थे। उनके उपभोग में आनेवालों देवविमानों की संख्या मानान ने १५९ कही



है। उत्तम जाति के ३३ देव स्नेहपूर्ण बुद्धि से उन्हें पुत्रसमान मानते थे। उनके परिवार में अन्य दक हजार सामानिक देव थे; उनका वेभव भी यहार्ष इन्द्रसमान था, परन्तु इन्द्र की भीति उनकी आज्ञा नहीं चलती थी। उनके अंगरकक समान बालीस हजार देव थे। स्वर्ग में यद्यपि किसी प्रकार का भवा नहीं होता, परन्तु वे अंगरक्षक देव इन्द्र की विभूति के स्वक हैं। इन्द्र को तीन प्रकार की परिषद (सभा) होती है। उस अच्चृतस्वर्ग की सोमा की रक्षा करनेवाले चार दिशाओं में चार लोकपाल थे और प्रत्येक लोकपाल की ३२ देवियों थीं। अच्चृतेन्द्र की आठ महादेवियों थीं, ततुपरान्त ६३ वल्लभिका देवियों थीं; एक-एक प्रकार उस अच्चृतेन्द्र की कुल ये देवियों का परिवार था। इस प्रकार अच्चृतेन्द्र की कुल ये देवार इकहार देवियों वी

उसकी प्रत्येक देवां में ऐसी विक्रियाशिक्त थी कि वह सुन्दर कों के दस लाख चौवीस हजार रूप बना सकती थी। उस इन्द्र के हाथी, पोइा, रथ आदि सात प्रकार की सेना थी - जो देवों की ही विक्रिया हारा निर्मित थी। अच्छोन्द्र वाईस हजार वर्ष में एक बार अमृत का आहार करते थे तथा ग्यारह महीन में एकवार खास लेते थे। उनन अने अति सुन्दर शरीर तीन हाब ऊचा था। शासकार कहते हैं कि भगवान ऋषभदेव के जीव ने पर्म के प्रताप से अच्छोन्द्र की पर्याय में ऐसी उत्तम विभूति प्राप्त की थी, इसलिये भव्य जीवों को जिनेन्द्रदेव हारा कहे गये धर्म में अपनी बुद्धि लगाना चाहिये और भिक्तपूर्वक उसका आराधन करना चाहिये। उस जीव को ऐसी बाह्य विभूति प्राप्त होने पर भी अंतर में उससे भिन्न चैतन्य की प्रतीत थी। अंतर वैतन्यवैभव के समझ उस समस्त इन्द्र बैभव को वे तुच्छ समझते थे। उस सैभव में एकत थी चैतन्यवैभव की महत्ता को एक खण भी भूलते नहीं थे। आत्मवान की अखण्ड धारा को प्रवाहित रखकर स्वर्ग के दिव्य भोगों का अनुभव करते थे। कभी किसी देवने विक्रिया द्वारा हाथी का रूप धारण किया हो तो उस हाथी पर चढ़कर गमन करते थे। कभी जिनेन्द्र भगवान की महापूजा करते थे, कभी मध्यतांक में आकर तीर्थंकार देव की वन्दना करते थे। इस प्रकार स्वर्गलोक से आकर तीर्थंकार देव की वन्दना करते थे। इस प्रकार स्वर्गलोक का दौर्यंकाल आन्तर्यक्षक व्यतीत करते थे।

ऐसा करते - करते अच्युत स्वर्ग की आयु के मात्र छह महीने शेष रहे और उसे छोड़कर मध्यलोक में आने की तैयारी होने लगी; तब शरीर पर धारण की हुई करूपवृक्ष के फूलों की माला मुख्याने लगी। इससे पूर्व कभी वह माला मुख्याने नहीं थी। पुष्पमाला मुख्याने से उन्हें पता चल गया कि अब अत्पक्ताल में ही मैं इस अच्युत स्वर्ग से च्युत होऊँगा; नत्यागि वे इन्हें किंचित् दु:खी नहीं हुए, क्योंकि महापुरुष धैर्यवान होते हैं। पवित्र बुद्धिवान उन अच्युतेन ने भागवान अरिहन्त देव की पूजा प्रारम्भ की, पंच पर्मेष्ठी में वित्त लगाया, और स्वर्गलोक में भोगते हुए जो पुण्य शेष रहाँ था उसे साथ लेकर अपने यह चरित्रनायक स्वर्ग से स्वचकर इस मृत्य्य लोक में अवत्रित हुए।

यहाँ आचार्य देव कहते हैं कि - स्वर्ग के इन्द्रादि देव यद्यपि सदा सुखसम्पन्न, महा धैर्यवान एवं वडी-बड़ी ऋदियों के धारक होते हैं, तथा उनकी आयु असंख्य वर्ष की होती है, तथापि अंत में तो वे स्वर्ण से च्युत हो बाते हैं; इसलिये संसार की और संयोग की ऐसी क्षणभंगुरता जानकर सम्पूर्ण सुख से भरपूर एवं पुनरागमन रहित ऐसे अकिनाशी मोक्सप्द में ही मुस्कू को अपनी बुद्धि सगाना योग्य है।

(4)

## ऋषभदेव : विदेह में तीर्थंकर के पुत्र, वज्रनाभि चक्रवर्ती

(मुनिधर्म का पालन और तीर्थंकर प्रकृति)

भगवान अवभवेव का आत्मा अञ्युतेन्द्र स्वर्ग से ज्यवकर, अत्यन्त शोभायमान ऐसे जम्बूद्वीय के पूर्व विदेशके में पुकलावती देश की पुण्डतिकेणी नगरी में अवतित हुआ; वज्रवाधि उनका नाम; राजा वज्रतेन तीर्थकर उनके पिता और श्रीकानतातानी उनकी माता। पुलेषक सम्बन्धी सिंह, कन्दर, नेवला और शृंकर – वे जीव भी वहीं उन वज्रवाधि के सहोवर भ्राता के रूप में उत्पन्न हुए। उनका नाम विवय, वैजयन्त, ज्यन्त और अपराजित। तचुपरान्त पूर्व वज्रवाधे के भव में आहारदान के समय जो साथ से वे मतिवर मंत्री आदि हार जीव भी (जो ग्रैवेचक में से ते, वहीं से ज्यवकर) यहीं जज्रनाभि के भ्राताच्य में अवतित एत्री आवित हार जीव भी (जो ग्रैवेचक में से ते, वहीं से ज्यवकर) यहीं जज्रनाभि के भ्राताच्य में अवतित हुए। उनमें मतिवर मंत्री का जीव सुवाहु, आकन्म्य पुरोहित का जीव महावाहु, अकन्म्य सेनापित का जीव पीठकुमार, और भनिमन्न सेन का जीव महावाह हुआ। इस प्रकार पूर्वपाय के संस्कार के कारण सव जीव एक स्थान पर एकत्रित हो गये। श्रीमती का जीव जोकि अच्युतेन्द्र स्वर्ग में प्रतीन्त्र हुआ। धा यह वहीं से ज्यवकर इसी नगरी में कुबेदत विणक के यहाँ जननतमती का पुत्र धनदेव हुआ।

अपने कथानायक इस भव में विदेहसेल में वज्रसेन तीर्थंकर के पुत्र तथा चक्रवर्ती हैं, और अपने पिताश्री के पादमूल में सोलहकारण भावना द्वारा तीर्थंकर प्रकृति बाँचकर, एक भव पद्धाव् भरतसेत्र में आद्य तीर्थंकर होनेवाले हैं। ऐसे वे पिवतात्मा वज्रनाभि युवावस्था आने पर एकदम सुशोभित हो उठे। उन वज्रनाभि की नाभि के मध्य में वज्र का एक स्पष्ट चिन्ह शोभता था - को यह प्रगट कर रहा था कि वह शीव चक्रवर्ती होगा। उन्होंने शाक्षान्यास किया होने से वीवनजन्य मद नहीं दुआ था; अनेक प्रकार की राजनिया में भी वे पारंगत थे; लक्ष्मी एवं सरस्वती दोनों का वहीं संगम था और उनकी कीर्ति दसों दिशाओं में फैल गई थी। अपने गुणों द्वारा वे सबको वशीभृत् कर लेते थे। सब ही है - गुणों द्वारा कीन वशा नहीं होता?

योग्य समय पर महाराजा बज्रासेन तीर्थंकर ने बंज्रेनाभि पुत्र को राजतिलक करके 'तुम महान जक्रवर्त होओ!' - ऐसा आशीर्वाद दिया और स्वयं संसार से विस्क हुए ।तीकानिक देवों ने स्तुतिपूर्वक जनके वैराग्य की अनुमोदना की। भगवान बज्रासेन के साथ-साथ एक हजार राजाओं ने भी दीक्षा ग्रहण की।

एक ओर राजा बद्धनाभि महान राज्य का पालन करने लगे, तो वृसरी ओर मुनिराज बजरेन तपोलक्सी का पालन कर रहे थे। कुछ समय पश्चात बज़नाभि राजा के शक्कभण्डार में जगमगाता हुआं जंकररूप प्रत्य हुआ, तो उधर उनके पिता बज्रसेन मुनिराज के झानभण्डार में शृक्कप्यानकंपी अत्यन्त तंकरमी ध्यानकक्क प्राया। पुत्र तो चक्रकर्ती राजा हुआ और पिता केमलक्कान प्रयाद करके धर्मचक्री हुए। पिता तीर्षकर होकर धर्मपदेश द्वारा बीजीका हित करने लगे और भावि तीर्षकर ऐसा पुत्र चक्रव्यति होता प्रजा का पालन करने लगा। राजा बज्रनाभि ने चक्ररूप द्वारा समस्त पृथ्वी को जीत लिया तो भगवान बज्रसेन ने ध्यानचक्र द्वारा कर्मों पर विजय प्राप्त करके तीनों लोक को जीत लिया था। इस प्रकार विजय प्राप्त करने में श्रेष्ठ वे दोनों पिता-पुत्र ऐसे लगते थे मानो एक दूसरे की स्पर्धा कर रहे हों। एक की विजय अतिअल्प-एसएएड तक मर्यादित थी, दूसरे की विजय समस्त लोक को लीपकर अलोक में भी पहुँच गई-ऐसी सबसे महान थी।

अपने चित्रनायक कषभदेव का जीव तो इस प्रकार चक्रवर्ती हुआ और सात भव का साथी (स्वयप्रभा देवी अथवा केगव का जीव) धनदेव वह चक्रवर्ती के चौदह रत्नों में से गृहपति नामक तेजस्वी रत्न हुआ। इस प्रकार महान अप्युदय सहित वृध्यिमान वज्रनाभि चक्रवर्ती ने दीर्पकाल तक राज्य का जाओग किया?



एक बार वे अपने िंगा वज्रसेन तीर्थंकर के समक्सरण में गये और परमामिक्सिहत उन जिननाथ के दर्गन-बदन करके दिव्याध्विन का अवण किया। भगवान के श्रीमुख से अत्यन्त दुर्नभ ऐसे रानत्रयधर्म का स्वरूप सुनकर उनको भी रानत्रयकी भावना जगृत हुई। ''जो बुष्टिमान जीव अमृत समान ऐसे सम्यादर्गन-ज्ञान-चारित तीनो का सेवन करता है वह अचिन्त्य एव अविनागी ऐसे मोक्सपद को प्राप्त करता है।'' ऐसा हृदयमे विचारकर उन चक्रवर्ती ने ममस्त साम्राज्य को तृपात्र जानकर त्याग दिया और रानत्रयधर्म में तथा तथ में अपनी बुष्टि लगायी। पुत्र को राज्य सीपकर उन्होंने सोलहहजार मुक्टधारी राजा, एक हजार पुत्र, पूर्वभव के स्नेष्ठी ऐमे आठ भाई तथा धानदेवके साथ, मोक्सप्राप्ति के उद्देश से, पिता वज्रसेन तीर्थंकर के समीप भव्य जीवो को परम आदरणीय ऐसी जिनदीक्षा धारण कर ली।

महाराजा वज्रनाभि ने मुनि होकर अर्हिमादि पाँच महाव्रत धारण किये। ईयाँ, भाषा, एषणा, आदान-निक्षेपण तथा प्रतिष्ठापन-ऐसी पाँच समिति तथा मनगुप्ति, बचनगुप्ति और कायगुप्ति यह तीन गुप्ति - इन आठ को 'अष्ट प्रवचनमाता' कहा जाता है, उनका पालन प्रत्येक मुनि को अवश्य होता है - ऐसा इन्द्रमभा के स्कक (-ममवसरण के नायक) ऐसे गणधरदेव ने कहा है। वज्रनाभि मुनिराजने ऐसी समिति - गुप्ति का पालन किया, वे उत्कृष्ट तपस्वी, धीर, बीर, पाषरहित, धर्म का बितन करते हुए विचरने लेगे। एकबार उन मुनिराज ने अपने पिता बज्रसेन तीर्थंकर के चरणसमीप दर्शन-विश्विद्ध आदि सीला भावनाओं का चितन क्रिया -

- १ अष्ट मूलगुणसहित शुद्ध सम्यग्दर्शनरूप दर्शनशुद्धि धारण की।
- २ ज्ञान-दर्शन-चारित्रादि की विनय धारण की।
- शील एवं व्रतो का निरितचार पालन किया।
- ४ उपयोग को बारम्बार ज्ञान में लगाया।
- ५ संसार से भयभीत और मोक्षमार्ग में उत्साहित हए।

- ह अवजी शक्ति विकास विकास सम्बद्धांत्रसार सवस्राण किया।
- ७ जान तथा संयग्न के साधनकप त्याग में चित्त लगाया।
- ८. साधुओं को ब्रत, शील आदि में किंच्न आने पर उन्हें दूर करने में बारम्बार सावधान रहते थे; क्योंकि उत्तम पुरुषों की सर्व चेष्टा अपनी समाधि हेतु अथवा अन्य धर्मात्माओं के विच्न वर करने के लिये होती हैं।
- व्रती पुरुषों को अपने से अभिन्न जानकर उन्हें रोगादि होने पर उनकी वैद्यावृत्य (सेवा) करते थे: यह वैद्यावत्य तप का मध्य अंग है।
- १० पञ्च अहिंत भगवान में उनको निश्चल भक्ति थी।
- ११ विनयपर्वक आचार्यों की भक्ति करते थे।
- ११ विनयपूर्वक आचाया का भाक्त करते थे। १२ विशेष जानवान मनियों की मेवा करते थे।
- १३. जिनवाणीरुप प्रवचन तथा मुनिसंघ के प्रति भी उन्हें उत्कृष्ट भक्ति थी, क्योंकि उनके प्रति तीव्र भक्ति के विज्ञा समार्थि को जीवा नहीं जा सकता।
- १४. वे 'अवश' होने पर भी 'वशी' थे, (अर्थात् अन्य के वश न होने रूप 'अवश' होने पर भी इन्द्रियों को वश करनेवाले होने से 'वशी' थे।) द्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव की अपेक्षापूर्वक (योग्य रीति से) सामयिक, वदना, स्तुति, प्रतिक्रमण, स्वाध्याय तथा कायोत्सर्ग-इन छह आवय्यकों का पर्ण रीति से पालन करते थे।
- १५ तप, ज्ञानादि किरणों द्वारा भव्य जीवरूपी कमल को विकसित करनेवाले ऐसे सूर्यसमान वे मनिराज जैनमर्ग को सदा प्रकाशित एवं प्रभावित करते थे।
- ५६ जिनमार्ग पर चलनेवाले शिष्यों को धर्म में स्थिर करनेवाले, तथा धर्म में प्रीति रखनेवाले ऐसे वे वजनाभि मनिराज सर्वे धर्मात्मा जीवों पर अतिशय प्रेम-वात्सल्य रखते थे।

—इस प्रकार महान धीर-बीर उन बब्रनाधि मुनिराजने तीर्धंकरत्व की प्राप्ति के कारणरूप इन १६ भावनाओं का वीर्धकाल तक चितन किया, और उत्तम प्रकार से इन भावनाओं के चितन द्वारा उन श्रेष्ठ मुनिराज ने तीन लोक में आनन्दमय क्षोभ उत्पन्न करनेवाली तीर्थंकर नामकी महा पुण्य प्रकृति का वध किया। ऐसे उन भावी तीर्थंकर को नास्कार हो!

तीर्थकर प्रकृति बांघने के साथ-साथ उन मुनिराज ने ज्ञान की अनेक प्रकार की ऋदि भी प्राप्त की थां और उस ऋदि द्वारा उन्होंने अपने परभवों को जान ितया था। दूसरी भी अनेक महान ऋदि उनको प्रगट हुई थीं। परन्तु उत्तम बुद्धिमान उन मुनिराज को तो गीरवपूर्ण ऐसे एक सिद्धपद की ही वांछा थी। लीकिक ऋदियों की उन्हें किंचित भी बांछा नहीं होने पर भी अणिमा, महिमा आदि अनेक किंदियों उनको प्रगट हुई थी। बिना इच्छा से जगत का हित करनेवाली ऐसी विविध औषधिऋदि भी उनको प्रगट हुई थी। बिना इच्छा से जगत को हित करनेवाली ऐसी विविध औषधिऋदि भी उनको प्रगट हुई थी; - सच ही है, कल्पवृक्ष पर लगे हुए फल किसका उपकार नहीं करते? उन मुनिराज को यद्यपि यी-दूध आदि स्तऋदि उनको प्रगट हुई थी; - वह योग्य ही है, इह पदायों का त्याग करते से उनकी अपेक्षा अधिक महान फल की प्राप्ति हीती है। बलक्रदि के प्रभाव से बाहे जैसे कठिन शीत - उष्ण परिवहों को वे सह लेते थे। उन्हें ऐसी अजीण ऋदि प्रगट हुई थी कि जिस दिन जिस घर में उन्होंने आहार ग्रहण किया हो, उस घर में आहार अञ्चिण ऋदि प्रगट हुई थी कि जिस दिन जिस घर में उन्होंने आहार ग्रहण किया हो, उस घर में आहार

था। इसमें क्या आहर्य है! - मनियों का महान तप तो अक्षय ऐसा मौक्षफल भी प्रवान करता है।

इस प्रकार विशुद्ध भावताओं को धारण करतेवाले वे बढ़ानािंस पुनिशव अपने विशुद्ध परिणामों से उत्तरोक्तर विशुद्ध होते - होते उपसामवेणी पर आकड़ हुए। अधःकरण के पक्षाए वे आटवें गुणस्थान में अपूर्वकरण करके नववें अतिवृत्तिकरण गुणस्थान को प्राप्त हुए; तत्पक्षाल वही अत्वन्त सूक्ष्म राग शेव रहा है ऐसे सूक्ष्म संगराय नामक दसवें गुणस्थान में आये और पक्षाल उपसानतमेंह नामक बीतरागी गुणस्थान में पहुंच गये। यही ग्याएकों गुणस्थान में मोहकर्म सम्पूर्ण उपसानत हुना था और अतिशय विशुद्ध ऐसा औपशामिक चारित ग्राप्त हुना था में तर्तपुर्वत पक्षाल वें प्रुत्तराव पुनः स्वस्थानकप सातवें अग्रमत - गुणस्थान में आये; उसका विशेष कारण यह है कि ग्याएकों गुणस्थान में आरमा की स्वामाविक स्थिति अंतर्गृहर्त से अधिक होती ही नहीं।

उन बड़ानाभि सुनिराज ने आयु के अंतभाग में ब्रीप्रभयवंत के ऊपर प्रायोगवेशन (अर्थात् प्रायोगामन संन्यास) धारण करके शरीर एवं आंकार का मनत्व छोड़ दिया था। इस संन्यास में तरस्वी साधु स्तन्यवन्धी शायण पर उपवेश करता है इसलिये उसे 'प्रयोगवेशन' कांकरे हैं, इस संन्यास हारा रत्नवयं की उत्कृष्ट शुद्धारा होती है तथा कर्मकर्मी शहु का अर्थात नाश होता है, इस संन्यास के धारक सुनिराक नागर-प्राप्त आदि संसारी प्राणियों के निवासक्यान से बूर एकान्त में बास करते हैं। ऐसा प्रयोगामन संन्यास धारण करने वाले वे बड़ानामि मुनिराज स्वर्थ अपने शरीर का कोई उपचार नहीं करते थे, तथा दूसरों के पास भी कोई प्रयाद या सेवा कराने की इच्छा नहीं रखते थे। विसर प्रकार शहु के मृतक कलेवर को वेखकर कोई मनुक्त निराकुल मिश्चित हो जाता है, उसी प्रकार उन्होंने अपने शरीर को मृतक कलेवर वानकर उसका मनत्व छोड़ दिया था और अन्यत्व निराकुल हो गये थे।

बागि उनका शरीर अल्यन्त कृश हो गया था तथापि स्वाभाविक धैर्य के अवलावन द्वारा कई दिनों तक निवाल कित से बैठे रहे। मार्ग से ज्युत न हों तथा कमों की अतिशय निर्वार हो इस हेतु से बे हुया, तृथादि बाईस परिवर्डों को सहते थे। उत्तम क्षामा, मार्चव, आर्वव, शीच, सत्य, संयम, तर, त्वाम, आर्किक्स एवं ब्रह्मचर्य - इन दस धमों का वे मार्ग विद्वान पुनिराव पालन करते थे। वे धमें गण्यप्रों को भी अति इस हैं। वे बार्ड वैशाय-भावनाओं का निरत्यर कितन करते थे। पवित्र माववनाओं को धारण करनेवाले वे ब्रह्मनाभि पुनिराव अल्यन्त विद्युद्धि को प्रान्त हुए और उपशाम श्रेणी में दूसरी कुर आव्य हुए। पुष्यकस्य वितर्क नाम के शुक्ल ध्यान को पूर्ण करके वे उत्कृष्ट समाधिक्य वीतरागभाव की प्रान्त हुए और उपशान मोह नामक ११ वें गुणस्थान में प्राण त्यागकर सर्वार्धसिद्धि में अहमिन्न

(9)

### ऋषभदेव : सर्वार्थसिद्धि देवलोक में

#### (विषयों से रहित सुख की सिद्धि)

(१. महाबल राजा; २. लिलातांग देव; ३. संबर्जम राजा; ४. भोगामूमि में सम्पन्नच प्राप्ति; ५. वीधर देव; ६. सुविधि राजा; ७. अच्युतेन्द्र; ८. वक्षनाभि चक्रवर्ती; इन आठ भवों के पश्चात् अपने चरित्रनायक क्षत्रभवेब बरीमान में सर्वाचीसिद्धि में अहमिन्द्रस्य में बिराब खें हैं।)

कोबर के आप्रवासक को किसे का पास उससे यह सर्वार्थिकि विस्तान साथ करन सेकर दीने है। सबी नेतीय सामरेक्स के असंस्थान को तक परिवय विकासित को साव उन्मेंने धोगा उसका अब कर्णन करके. उसके उत्तासमा में आत्था के अलैनिक सक का स्कब्प सम्बद्धों और बाह्य किया सक का कारण जार्र है किए बनावारीके

सर्वार्थिकिकि विशास में अपन होस्त्र अपने वरित्रमाण्या संग्राम में ग्रीवन अवस्थाको पापा हुए। उनका हारीर पेसा सन्दर था कि मानो अमत से बना हो! वे अवसिन्द सर्वार्थसिक्ति सें-किनेन्द्र देव की अक्रिय परिवाओं की पना करते थे और अपने क्षेत्र में हो विकाल थे। प्रवालया जीवों में सबसे प्रधान के के अविकास जब कर्नाविसिक विमान में ही स्थित स्वकर समस्त लोक में विराधमान किन प्रतिमाओं की प्रका करते हैं। उस प्राथमध्या अविधित्य ने अपने क्यून की प्रकृति विश्लेख की प्रका - अन्ति करने में तथा धर्मवर्धी में लगाबी थी. मन भगवान गुणों का तथा आतमा का बिन्तन करने में लगाया था। और सरीर धराबान के नगरकार करने में लगाया। अपने कैसी ही करित को धारण करनेवाले लगा आन्यजारी हेसे अस्य अवस्थितों के साथ है जन्मान आवारकोंक धर्मतीती काले थे। (है अवस्थित हैसी अवभार धर्मचर्चा करते थे. उसका स्मान्यावन आप शासिनाध प्रथ के जीवनचरित्र में तथा मस्मिनाध भगवान के पर्वथव में करेंगे।)

हाक्ल लेह्या के प्रभाव से अपने ही बैभव में सन्तर रहनेवाले उन आहमिन्द को अपने निकपहच मावमय स्थान में कैसी उत्तम पीति होती है वैसी अन्यत्र कहीं नहीं होती. हमिनये परकेश में जाने की बच्छा हो उनको नहीं होती। उन अवसिन्द देवों में छोटा - बडाधन नहीं है. एक-दन्ते के पति ईक्सी नहीं है. देव नहीं है: दसरों की निन्दा और अपनी प्रशंसा नहीं है। वे सख्यमय प्रवं हर्षसहित करीते हुए यता अलोख आहे हैं और आध्ययाध्या में सीय राहे हैं।

देसे सर्वार्विभित्रि विकास में अवस्थित अपने स्थितायक अहसिन्द अपने आत्मा से उत्पन्न हुए स्वाधीन परम आनन्त कर उपभोग कर रहे थे। उनकी आय तेतीस सागर की थी: एक हाथ केचा और हंस जैसा क्षेत्र अत्यन्त सन्तर उनका हारीर था। उस जारेंग की जान एवं नेजरनी किएणों का प्रकाश तमी रिजाओं में फैलता था। इस प्रकार इन्द्रांचि देवों को भी अगोचर तथा परमञ्जानन्दवायक ऐसे श्रेष्ट सर्वार्थसिकि यद को हे प्राप्त हुए।

सर्वार्थिकिकि में के अवस्थित तेतीस वजार वर्ष में मानसिक विक्य आहार ग्रहण करते थे: साढे सोलह महीने में प्रकबार शासीकातास मेते थे। अपने अवधिवानक्यी शीयक वारा वे त्रसनाडी में स्थित जानने योग्य मर्तिक इच्यों कोउनकी पर्यायोंसबित प्रकाशित करते थे। उस अवसिन्द को अपने अवधिज्ञान के क्षेत्र कितनी विक्रिया करने का सामध्ये था। परन्त रागरहित होने के कारण वे कभी अपने विमान से बाहर नहीं

મળીર્થ સિલ્લિમાં

आते थे। मानो जगत का रागस्त सीन्दर्य एक ही स्थान पर एककित हुआ हो - ऐसी सुन्दर उनकी सुद्धा थी। विनेन्द्रदेव ने को एकान्त और शान्तरूप सख का निरुपण किया है वह सबै सख मानो इन आइमिन्द्र के पास एकत्रित हुआ था।

बज्रमाभि के आठों भाई (विजय, वैजयन्त, जयन्त, अपराजित, बाहु, सुबाहु, पीठ और महापीठ) तथा श्रीमती का जीव धनदेव, - यह नवों जीव भी पुण्यप्रभाव से बज्रनाभि के साथ ही सर्वार्थिसिद्ध में अहमिन्द्र हुए। वे अहमिन्द्र मोक्षसुख जैसे सुख का अनुभव करते थे, विषय -भोगौरहित (प्रवीचार रहित) ही दीर्घकाल तक प्रसन्न रहते थे। उनका पुण्यजीनत सुख भी विषय-भोगों के सुखसे अनन्तगुना था।

प्रश्न : ससार में जीवों को सी-पुत्रादि विषय-भोगों से सुख की प्राप्ति होती है, तो उनके अभाव में सर्वार्थिसिद्धि के अहमिन्दों को सुख कैसे होता होगा ?

उत्तर : सुख बाह्य विषयों में नहीं है; भगवान जिनेन्द्रदेवने आकुलता रहित वृत्ति को सुख कहा है; इसलिये जिनका चित्त अनेक प्रकार के विषयों की आकुलता से व्याकुल है ऐसे सरागी जीवों को वह सुख कहाँ से होगा? सुख तो आत्मा मे है, विषयों मे नहीं, आत्मा अपने अनाकुल भाव से स्वयं जहाँ सुखरूप हुआ वहाँ वाह्य विषयों के बिना ही उसे सुख है; क्योंकि विषयों को भोगने से पूर्व, भोगते समय, तथा भोगने के पक्षात् भी दाहजनक (आकुलतारुप) हैं। बिद्धान पुरुष उसी सुखको चाहते हैं कि जिसमे मन विषयों से निवृत्त हो जाता है, चित्त सतुष्ट होता है, बाह्य विषयों मे सुख खोजनेवालों की आकुलता कभी मिटती नहीं है और सुख कभी प्राप्त होता नहीं है। वे दुखी ही हैं। 'काते विषयों में भीति जो है दुख स्वाभाविक उन्हें।''

विषयों के अनुभव से प्राणियों को जो सुख लगता है वह पराधीन है, बाधाओं से युक्त है, व्यवधान (अंतराय) सहित है और कसंबन्ध का कारण है, इसिलंथे दु-ख ही हैं। सर्वार्धिसिद्ध के देवों ने आत्मा के अतीन्द्रिय सुख का आस्वादन किया है और विषयों की चाह उनके मनमें से निकल्त गई है इसिलंथे बाह्य विषयों के बिना ही वे वास्तव में सुखी हैं। जगत में प्रिय स्त्री के संसर्ग से ही जीवों को सुख होता हो तब तो गन्दे कुले, कौए, हिस्त और सुअर आदि तियैचों को भी सुखी होना चाहिए, यदि ऐसे जीवोंकों भी सुखी कहोंगे तो संसार में दु-खी किसे कहोंगे? मूर्ख जीव ही विषय सेवन में सुख की कल्पना करते हैं। सम्यादर्शन - ज्ञान - चारिज द्वारा कर्मों के क्षय मे अथवा उपशम से जो आत्या का स्वाभाविक अहलाद उत्पन्न होता है वही सुख है। वह सुख अन्य वस्तुओं के आश्रय से कभी उत्पन्न नहीं होता

जिस प्रकार कन में विचरनेवाला हाथी स्पर्ग के मोहसे दुःखी होता है, सरोवर में केली करनेवाला मल्य मांस रसके मोहसे दुःखी होता है, फूलो पर गुजन करनेवाला भैवरा सुगन्ध के मोहसे दुःखी होता है, एगिन पतंगा दीषक के प्रकाश रूप में मोहित होकर जल जाता है और जंगल में बरले वाला हिस्स शिकारी के मधुर संगीत के स्वर में मोहित होकर प्राण गैवाता है। इस प्रकाश एक - एक इन्द्रिय के विषय का भेवन भी जहीं दुःख से भरपूर है वहीं पीजों इन्द्रियों के विषयों का क्या कहना?

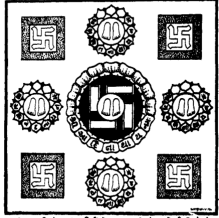
जैसे नदी के प्रवाह में बहता हुआ पदार्थ किसी गहरे गड्डेड में गिरकर पुमरी खाता है बैसे ही इन्द्रिय-विषयों के प्रवाह में बहता हुआ जीव नरकरपी दुःख के समुद्र में थरेड़े खाता है। इसलिये विषयों की प्रीति छोड़ देना चाहिये और आत्माधीन अतीन्द्रिय सुख की श्रद्धा करके उत्साहपूर्वक उसमें प्रीतिवंत बनना चाहिये। अस्तान आस्तोत्त्रच विषयातीत अस्ता असेत अर्थ. विच्छेरहीन है सख अहो! श्रुद्धोपयोग - प्रसिद्ध को। सन 'धानिकर्मविहीन का संख सब संख्यों में श्रेष्ट है'. श्रद्धा गरी करता अध्यक्य है. ध्रत्य वह संस्था स्त्रो।

आहे। सिद्ध भगवन्तों का आत्मिक संख विवयों से रहित है, अमाप है, अनंत है, मात्र आत्मा में ही उत्पन्न है एवं अन्यम है। स्वर्गों के तथा मरुखों के वैकालिक इन्दियसावों को एकत्रित किया जाय तब भी मिद्र प्रमातमा के एक अणमात्र के सख की बराबरी नहीं कर सकते। उन मिद्र भगवन्तों का सख अपने आतमा से ही उत्पन्न हैं. बाधारहित है. न्याँ के क्षय से हुआ है. परम आहलादरूप है. उपमारित है और सर्वश्रेष्ठ है। सर्व परिग्रह से रहित, शान्त एवं उत्कंठा से रहित ऐसे सिद्ध भगवन्त पर्ण सावी हैं इसलिये साव वह आतम का स्वभावं है अन्य किसी की अपेक्षा बिना अकेला आत्मा स्वयं स्वभाव से ही सावरूप परिणयता है।

अपने चरित्रनायक भगवान ऋषभदेव के जीव वसनाभि चक्रवर्ती को, स्वर्ग से भी ऊपर ऐसे सर्वार्थिसिक्रि में सकत के फल से जो विषयरहित उदार सख प्राप्त हुआ, वह ऐसा लगता था मानो मान का मार्च ही उनके सन्माव आया हो। इस संसार में जीव को जो सख या इनख होता है वह अगने किये हुए पण्य या पापरूप कर्मबन्ध के अनुसार होता है। पण्य का उत्कार फल सर्वार्थसिदि में होता है और पापका उतकप फल मानवें सक के साकी को होता है। शास्त परिणाम हिन्द्यद्वान संयोगित दारा पण्यातमा जीव उत्क्रम पण्यफल को पाप्त करता है और शम-दम-यम से गहेत मिध्यादिष्ट पाणी जीव पाप के फल को पाप्त काता है।

इस अधिकार के अत में श्री जिनसेनस्वामी कहते हैं कि अति ही निकट काल में अन्हें तीर्थंकरपद रूपी जिनेन्द्रलक्ष्मी प्राप्त होना है. ऐसे वजनाभि ने जिस प्रकार विशक्तिपर्वक आलक्ष्य रहित होकर जिनेन्द्रदेव की कल्याणकारी आजा का आराधन किया और महानसाव को प्राप्त हुए. उसी प्रकार जो अनपम सख के अभिलाषी हों और द:खों के भार से छटना चाहते हों उन बदिमान जीवों को **भी** आलस्यरहित होकर श्री जिनेन्द्रदेव की आजा का (दर्शनविशद्धि आदि का) पालन करना चाहिये।

बन्धओं। अपने चरित्रनायक भगवान ऋषभदेव सर्वार्थिसिद्धि मे अतिशय सखरूप विराज रहे हैं. अखण्ड सम्यक्त्य द्वारा आत्मा की आराधना कर रहे हैं। अब: यहाँ से अत्तिप्र अवतार में वे अयोध्यानगरी में भरत क्षेत्र के प्रथम तीर्थंकररूप में अवतरित होंगे। वे अवतरित हों उससे पहले चलो. हम उस नगरी में पहेंच जायें. और वहाँ कैसी अटधत शोधा है वह देखें। धगवान के जन्म से पर्व वहाँ क्या क्या हो रहा है और कैसा आनन्द छा रहा है उसे देखकर, अयोध्या के नगरजनों के साथ हम भी उस आनन्द के भागीदार हों।



स्वर्धिश्वश्वश्वीयां स्थन'त तीर्थ" और अरुभा; तेश्रां स्था श्विवीश्वीयां यांच अयोध्यापुती में अनेन तीर्थकत अन्ये; उनमें से इस वीवीसी के पाँच ाँखीकतों ने अयोध्या में जन्म लिया - श्री भाषपर्यक, अजितनाथ, अभिनन्यन, सुमीतनाथ एवं अनन्तनाथ; उन्हें नमस्कार हो! (१०)

# अयोध्या में ऋषभ अवतार ५

हम भरतक्षेत्र में तीसरे आरे के पिछले भाग में, जब भोगभूमि मिटकर कर्मभूमि की व्यवस्था होने लगी तब, जीजनिवांति की योग्यविधि बतलाकर प्रजा का पालन करतेवाले एक के पहात एक ऐसे १४ कुलकर हुए। वे सब एक-दूसरे के पुत्र ही थे और पूर्व विवेदकोत्र में मनुष्य-आयु बाँभकर पद्मात् सायक सम्यक्ष्य प्राप्त करके यही भोगभूमि में अवतारित हुए थे। उन्हें पूर्वभव का जातिस्मरण था। उनमें अनिक्तर कुलकर नाभिराजा हए। उनकी मध्येषी नामक रानी थी जो रूप और गुणों में इन्ह्रानी समान थी, जगत की उत्तम एवं मंगल कियों में श्रेष्ठ थी, गुणरनों की खान थी, पश्चित्र सरस्वतियेथी थी, और बिना पढ़े पण्डिता थी। इन्ह्र द्वारा प्रेरित उत्तम वेखों ने महान विभूतिसहित उन मध्येषी का विवाहोत्सव किया था। नाभिराजा और मध्येषी इन्द्र-इन्द्रनी समान सुगोभित होते थे। संसार में वे सर्वाधिक एण्यवान थे, क्वाके

ध्यात्साल स्वत्तधातेल । ३०

स्वयंत्र भगवास कार्यातेव जिसके एक होंगे उसके समान वसरा कीन हो सकता है।

ऐसे सक्वेची और नामिराजा जिस भूमिमें रहते में उस भूमि में जब करन्यवृक्षों का अभाव हुआ तब उनके पुण्यम्नान से इन्त ने वहाँ एक सुन्दर नगरी की रचना की। देवों द्वारा रिवार उस नगरी की शोधा का क्या कहना! उस नगरी का नाम अवीध्या। कोई शहु उसके सामने युद्ध नहीं कर सनारों की शोधा का क्या कहना! उस नगरी के अन्य स्तिरों व वह बास्तव में 'अयोध्या' भी। -[अरिसि: चीद्धं न शक्या - अयोध्या] उस नगरी के अन्य नाम - साकेतपुरी, सुकीशाला तथा विनोता थे। उस अयोध्या नगरी के बीच देवों ने 'सर्वतो धर्म' नामक सुन्यर राजमहत्त वनाया और शुभपुत्त में उस नगरीकी वास्तुपुत्ता करके उसमें नाभिराजा - मक्वेची आदि को अनन्यपूर्विक निवास कराया; 'उन दोनों के चती तीर्यंकर अवभवेच पुत्र कर में अवतार लेंगे' ऐसा विचारक सत्त्रने उनका राज्यपिष्ठक करके सन्तान किया।

#### कारानेस ... गर्भ कारागाका

अब छह मास पढ़ात् भगवान ऋषभदेव सर्वार्थिसिद्धि में से क्यवकर इस अयोध्यापुरी में अवस्ताद लैंगे, ऐसा जानकर देवों ने अल्यन्त आवरपूर्वक आकारा से रत्नवृष्टि प्रारम्भ की। मानो ऋषभदेव के आगमन से पूर्व हो उनकी सम्पदा आ गयी हो - ऐसी सुरोधित करोड़ों रत्नों की तथा सुवर्ण की बृद्धि प्रतिदिन होती थी। तीर्थकरों का ऐसा हो कोई आवर्धकारी महान प्रभाव है। पन्त्रह मास तक वह रत्नवृद्धि होती रही। उस गर्भावतरण उसके के समय समस्त लीक में हर्षकारी क्षोभ फैल गया था। माता मक्खेवी रवस्त्रका हुए किना ही प्रश्वती हुई थी।

एक मंगल दिवस को रात्रि के पिछले प्रष्टर में मक्वेची माताने तीर्थकरदेव के जन्म को सूचित करनेवाले तथा उत्तम फल देनेवाले १६ मंगल स्वयन देखे तथा सुवर्णसमान एक उत्तम वृषभ (बैल) अपने मुख में प्रविष्ट होते देखा।

प्रभात हुआ; राजमहल में मंगल बाध बजने लगे और दासियों मंगल - गीत गाने लगी कि - "हे माता! जागो; आपके जागरण की बेला हुई है; पंकरदेवड़ी के ध्यान का यह दसय है। अंकर हिला हुई हैं। अंकर हिला हुई हैं। अंकर हिला हुई हैं। अंकर हिला हुई हैं। अंकर हिला के प्रभाव हैं। अंकर हिला हुई हैं। अंकर हैं

ऐसे मंगल-शब्बोच्चार से मश्बेबीमाता जागीं; उत्तम स्वप्न वेखने से उन्हें अत्यन्त आनन्त हो रहा था और सारा जगत अतिशय प्रमोध भरा लग रहा था। पद्धान् रावभवन में आकर महाराज्य माध्य से अपने मंगल स्वप्नों की बात कहीं कि - हे देव! मैंने आज राष्ट्रि के पिछले प्रहर में आखर्यकारी १६ स्वप्न वेखे हैं; उनका क्या फल है? वह आपके श्रीमुख से सुनना बाहती है।



तब नाभिराय महाराजाने अवधिकान द्वारा उन स्वप्नों का उत्तम फल जान लिया और कहने लगे कि 'हे देवी, सुनो' इस भरतक्षेत्र के प्रथम तीर्थंकर ऋषभदेव का आत्मा तुम्हारी कोख में आया हैं, इसलिये तुम 'रत्नकोख धारिणी' बनी हो। तुम्हारे देखे हुए मगलस्वन्न ऐसा सूचित करते हैं कि अपना पुत्र महान गुणसंपन्न होगा। उनका अलग-अलग विवरण इस प्रकार है:-

## (१६ स्वप्नों का फल)

(१) देखने से देवी तेरे पत्र होयगा. वषभ का है फल यही वह जगतुगृह भी होयगा (2) शक्तिभारी होयगा. (3) ਜ਼ਿਲਨਾਜ मे अपरव (8) पुष्प उत्तम माल से ਕਵ तीर्धकर्वा होसमा (4) कमलान्हवन का फल यहा सरगिरिन्हवन करे (E) पर्णशिशि के देखने से जगतजन सब वर सूर्य से वह हो प्रतापी, (८) कुम्भ-युगल से निधिपति, (0) जिनपति. (9) सुधस लक्षण धार होवे (Ro) खेलत देखने से प्रिये सनो. यगमीन 45 होवे वह अनुपम घनो महाआनन्दमय पत्र गुरु (११) स्रागर निरखते जगत का सर्वज्ञानी होयगा. देखने (१२) सिंह-आसन से राज्यस्वामी होयगा (१३) अरु सुर-विमान सुफल यही वह स्वर्ग से चय होयगा. (88) नागेन्द्र-भवन विलास से वह अवधिज्ञानी होयगा (84) बह दिखाव से वह गुण होयगा, खज्ञाना (१६) धुमरहित वर ज अधि से वह कर्मध्वंसक होयगा 45 वर वृषभ मुख्यप्रवेश फल श्री वृषभ तुझ उर देवी ! तू पुण्यातमा आनन्द-मंगल नित

नाभिराजा के श्रीमुख से ऐसा स्वप्नफल सुनकर मक्देवी को अल्यन्त हर्ष हुआ। इस प्रकार इस चौकांसी के तीसरे आरे में (सुखम-दुःखमकाल में) जब चौरासी लाख पूर्व तीन वर्ष आठ मास और एक पक्ष शेष थे तब, अचाव कृष्णा द्वितिया के शुभ दिन, उत्तराचाढ नक्षत्र में, बज्रनाभि अहमिन्द्र की देवलोक की आयु पूर्ण होने पर सर्वार्थसिद्धि विमान में से च्यवकर ऋषभतीर्थंकर मक्देवी माता के गर्भ में आये।

भगवान का गर्भावतरण होते ही इन्द्रलोक में पण्टनाद आदि अनेक मंगलिबह्न प्रगट हुए; उन परसे भगवान के गर्भकत्याणक का प्रमण जानकर इन्द्रांदि देव वहाँ आये और अयोध्यानगरी की प्रदक्षिणा कराके भगवान के माता-पिता को नमस्कार किया। कहीं बाजे वज रहे थे, कहाँ गीत गाये जा रहे थे, कहीं नृत्य हो रहे थे; इस प्रकार माला-उत्सव हुआ। दिच्छुमारी देवियाँ अनेक प्रकार से मब्देश माता की सेवा करती थी तथा विविध गोड़ी द्वारा उन्हें प्रसन्न रखती थीं और कहती याँ कि हे माता! गर्भस्य पुत्र द्वारा आपने जगत का संताप नष्ट किया है इसलिय आप जगत को पावन करनेवाली जगत माता हैं। हे माता । आपका वह पुत्र जयवंत हो जो कि जगत्-विजेता है, सर्वज्ञ है, तीर्यंकर है, सज्जनों का आधार है और कृतकृत्य है। हे कल्याणी माता । आपका वह पुत्र सैकड़ों कल्याण दर्गांकर, पुनरागमन

वे देवियाँ अनेक प्रकार से आनन्द-प्रमोदसहित मरुदेवी माता के साथ प्रश्न-चर्चा भी करती थीं।
मरुदेवी माता सहज बुद्धि से ऐसे सुन्दर उत्तर देतीं - मानो उनके उदर में विद्यमान तीर्थंकर ही बोल रहे हो। कैसे मन्दर थे वे प्रश्नोत्तर वह सब हम भी पकें -

```
के के माना ! जान में उसम उन्य की सा है ?
माना — सामादर्शन रूप जगत से सर्वश्रेष्ठ है।
देवी --- जात में किसका अवतार मणज 🖢 ?
माना ...... जो आतमा की माधना को उपका अवतार सफल है।
देवी ..... हे माता । जगत में कौन की उलग है?
माता --- ओ तीर्थंकर समान पत्र को जन्म दे वह. और जो सम्यादर्शन प्राप्त करके स्नीपर्याय का
        ਜੇਟ ਕੀ ਕਵਾ।
देती .... हे पाता ज्यात में लक्या कीच है।
माता ---- जो जिस वचन को नही मनता। !
देती .... प्राता । शीध करने सोस्य कार्य स्वीतमा है ?
पाता --- मोड का त्याग और मोश की साधना।
देखी...... हे प्राता। किये जीवने से तीनों ज्यान तथा में होते हैं।
माता --- मोड को जीतने से तीनों ज्यात तथा मे होते हैं।
हेती .... जात में किसकी गामका की आग ?
माता — पंचपरमेत्री भगवान की और उनके जैसे अपने श्रद्धातमा की।
(तस्वचर्चा में मरुदेवी माता के आनन्दकारी उत्तर सनकर अति प्रसन्नता हाने से देवियाँ पनः
नये-नये प्रश्न पछती हैं-)
देवी --- देवेन्द्र जिसे पर्जे ऐसा उत्तम परुष कीन ?
माता ---- 'मेरा पत्र' अर्थात तीर्थंकर भगवान।
देवी — संसार के जीव क्यों द:ख पाते हैं?
माता--- सुख से भरपूर आत्मा का अनुभव नहीं करते इसलिये।
देवी --- हे माता । पहच नाम की सफलता कब है ?
माता--- मोक्ष का पुरुषार्थ को तब।
देवी -- नर काहे के बिना पशसमान है?
माता -- भेदज्ञानरूप विद्यारहित नर पशसमान है।
देवी --- हे माता! जगत में कौन-सा कार्य उत्तम है?
माता --- आत्मच्यान वह जगत में क्षीय-रंग कार्य उत्तम कार्य है।
देवी --- हे माता! आपके अंतर में कीन विराजमान है?
```

माता --- जगतगरु भगवान ऋषभटेल।

शानमय एवं उत्कृष्ट ज्योतिस्वरूप ऐसे तीर्थंकर पुत्र को मैं अपने उदर में घारण किये हैं -ऐसा जानकर वे माता आनन्दित और सन्तुष्ट एडती थीं। जैसे रत्नों से भरी भूमि अति शोभायमान होती है, कैसे ही जिनके गर्भ में तीर्थंकर समान रत्न भरे हैं वे माताजी अत्यन्त शोभा देता थीं; उन्हें किसी प्रकार का कष्ट नहीं होता था। भगवान का कोई ऐसा प्रभाव था कि गर्भ वृद्धि होने पर भी मात के शरीर मैं कोई विकृति नहीं हुई थी। जिस प्रकार स्कटिकाणि के गृह में दीपक शोभता है, उसी प्रकार सकेखी माता के निर्मल गर्भगृह में मति-श्रुत-अविध ऐसे तीन शानक्यी दीपक से विशुद्ध भगवार शोभा देते थे। इन्हानी भी गुप्त रूप से महदेवी माता की सेवा करती थी और जगत के लोग भी उन्हें नमन करते थे। अधिक क्या कहे? त्रिलोक में वे प्रशस्तीय थीं, और जगत के नाथ ऐसे क्रयभ-तीर्थंकर की जननी होने से क्षासत लोक की जननी थी। और जगत को आनन्द देनेवाली थीं।

#### 'माना । हो हर्णन भी जगह को आन्नकारी हैं ...'

इस प्रकार प्रगट रूप से अनेक मगलयुक्त तथा देवियो द्वारा पूज्य ऐसी मध्देवीमाता परम सुखकारी तथा तीन लोक में आद्यर्थकारी ऐसे भगवान ऋषभदेशरूपी तेजस्वी पुत्रको धारण कर रही थीं।

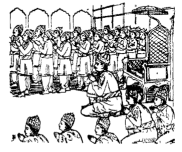
(इस प्रकार ऋषभदेव प्रभु के गर्भकल्याणक का वर्णन समाप्त हुआ।)

# 🛂 अयोध्या नगरी में ऋषभदेव जन्मकल्याणक 🛂



सवानी मास पश्चात् चैत्रकृष्णा नववीं के सुप्रभात में, जिस प्रकार पूर्व दिशा में सूर्योदय होता है उसी प्रकार मस्देवी माता ने भगवान ऋषभदेव को जन्म दिया।

तीन ज्ञान से सुगोधित भगवान का जन्म होते ही तीनो लोक से आनन्द छा गया पृथ्वी आनन्द से प्रमु उठी और समुद्र आनन्दसे उमझे लगा; आकाश निर्मल हो गया, दसो दिशाएँ प्रकाशित हो उठी, प्रजाजन हर्षित हो उठे और देवों को धी आधर्य हुआ। कल्पवृक्षों से पुष्पवर्षा होने लगी, सुगिध्यत बासु बहने लगी, इन्द्र का आसन डोलने लगा। स्वर्ण के बाजे, घट एवं शाख अपने आप बजने लगे। भगवान ज्ञष्मधेद के अपनेता से सर्वत्र आनन्द-आनन्द छा गया।



सिंहासन कम्पायमान होने से इन्द्र ने अवधिशान द्वारा जान लिया कि अयोध्यानगरी में धव्य जीवों को विकासित करनेवाले तीर्यंकर देव का अवतार हो चुका है; तुरना ही इन्द्र ने सिंहासन से नीचे उतरकर तीर्यंकर को नसस्कार किया और उनका अन्योत्सव मनाने के लिये ऐरावत हाथी पर बैठकर ठाटबाट से अयोध्यापुरी में आये। माताबी के महल में जाकर इन्हानी ने अन्यन्त ग्रेम से ऋषभकुभार के तथा विनमाता महवेबी के दर्शन किये और प्रदक्षिणा देकर स्तुति करने लगी; हे माता! आप मंगलक्य हैं पण्यवान हैं, महान वेबी हैं, और तीन लोक कल्याण करनेवाली हैं।

प्रसात बन्दवाल द्वारा माताजी को निदाधीन कर विका और विकिया हारा दसरा मायासरी शिश उनके पास रखकर जिनकसार को उठा लिया। अहो! बहामणि रत्यसमान उन जगतगरु जिन बालकको अपने हो हाओं में उठाते हुए इन्डानीको परम हुई हुआ: उल्क्रष्ट पीतिपर्वक तक सामना बालकका मात्र होत हो। मारमार सम्बेद गरीर का सार्थ कर की भी और उसे बारम्बार सैंघती थी। अत्यन्त दर्लभ ऐसे भगवान का स्पर्ध पाप्त होने से सानो तीन लोक का वैशव पाप्त हुआ हो - ऐसी प्रसन्नता का अनुभव कर रही थी। इस प्रकार आनन्दपर्वक भगवान को लेका सन्दानी जा गरी थी तब तीर लोक में मंगलकारी उस जिस्मातार के आगे-आगे दिग्कमारी देवियाँ अष्टमंगलसहित चल रही थीं। ऐरावत हाथी के निकट आकर इन्टानीनें विज्ञालक को बाद के बाध में दिया और बाद अलाज हर्षोद्धासपूर्वक पुलकित नयनों से उनका मनोहारी रूप देखने लगा तथा स्तति काने लगा कि हे देव। आप केयलजान सर्व को उदित करनेवाले उदयाचल हो.



अज्ञानांघकार में डूबा हुआ यह जगत आपके द्वारा ही ज्ञानप्रकाश प्राप्त करेगा। आप गुरुओं के भी गुरु हो, इसलिये आपको नमन करता हूँ। भगवान! आप त्रिजगत के ज्ञाता हो, इसलिये आपके द्वारा ज्ञानप्राप्तित की इच्छा से हम आपके वरणारिक्द को अति आदरपूर्वक अपने मस्तकपर भारण करते हैं। ऐसी अनेक प्रकार की स्तुति के पश्चात् ऐरावत हाथी पर प्रभु को विराजमान करके देवगण ज्ञाजवात्रपर्वक मेरुपर्वत की और जले। उस समय देवों के साढ़े वारह करोड़ मंगल वाद्य बज रहे थे और करोड़ों अप्यारा देवियों भक्ति से नृत्य कर रहीं थीं।

एरावत हाथी पर बैठे सीधर्म इन्द्रने भगवान को गोद में लिया था, ईशान इन्द्रने भक्ति से छत्र लगाया हुआ था और सनतुकुमार तथा माहेन्द्र यह दोनों इन्द्र भगवान को चैवर दोल रहे थे। इन्द्रों की ऐसी भक्ति तथा ऐसी जिनविभूति देखकर अनेक शिथ्याष्ट्रष्टि देव भी सम्यक् जैनमार्ग के अद्धानी हो गये थे।

इस प्रकार भगवान के जन्माभिषेक की शोभायात्रा सूर्यचन्द्र से भी बहुत ऊपर ९९००० योजन

केचे मेरु पर्वत पर आ पहुँची। जम्बूहिएके मुकुट समान यह मेरु पर्वत सोने का है और तीर्थंकर भगवान के अभिषेक के कारण पत्रित्र तीर्थरूप है. इसलिये सर्थ-चन्द्र आदि ज्योतिषी देवों के विमान सदा उसकी



परिक्रमा करते हैं। क्रद्धिधारी मुनियर वहाँ जाकर ध्यान धरते हैं। उसके उपर पहले भद्रशाल वन है, फिर नन्दन वन है, फिर सोमनस वन है, और फिर पाण्डुक वन है। वारों वनो मे चारों दिशाओं में मणिरत्नों से शोभित एक-एक जिनसन्दिर हैं, पाण्डुकव्यमें चारों दिशाओंमें स्कटिकमणि की पाण्डुक शिला है, उसपर तीर्थंकरों का जन्माभिषेक होता है, इसलिये वह शिला अति पवित्र एवं सिद्धिशिला समान शोभायमान है। देव सदा उसकी पूजा करते हैं। उस पर श्रेष्ठ सिहासन है। सुमेर पर्वत की प्रदक्षिणा करके इन्द्र ने हर्षपूर्वक बालतीर्थंकर को पाण्डुकशिला पर विराज्यान किया; तब मानो जिनेन्द्रदेव की जनती हो इस प्रकार वह पाण्डुकशिला सुणोभित हो उठी। जिनेन्द्र भगवान के जन्म कल्याणक का वैभव देखने के लिये देव चारों और बैठ गये। मानो सब देव स्वर्गलोक छोड़कर उस मेरपर्वत पर आ गये हाँ इस प्रकार वर्षत स्वर्गसमान सुशोभित हो रहा था। वहाँ इन्द्रों ने ऐसे दिव्यमण्डए की रचना की थी जिससो तीनों लते के समस्त जीव बैठ जायें तब भी स्थान सैंकरा न पड़े। चारों ओर देवों के दुंदुभि बाजे बज रहे थे।

ऐसे आनन्दकारी बातावरण मे इन्होंने विशाल स्वर्णकलशों द्वारा कष्मतीर्थंकर का अन्माभिषेक काराम्भ किया। क्षीर समुद्र से कलाश भर-भरकर देव एक-दूसरे के हाथ मे देते थे, और एक साथ अनेक कलाश तेने के लिये इन्द्र ने विक्रियाबल से अपने एक हजार हाथ बना लिये थे। हजार-कग्ना हाथवाले सीधर्म इन्द्र ने अवजवकार सिंहत जब किनेन्द्र भगवान के मस्तक पर प्रथम जलधारा छोड़ी तब अन्य करोड़ों देव भी हर्षविभोर होकर जयजवकारपूर्वक महान कोलाहल करने लगे। अहा। उस किन अभिषक की मिहमा का क्या वर्णन किया जाये। यद्यपि गगा और सिन्धु निदयों जैसी जलधारा मस्तक पर गिर गड़ी थी तथापि वे बालतीर्थंकर मेस्समान निवाल थे और अपने अपनेत्र नाहात्स्व द्वारा लीलागात्र में वह जलधारा झेल रहे थे। धगवान तो स्वय पवित्र ही थे, और अपने पावन अग के स्पर्ग के द्वारा उन्होंने उस पानी को भी पवित्र बना दिया था। तथा उन पानीने समस्त दिशा मे फैलकर सारे जगत को पवित्र कर पानी को भी पवित्र बना दिया था। तथा उन पानीने समस्त दिशा मे फैलकर सारे जगत को पवित्र कर दिया था। उस पानी की कुहार उपर उड़ने से उसके स्पर्श से प्रमन होकर आकाश भी मानो हैंस रहा हो ऐसा गोभायान लग रहा था। उस काल मेरपर्वत की शोभा देवों को भी ऐसी अभूतपूर्व लग रही थी - मानो पहले कभी देखी न हो। कलकल करता हुआ अभिषेक जल का प्रवाल अमृतसमान शीभा दे हा था और ऐसा लग रहा था मानो भगवान का यशोगान कर रहा हो। भगवान के जनाभिष्क से सारी पृथ्वी तुप्त हो गइ थी, समस्त देश में कोई उपहर नहीं था, समस्त प्रजा करवानक सन्तामाण्य सी। अहा।

अन मीर्केंबन के अधिकेक से जात के पाणियों का कोई कान्याण बाकी नहीं रखा था। अनेक करणकाविकारी मनिवर आवरपर्वक एकाए चिस से वह किनेन्द-जन्मोत्सव निहार रहे थे: विद्याधर आक्षर्य में तेल रहे थे। तेल आनंदित होकर अन्यकल्याणक सम्बन्धी अनेक नाटक कर रहे थे। टंटिंग वाद्यो का स्वर गंज गरा था: सगन्धयक्त गन्धोटक को देवगण भक्तिसहित अपने मस्तक पर चढा रहे थे और सर्वत्र किन स्वीत्रा का गान हो उन था।

अधिकेक के प्रधान करों ने जिस्कारकान की प्रजा की और जनगधिकेक की विधि समाप्र हुई। भगवान मेरुपर्वत पर चडामणि रत्न के समान संशोधित हो रहे थे। इन्द्र जिनका अभिषेक कर रहा था. प्रेरपर्वत स्वयान जिलके स्नान का अञ्चासन था। हत्तानी जहाँ आनत्त्रपर्वक तत्य कर गरी थी। देव जहाँ रूप के और श्रीरामांत किस्के स्वाद करते का घर शा ... रोगे अति वर्णमंत्रीय प्रतिव आत्वा भारता क्रकादेव समझ्य जात को प्रवित्र करें सहा जसवंत हो।

(इस प्रकार ऋषभदेव तीर्थंकर के जन्माभिषेक का वर्णन समाप्त हुआ।)

अभिषेक के प्रशास इन्हानीने भगवान के शरीर को उत्तम वस्त्र द्वारा पोंछा और हर्ष पर्वक स्वर्ग से लाये हुए बस्ताभवण जगतगर भगवान ऋषभदेव को पहिनाये। फिर अत्यन्त आदरसहित भगवान के ललाट पर तिलक लगाया। परन्त जगत के तिलकस्वरूप ऐसे भगवान की शोभा क्या उस तिलक से थी ? - नहीं, उलटा वह तिलक भगवान के कारण संशोधित हो रहा था। जगत के मकट स्वरूप ऐसे भगवान को बन्दानीने अनेक देवी आभवण पहिनाये। भगवान के कर्ण बिना बींधे ही छिदयक्त थे. उनमें हन्द्रानी ने उत्तम मणिमय कण्डल पहिनाये।

**इस** प्रकार वस्त्राभषणोंसे शोभित भगवान के अदभत रूप को देखकर स्वय इन्द्रानी को भी महान आश्चर्य हुआ। इन्द्र भी आश्चर्यपर्वक भगवान का रूप देखने लगा। परन्त दो नेत्रो दारा देखनेसे उसे तुप्ति नहीं हुई इमलिए एक हजार नेत्र बनाकर भगवान का रूप देखने लगा। पञ्चात भक्तिपर्वक तीर्थकर भगवान की स्तृति करने लगा कि - हे देव । हमे परम-आनन्द देने के लिये आपका अवतार है। आपको वचनकिरणों द्वारा हमारे अंतर का अजानाधकार तह होता है। क्यो । आप हेर्नों में आदिहेत हो आप त्रिजगत के आदिगरू हो, आप आदि विधाता (मोक्ष की विधि समझाने वाले) हो, तथा आप धर्म के आदिनायक हो। आप ही जगत के पिता हो। प्रभो। आप तो पवित्र ही हो, परन्त पापसे मिलन ऐसा यह जगत आपके जन्माभिषेक द्वारा पवित्र हुआ है. तथा यह मेरूपर्वत और क्षीरसमुद्र भी पावन हुए हैं। हे नाथ ! परब्रह्म परमातमा दिखायी नहीं देते ऐसा कोई कहते हैं वह असल्य है.क्योंकि परम ज्योतिस्वरूप परमात्मा ऐसे आप आज हमें प्रत्यक्ष दक्षिगोच्य हो हो हो।

हे भगवान! आपका आत्मा पवित्र है इसलिये आपको नमस्कार हो! सर्वन्न प्रसिध्द <del>रमलिये</del> आप जन्म-मरण का नाश करनेवाले हो इसलिये आपको नमस्कार हो! आप त्रिजगत के परमेश्वर हो दक्षणिये आवको अग्रस्कार

प्रभो<sup>।</sup> आप पृथ्वीसमान क्षमावन्त हो, जलसमान सबको आहलादित करनेवाले हो, वायुसमान निष्परिग्रही हो: अग्रिसमान आपका ध्यानतेज सदा प्रदीप्त है, तथा आकाश के समान आप मदा निर्विकारी हो। (मेरु पर इन्द्र ऋषभदेव भगवान की स्तुति कर रहा है :-)

हे प्रभो। पूर्व दसवें भव मे महाबल राजाकी पर्याय में आपने आत्मा में जैनभमें के संस्कारों का बीजारोपण किया था; पश्चात् उनका सिंचन करते-करते चौथे भव में आपने भोगभूमि में सम्यव्हान प्राप्त किया, और पश्चात् उसमें वृष्टि होते-होते दसवें भव में आपने परमात्मपद प्राप्त किया। उन दस अवतारोंका समरण करते हुए आत्मसाधना के भाव जागृत होते हैं।

(उन दसों अवतार के नामों को वर्तमान में प्रयक्त करके इन्द्र स्तुति करता है--)



१ प्रदार बलके भाक 'घराकर्र' हो। ललित-अंग के धारक होने से आप 'लिलितांग' अर्धतीर्थ प्रवर्तन कराने में आप शक्तिवान 'वज्जंच' हो। सविशध्द-पज्य 'आर्ट' स्रो। 212 दिव्य श्री अर्थात गोभाके धाक 'श्रीधार' हो। 'मविधि' हो। भागमञ

अविनाशी पदके स्वामी होनेसे आप 'अच्युतेन्द्र' हो।
 वज्रसमान नाभि के धाक आप 'बज्रनामि' हो।

ट. वंज्रसमान नाम क धारक आप वज्रनाम हा।
 ९ सर्व प्रयोजनिसध्द होनेसे आप 'सर्वार्धिसध्द' हो।
 १० टस अवतारोंमें अन्तिम अवतार प्राप्त आप 'क्रवंपटेख' हो।



इस प्रकार भगवानकी स्तुति करते-करते उनके दस भव भी बतला दिये। स्तुति करने के पश्चात् भगवानको ऐरावत हाथीपर विराजमान करके इन्द्र आनन्दपूर्वक अयोध्यानगरी में आये।

## अयोध्या में उत्सवकीनो, घर-घर मंगलाचार जी....

भगवान की कन्य-कल्याणक शोभायात्रा की लेकर इन्द्र अयोध्या में आया और बालप्रभु को नाभिराबा के महल में सिंहासन पर सिराजमान किया। उन प्रियदर्शन भगवान को देखकर नाभिराबा का शरीर हर्ष से रोमाधित हो गया और मायामयी निद्रा हूर होने पर माता मक्टेबी भी हर्षपूर्वक भगवानको देखने लगीं। पद्याद माता-पिताने प्रसम्भित्त से इन्द्र-इन्द्रानी की ओर देखा। इन्द्रइन्द्रानीने महामूल्याना आधूबण अर्पित करके माता-पिता का सन्मान किया और गुणगान किया कि आप प्रहान धन्य हैं, लोक में सर्वक्रेष्ठ पुत्र गुणगान किया कि आप महान धन्य हैं, लोक में सर्वक्रेष्ठ पुत्र आपके घर अवतरित हुआ है। आप अगत के गुरू के भी गुरू (माता-पिता) हैं, आप अनेक कल्याण को प्राप्त करनेवाले हैं। आप का यह महल आब जिनालय समान पत्र्य हैं। क्योंकि उसमें माशान विशवन दिवाजमान हैं।

गुणगान करने के पश्चात् इन्द्र ने मेरू पर किये हुए जन्माधिकेक-उत्सव का उत्तम वर्णन किया, जिसे सुनकर माता-धिता को परम हर्ष एवं आधर्य हुआ। उन्होंने नगराजनों के साथ महान विभूतिसहित अयोध्यापुरी में पुनः भगवान का जन्मोत्सव किया। उस समय अयोध्यापुरी में दुनः भगवान का जन्मोत्सव किया। उस समय अयोध्यापुरी में हुआ। नगरकनों का हर्षोद्वास देखकर इन्द्रने भी आनन्द नाम के नाटक हारा अपना आनन्द व्यक्त करते हुए पद्यात् अद्भुत ताण्डव नृत्य किया। नाटक हारा भगवान के महाबल आदि दस भव तथा गर्भ एवं जन्मकल्याणक के इस्य प्रदर्शित किये। उस समय गर्भीर नाद पूर्वक एक साथ करोड़ों वाजे वज रहे थे ...और इन्द्र हजार हाथ तथा हजार नेत्र बनाकर आनन्द-नृत्य कर रहा था; उसकी उगली पर देवियौ नाचती थी। इन्द्रका आधर्यकारी नृत्य देखकर महाराजा और महादेवो चित्रत हो गये। इन्द्रिते जगतमें श्रेष्ठ ऐसे भगवान का वृत्यभदेव नाम रखा। वृष अर्थात् उत्तम पर्भ, उसके हारा (भाति) गोभायमान होने से तीर्थकर भगवान को इन्द्र ने वृष्णभद्यामी कहा, अथवा भगवान को 'पुरुष्ठेख' नाम से भी सम्बोधन किया। पश्चात् अनेक देवनुमारों तथा देवियों को भगवान की सेवा में नियुक्त करके इन्द्र अपने-अपने स्वर्ग में चले गये। प्रभुके चरण में वृष्णभ रिष्ठ था था था। प्रभुक चरण में वृष्णभ रिष्ठ था। यश्चा की स्वर्ग में मुक्त भ्राव स्वर्ण में व्यक्त में स्वर्ण में कर लोग नियुक्त करके इन्द्र अपने-अपने स्वर्ण में चले गये। प्रभुके चरण में वृष्णभ रिष्ठ था। यश्चा स्वर्ण पर प्रभुक चरण में व्यक्त में स्वर्ण सेव्या भावान की सेवा में नियुक्त करके इन्द्र अपने-अपने स्वर्ण में चले गये। प्रभुके चरण में वृष्णभ रिष्ठ था।

## भगवान ऋषभक्रमार की बालचेष्टा

भगवान ऋषभकुमार की बालचेष्टाएँ आधर्यजनक थाँ। वे मन्द-मन्द हास्य द्वारा माता-पिता के आनन्द मे वृद्धि करते थे। चन्द्रमा के समान वृद्धिगत उनकी उज्ज्वल बाल्यावस्था जगत को आनन्द देनेवाली थी। क्रमानुकूल भगवान को वाणी प्रगट हुई, फिर धीरे-धीरे ग्रुमक-नुमक कर चलने लगे. और सबका आनन्द बढ़ाने लगे। छोटे से भगवान देवबालकों के साथ रत्नो की धूल मे खेलने और माता-पिता एवं प्रजाजनों को आहुलादित करते थे।

धीर - धीर बचपन वीता और भगवान किशोर अवस्था को प्राप्त हुए। महाप्रतापी भगवान का शरीर किशोरावस्था में अत्यन्त सौन्दर्य से खिल उद्याः और गुणों में भी वृद्धि होने लगी। उस काल उनका मनोहर शरीर, मधुखाणी, मीटी दृष्टि और मुस्कराहट पूर्ण मुखाकृति - वे सब संसार की प्रीति को भुलाकर भगवान के प्रति प्रीति उत्पन्न करते थे।

मित - श्रुत - अवधि इन तीन ज्ञानसक्षित तो भगवान अवतरित हुए थे। पूर्व भव के संस्कारों में किसीके सिखाये बिना ही वे सर्व विद्याओं में पारंगत थे। क्षायिक सम्यप्दर्शन द्वारा उनका विक्त निर्मल था और स्वभाव से ही उन्हें शास्त्रज्ञान था, जिसके कारण उनके परिणाम अति शांत रहते थे और उनकी चेहाएँ, जगत का हित करनेवाली थीं। ज्यों - ज्यों उनका शारेर और गुणों में बृद्धि होती गई स्थों त्यों लगें लगें का तर्ष भी बढ़ता जा रहा था। इस प्रकार जगत को आनन्द में बृद्धि करते हुए वे स्थयं बृद्धि को प्राप्त हो रहे थे। पूर्व सस्कारों से प्राप्त अनेक प्रकार की विद्यार्थ (लिपिविद्या, गणित विद्या आदि) तथा कलाएँ (सातित, वित्रकला आदि) वे दूसरों को सिखाते थे। कभी मोर, तोता, हंत, सुगां या हाणीं के बच्चे का रूप धारण करनेवाले देवकुमारों के साथ आनन्द से क्रीडा करते, तो कभी देवियों द्वारा पूरी गई रत्नों की साली प्रसन्त्रता से देवते थे, कभी स्वयको देवने आये प्रजाजनों के साथ मधुर हास्य सिंदत संभाषण करके उन्हें प्रमुद्धित करते थे, - इस प्रकार कष्यभुक्तैय सुखपूर्वक रहते और प्रतिवित इन्द्र के भेज हुए श्रेष्ठ बस्त्वाभुषणादि भोगों का उपयोग करते थे।

# ऋषभकमार का विवाह और भरत आदि १०१ पुत्र

क्षभकुमार युवाबस्था को प्राप्त हुए, उनका हप-लावण्य अद्भुत शोभायमान हो उठा। उनका रक्त द्रंग के समान क्षेत था, शरीर में किसी प्रकारका मैल या प्रश्वेद नहीं था; विष या शस्त्र से अभेषा प्रमानीदारिक था और मोक्ष का कारण था। भगवान के शरीर पर स्वस्तिक, कमल, समुद्र, हाथी, सिंह, पूर्व, चन्द्र, रत्नद्वीप, वृष्य, जन्बद्वीप, आठ प्रतिहार्य, अष्टमंगल ह्रव्य आदि १००८ सुलक्षण शोभायमान को साम कि प्रकार के सिंह में चन्न लक्ष्मी के एति भ्रतानम प्रेम था।

भगवान की युवाबस्था देखकर नाभिराजा एक दिन सोबने लगे कि - इन ऋषभदेव के चित्त को हर ले ऐसी मुन्दर कत्या कहीं होगी? और कदाचित ऐसी कत्या मिल भी जाय तो विषयराग अति मन्द होने में इनका विवाह करना कठिन हैं। तथा दूसरी बात यह है कि - धर्मतीर्थ की प्रवृत्ति हेतु उनका महान उध्य है इसलिथे वे अवश्य ही ससार बंधन तोडकर मस्त हाथी का भौति वन में चले जायीं और दीक्षा धारण कोंगे। तथापि, दीक्षाकाल आने से पूर्व इनके लिये योग्य कन्या का विचार करना चाहिये।

—ऐमा विचार कर, निभिराजा भगवान के पास गये और बोले हे देव! आप तो जगत के अभिभित एव स्वयभू हो, आपकी उत्पत्ति में हम माता-पिता है यह तो मात्र लोकव्यवहार है। मेरी अभ्ययंता है कि आप मंसारमृष्टि में भी अपना चित्त लगाओं और किसी श्रेष्ठ कऱ्या के साथ विवाह की ममति दो। यदि आप मुझे किसी भी प्रकार गुरु (बड़ा) मानते हों तो मेरे वचनका उद्धंपन नहीं करना चाहिये।

इतना कहकर नाभिगाजा चुप रहे, तब भगवानने सहज हैंसते हैंसते 'ओम्' कहकर उस बात का स्वीकार किया। नाभिराजाने अत्यन्त हर्षपूर्वक इन्द्र की सलाह लेकर कच्छ और महाकच्छ राजा की हो बहिने यगस्वती एव सुनन्दा के साथ ऋषभकुमार का विवाहोत्सव खाया। देवों ने भी प्रसन्नता से अप उत्तमव में भाग लिया। पुत्रवधुओं को देखकर नाभिराजा और मस्देवी अति प्रसन्न हुए। भगवान ऋषभदेव में कामदेव यद्यपि अतिग्रम भाइ हो गया था तथापि गुम रूप से बह अपना संचार करता था; इमलिये दोनो रानियों के साथ भोगोपभोग में दीर्पकाल व्यतीत हो गया।

एक रात्रि को यशस्वती महादेवी ने स्वप्न में ग्राप्त हो गई पृथ्वी, मेरुपर्वत, सूर्य, चन्द्र, हंसपुक्त सरोवर तथा तरगायमान समुद्र देखे। भगवानने अवधिज्ञानरूपी दिव्यचक्षु द्वारा उन उत्तम स्वप्नों का फल जानकर कहा कि - हे देवी। तेर महाप्रतापी चक्रवर्ती पुत्र होगा; और तरंगयुक्त समुद्र यह सूचित करता है कि वह पुत्र चरपरारीरी होकर संसारसमूद्र को पार करेगा। तथा इश्वायुक्तेंग को आनन्द देने वाले तेर सी पुत्रों में वह सबसे बढ़ा होगा। पति के मुख से स्थन का उत्तम फल जानकर यशस्यती देवी को महान हर्ष हुआ।

पर्वाभव में जो अति गृद्ध राजा था: प्रश्नात सिंह होकर संदेखना धारण कर स्वर्ग में गया था: फिर क्ष्यभदेव की बक्कवंच पर्यायमें उनका मतिवर नामक मंत्री हुआ था, - जोकि आहारदान के समय उनके साथ था: पक्षात देव हुआ, फिर सवाह हुआ, फिर सर्वार्थिसिद्धि में गया: वह जीव वहाँ से च्यवकर यशस्वती देवी की कोख से ऋषभदेव के पुत्रकप में उत्पन्न हुआ; भरत चक्रवर्ती जैसे उस बीर पुत्र को धारण करनेवाली माता चमचमाती तलवाररूपी दर्पण में अपने मुख की कान्ति देख रही थी और रत्नों से भरी हुई भूमि समान शोभती थी। जिस दिन भगवान ऋषभदेव का जन्म हुआ था ठीक उसी दिन (बैत्र कच्या नौर्वी के दिन) यशस्वतीदेवी ने भरत चक्रवर्ती को जन्म दिया। जन्मते ही उन्होंने दोनो हाथों से पृथ्वी का आलिंगन किया, जिससे निमित्त ज्ञानियोंने कहा कि वे समस्त पृथ्वी के अधिपति होंगे। ऐसे पुत्र के जन्म से उनके दादा नाभिराय तथा दादीमी मरुदेवी परम हर्षित हुए; सीभाग्यवती स्थियाँ देवी यशस्वती को शभाशीय देने लगीं कि - 'तुम ऐसे सी पुत्रों की माता होओ-।' उस समय आनन्द के करोड़ों नगाड़ें मेघगर्जन की भौति गरज रहे थे, अनेक प्रकार के बाद्य बज रहे थे; आकाश में देव-देवियों द्वारा 'जय हो...जय हो! बिरंजीय हो!' ऐसे शब्द गुज रहे थे। राजमहल में रत्नो की रगोली और स्वर्णकलश जगह-जगह शोधा दे रहे थे। सारी अयोध्यानगरी में उत्सव हो रहा था। ऋषभदेव ने खुब दान दिया था और भरतक्षेत्र का अधिपति होनेवाले उस पुत्र का 'भरत' नामसे नाम संस्करण किया था। इतिहासकार कहते हैं कि हिमवन पर्वत से लेकर समुद्रतक का क्षेत्र वह 'धरत' चक्रवर्ती के नाम से 'भारतवर्ष' कहलाया। विधि के जानकर महाराज क्रवभदेव ने उस पुत्र के वस परिधान एवं मुण्डनादि संस्कार किये थे। भरत की बेष्टाएँ उनके पिता ऋषभदेव जैसी ही थीं। उनकी हथेली बक्रादि शुभिवाहों से शोभायमान थी। उनके पाँव में भी चक्र, छत्र, तलबार आदि १४ रत्नों के चिह्न थे, मानो अभी से यह १४ रत्न उनकी सेवा कर रहे हो! वे चरमशरीरी थे। चक्रवर्ती के क्षेत्र में (छह खण्ड में) रहनेवाले सब मनुष्यों और देवों का जितना बल हो उसकी अपेक्षा अनेक गुना अधिक बल उन चक्रवर्ती की भुजाओं में था। उनकी आकृति एवं स्वभाव दोनों सुन्दर थे। वे एक दिव्य पुरुष थे और उनकी चेष्टाएँ अवभूत थीं। बिशिष्ट पुण्य के कारण उन्हे ऐसी लोकोत्तर सम्पदा प्राप्त हुई थी। जिन्हें अरिहंत पद की लक्सी प्राप्त होनेबाली है ऐसे भगवान ऋषभदेव भरत के आनन्ददायी मुख को देखते थे और जब मधुरवचन सहित प्रणाम करके वे बैठते थे तब बारम्बार आलिंगन करके उन्हें अपनी गोद में बिठाते थे।

पूर्वभव के अन्य साथी भी सर्वार्थितिक्कि में भगवान ऋषभदेव के पुत्ररूप में यहास्वती के कोख से पैदा हुए।

> भगवान की वक्रकंच पर्याय में जो अकम्पन सेनापित था (और वक्रनाधि पर्याय में पीठ नाम का भाई था) वह वृत्रभसेन नामक पुत्र हुआ।

जो धनिमित्रसेट (महापीट नामका भाई) था वह अनन्तविजय नामक पुत्र हुआ। सिंह का जीव (विजय नाम का भाई) था वह अनन्तवीर्य नामक पुत्र हुआ। सुक्तर का जीव (वैजयन्त नाम का भाई) था वह अञ्चुत नामक पुत्र हुआ। बन्दर का जीव (जयन्त नाम का भाई) था वह बीर नामक पुत्र हुआ। नेवले का जीव (अपराजित नाम का भाई) था वह बरवीर नामक पुत्र हुआ। तदपरान्त ब्राह्मी नाम की एक पुत्री हुई।

आनन्द पुरोहित का जीव, जो पूर्वभव में महाबाहु नाम का भाई था, वह सर्वार्धसिद्धि से ज्यवकर सुनन्दा रानी की कोख से बाहुवलि नामक पुत्र हुआ; तथा बद्धजंघ पर्याय में जो अनुंधरी नामक बहिन थी वह यहाँ सन्दरी नाम की सुन्दर पुत्री हुई।

—इस प्रकार भगवान ऋषभदेव के कुल १०१ पुत्र हुए। सभी महाप्रताणी एवं बरमशरीरी थे। भगवान ऋषभदेव प्रथम तीर्थंकर थे, तो उनके प्रताणी पुत्रों में भरत प्रथम चक्रवर्ती, बाहुबिल प्रथम कामदेव और वृषभसेन प्रथम गणधर थे। अहा। कैसा महान परिवार।

ऐसे उत्तम पुत्र-पुत्रियों के परिवार में सुशोभित महाराज क्रमभदेव एक बार सिंहासन पर बिराजमान थे। वहाँ ब्राह्मा और सुन्दरी दोनों पुत्रियों ने आकर विनयपूर्वक पिताजी को प्रणाम किया। भगवान ने उन्हें गोद में बिठाकर उनके मस्तक पर हाथ फेरा और उन पुत्रियों के साथ विनोद किया, उनके मौल एवं किया की प्राप्त की। फिर कहा कि - तुम्हारा दोनों के ऐसे अनुपम सीन्दर्य और शील को बदि विचा बारा विभूषित किया जाय ती तुम्हारा जन्म समल हो जाय इस लोक में बिद्धान मनुष्य पण्डितों ह्यारा सम्पान प्राप्त करते हैं, विद्या से सच्चा भाई और सच्चा मित्र है, विद्या ही सदा साथ रहने वाला धन है: सच्ची विद्या हास वर्ष मनोरथ सिद्ध होते हैं। इसलिये हे पत्रियों तम विद्या प्रष्टण करते।

---ऐसा कहकर भगवान ने उन दोनों को बारम्बार आशीर्बाद दिया, और अपने चिक्त में स्थित शुतदेवता का स्मरण करके दोनों हाथों से अ आ आदि अकरमाला तथा १ २ ३ आदि अंक सिखाये। भगवान के श्रीमुख से निकली हुई और 'सिद्धमानका' जिसका नाम है, तथा 'सिद्धं नम' ऐसा अत्यन्त प्रसिद्ध जिसका मगलाचरण है - ऐसी शुद्ध अकराबलि तथा गणित, व्याकरण काव्यदि समस्त विद्याएँ बाह्यी और सुन्दरीने धारण की। पिता ही जिनके गुरु है ऐसी वे दोनो पुत्रियों विद्या द्वारा सुशोभित हो गई। भगवान ने भरत - बाहुबलि आदि सर्व पुत्रों को भी चित्रकला, नाट्यकला आदि अनेक प्रकार की विद्याएँ पढाई और साथ ही साथ अध्यात्मविद्या के भी उत्तम सस्कार दिये।

# प्रजाजनों को मार्गदर्शन; और राज्याभिषेक

भगवान क्रयभदेव की आयु चौराशी लाख पूर्व की धी; उसमें से कुमारावस्था के बीस लाख पूर्व पूर्ण हुए और काल के प्रभाव से (तीसरा आरा समाप्त होकर चौधा आरा निकट आ रहा था इसलिये) कल्पवृक्ष सूखने लगे, उनकी फल देने की शक्ति कम हो गई; बिना बोये को अनाज उगते थे वे भी दुलंभ हो गये और प्रजा में रोगादि फैलने लगे; जिससे भयभीत होकर जीने की आशा से प्रजावन नाभिराजा के पास आये और नाभिराजाने उन्हें बुवराज ऋषभदेव के पास भेजा।

सनातन भगवान की शरण में आकर प्रजाजन कहने लगे कि हे देव! पिता समान हमारा पासन करने वाले करपवृक्ष अब नष्ट हो गये हैं, भूख-प्यास तथा शीत-उष्णता के अनेक उपह्रव होने लगे हैं, तो इन उपद्रवों से हमारी रक्षा हो और आजीविका चलती रहे ऐसा उपाय बतलायें, हम पर प्रसन्न होकर हमें उपदेश देवे।

प्रजा के दीनवचन सुनकर भगवान के हृदय में दया जागृत हुई। उन्होंने भयभीत प्रजा को आश्वासन

दिया और मनमें विश्वारने लगे कि - कल्पवृक्ष नष्ट होने का कारण यह है कि अब यहाँ भोगभूमि का कारण पूर्ण होकर कर्मभूमि का प्रारम्भ हुआ है; इसलिये असि-मसि-कृषि (अर्थात् एका - व्यापार - खेली - लेखन) आदि कार्यों की तथा भिक्र-भिक्न प्राम, गृष्ठ पक्षात् आदि की वैसी एकना पूर्व और पाक्षिम विश्वेत क्षेत्र में वर्त रही है वैसी यहाँ प्रवर्तित करना योग्य है, जिससे लोगों की रक्षा एवं आवीविका सख्यपूर्वक हो।

ऐसा विचार कर भगवान ने इन्द्र का स्मरण किया कि तुरन्त ही इन्द्र और देव आ पहुँचे और भगवान की आकानुसार गुभपुर्ह्स में सर्वाध्यम मंगन्सिक कार्य करके अयोध्यापुर्त के बीजेंबीच विचास जिनमन्दिर की रचना की ओर चार्रो दिशाओं में भी एक-एक बिनमन्दिर का निर्माण किया। पखात् सुकीशल, अवन्ति, वरस, पांचाल, मालब, रम्यक, कुरु, काशी, कलिंग, अंग, बंग, कास्मीर, कच्छ, सुराष्ट्र, महाराष्ट्र, विवर्ध, कुरु जांगल, कॉकण, वनवास, आंग्र, कणांट, कौशल, केरल, शूरसेन, विदेह, दिन्यु, गांधार, कास्मोज, केक्सय आदि अनेक देशों की तथा ग्राम नगरों की रचना की। विजयार्ध - पर्यंत से लेकर दक्षिण छीर में लवणसमुद्र तक के उन देशों में प्रजाजनों को बसाकर राजव्यवस्था की। इन्द्र ने पर-गर की रचना की इस्तिनेव उसका 'परन्वर' नाम सार्थक हआ।

महाराजा ऋषभदेव ने प्रजाजनों को शक्ष, लेखनी, विद्या, व्यापार, खेती एवं शिल्प - इन छह कार्यों द्वारा आजीविका का उपदेश दिया, क्योंकि वे अभी सरागी थे, बीतराग नहीं थे। इस प्रकार भगवानने छह कर्म के उपदेश द्वारा कर्मयुग का प्रारम्भ किया इसलिये वे 'कृतसुग' अथवा 'युगकर्त्ता' और वे ही सृष्टि के ब्रह्मा कहलाये। इसके अतिरिक्त कोई ब्रह्मा या सृष्टिकर्त्ता नहीं है। यह सब खना आवण कृष्णा प्रतिपदा के दिन हुई। इस खना द्वारा प्रजा का पालन किया इसलिये भगवान 'प्रजापति' कहलाये। प्रजा सुखपूर्वक रहने लगी।

कुछ समय पद्यात् इन्दादि देवों ने आकार भगवान को सम्राट पद पर स्थापित करके महान राज्याभिक किया; उस समय असंख्य योजन दूर स्वयंभूसणससुद्व से देव दिव्य स्वर्ण कलाों में जल भर-भरकर लाये ये और भगवान का अभिषेक किया था। अभिषेक के पश्चाद स्वर्गालोक से लाये हुए वकाभूषण पहिनाये, और नाभिराजाने अपने मस्तक का सामुकुट उतास्कर भगवान के मस्तक पर पहिनाया; उस समय इन्द्र ने 'आनन्द' नामक नाटक द्वारा अपना आनन्द व्यक्त किया।

भगवान ऋषभ राजाने प्रजा का भली भीति पालन किया और प्रत्येक वर्ग अपने-अपने योग्य कार्यो द्वारा आजीविका उपार्जन करे ऐसे नियम बनाये, तथा प्रजा के योग एवं क्षेम की (अर्थात् नवीन वस्तु की प्राप्ति तथा प्राप्त करतु की रक्षा की) व्यवस्था की; और 'हा, मां तथा पिक् ' ऐसे रण्ड की व्यवस्था की। तथा हरि (हरिवंशा), अकम्पन (नाथवंशा), कार्यप (उग्रवंशा) और सोमप्रभ (कुरुवंशा) - इन जार क्षत्रियों की माण्डलिक बनाया। उन प्रत्येक के अन्तर्योग अन्य चार हजार राजा थे। भगवानने अपने पुत्रों को भी यथायोग्य महल वाहन आदि सम्पत्ति दी। उस समय भगवानने लोगों को गर्ने के रह का (इस्तुस्स का) उपयोग करना वतलाया इसलिये वे इस्वाकुल्टु कहलाये।

े महाराजा ऋषभदेव का राज्यकाल ६३ लाख पूर्व का था। पुत्र-पीत्रों के साथ इतना दीर्घकाल देखते ही देखते व्यतीत हो गया। इन्द्र उनके लिये स्वर्ग से पुष्यसामग्री भेजता था। इस संसार में पुण्य से क्या प्राप्त नहीं होता ? दान, संयम, समा, सन्तोष आदि शुभ चेट्टा द्वारा पृष्य की प्राप्ति होती है। मसार में तीर्थंकरपद तक के उत्तमपद की प्राप्ति पुण्य द्वारा ही होती है। है पण्डितकर श्रिष्ठसुख की प्राप्ति हेतु तुम धर्म का सेवन करो। वास्तविक सुख की प्राप्ति होना वह धर्म का ही फल है। हे सुबुद्धितान। तुम सुख चाहते हो तो श्रेष्ठ मुनियों को भक्ति से दान दो, तीर्थंकरों को नमस्कार करके उनकी पूजा करो, शीलवरों का पालन करो और पर्यं के दिनों में उपयासादि करों; स्वाध्याय करो; साधर्मी का सन्मान करो।

इस प्रकार पूर्व के आराधक पुष्य के प्रताप से, उत्तम देव-देवेन्द्र भी जिनकी आज्ञा शिरोधार्य करते थे, परन्तु जिनके ऊपर किसीकी आज्ञा नहीं बलाती थी ऐसे उन महात्मा ऋषभदेव ने अयोध्या के राजिस्तरामनपर आरूढ़ होकर समुद्रपर्यन्त समस्त पृथ्वी का राज्य किया।

# महाराजा-ऋषभदेव को वैराग्य और दीक्षा (अयोध्यानगरी और श्रेष्ठ कथ्या नवर्षी...)

आज भगवान ऋषभदेव का जन्मदिन आनन्दपूर्वक मनाया जा रहा है। उस उत्सव में सम्मिलित होने के लिये इन्द्र भी अप्सराओं को लेकर आ पहुँचा और भगवान को प्रसन्न करने के लिये नृत्य प्रारम्भ किया भगवान अपनराओं का अदभुत नृत्य देख रहे थे।

उस समय इन्द्र को बिचार आया कि भगवान ऋषभदेव का अवतार तीर्यंकर होने के लिये हुआ है और वे धर्मचक्र का प्रवर्तन करनेवाले हैं। इस राजवैभव में उनके ८३ लाख पूर्व तो बीत गये हैं; अब इस राज्य और भोगों में भगवान कब बिरक्त होंगे। ऐसा बिचार कर उसने नीलांजना नाम की एक एमी देवी को नृत्य में लगाया कि जिसकी आयु कुछ ही क्षणों में पूरी होनेवाली थी।



वह नीलांजना देवी हाकभावसाहित पूम-पूसकर नृत्य कर रही थी; नृत्य करते-करते ही उसकी आयु पूर्ण होने से क्षणभर में वह विलुद्ध हो गई। विकली की चमक की भीति वह देवी अदृश्य होते ही इनने उसी कैसी युद्धरों देवी नृत्य में उतार दी ताकि रंग में भंग न हो; परन्तु दिक्य ज्ञानवंत भगवान वह जान गये और संसार की ऐसी क्षणभंगुरता देखकर तरकण ही भव-तन-भोग से अत्यन्त विरक्त होकर कैसाय की बारह भावनाओं का विन्तवन करने लगे।

अरं, उस मनोहर देवी का स्वरूप निमित्तमात्र में हृष्टि से ओझल हो गया - अवृह्य हो गया! ऐसा जो माया-नाटक इन्द्र ने किया। वह वास्तव में तो उस बुद्धिमानने मुझे प्रतिकोध देने की युक्ति की हैं। उस नीलांजनादेवी के दिक्य शरीर की भीति जगत के सब संयोग क्षणभंगुर हैं, अब मुझे उन्से क्या प्रवोजन? भेगोपभोग तो भारत्म हैं। ऐसे असार संसार से तथा क्षणिक राजभोगों से अब बस होओ! मेरा अवतार इन राजभोगों के हेंचु नहीं है, परनु आलम की पूर्णता साधकर तीर्धकर होने के लिये मेरा यह अवतार है यह अववार योग साधने के निये हैं।

इस प्रकार बैराग्यिबनातपूर्वक भगवान इस असार संसः. से विरक्त हुए और शीघ्र मुक्तिसाधना के उद्यम में लग गये। उस समय उन्हें ऐसी बिशुद्धि प्रगट हुई - मानो मुक्ति की सहेली ही आ पहुँजी हो। मोक्ष में ही जिनका चित्त लगा है, से उन भगवान को सारा जगत् शून्य समान असार लग रहा था। भगवान के अंतःकरण की समस्त चेष्टाओं से इन्द्र ने अवधिज्ञान द्वारा जान लिया कि भगवान अब संसार से विरक्त हो गये हैं और मुनिवीक्षा हेतु तन्यर हुए हैं।

तरन्त ही ब्रह्मस्वर्ग से लीकान्तिक देव भगवान के तपकल्याणक की पुजा करने उत्तरे और स्तितिपर्वक वैराग्य का अनमोदन किया। आठ प्रकार के वे लोकान्तिक देव प्रवंभव में सम्पर्ण श्रतजान के अध्यामी (शतकेवानी) होते हैं। वे अन्यन्त ज्ञान और सर्व देवों में उत्तम तथा प्रकारतारी होते हैं। लोक का अन्त पाप्त किया होने से अधवा बहालोक के अंत में रहने के कारण उन्हें लोकान्तिक कहा जाता है। मिक्तसरोवर के किनारे रहे हुए वे देव स्वर्ग के हंस समान हैं। उन्होंने आकर कल्पवृक्ष के फुलों द्वारा भगवान के चरणों में पृथ्यांजलि अर्पित की और स्तृति करने लगे कि - हे भगवान! मोह शत्र को जीतने के लिये आप उद्यमी हुए हैं, उससे ऐसा सुचित होता है कि आपने भव्य जीवों के प्रति भातत्व का कार्य करने का विचार किया है अर्थात भाता की भौति भव्य जीवों की सहायता का आपने विचार किया है। हे ज्योतिस्करप देखा हम आएको समस्त उत्तम कार्यों का कारण मानते हैं। एशो। केवलजान के प्रकाश द्वारा आप अजान में डबे हुए संसार का उद्धार करेंगे। आप के बाग हरशाये गये धर्मतीर्ध को प्राप्त करके भव्य जीव इस दस्तर संसार समझ को लीला मात्रमें पार कर लेंगे। आपकी वाणी भव्य जीवों के मनको प्रफलित करेगी। प्रभो । आप धर्मतीर्थ के नायक हो। प्रोडकपी कर्तम में फैसे हए इस जगत को धर्मकपी हाथ का अवलम्बन देकर आप शीध उद्धार करेंगे। प्रभो! आप स्वयंभु हो। मोक्ष का मार्ग आपने स्वयं जान लिया है। और हम सबको आप वह मक्षिमर्ग का उपनेश होंगे। प्रधी हम आपको प्रेरणाबाले कोण? यह तो मात्र हमारा शिष्टाचार है। भव्य-चातक मेघ बरसने की भौति आपका धर्मामत की राह देख रहे है। प्रभो! आपका यह काल धर्मकर्पा अमत को उत्पन्न करने के लिये योग्य है, इसलिये हे विधाता! धर्म की सिंह करो। प्रधी! अनेक बार धीरो जावके धीरों को अब आप छोडो। प्रनः पुनः चाहे जितनी बार भोगने पर भी उन भोगों के स्वाद में कोई नवीनता नहीं आ जाती: इसलिये उन भोगों को छोड़कर मोक्ष के लिये तत्पर होओ और उद्यम द्वारा मोहराह को जीते!

इस प्रकार झम्हाँचें देवों द्वारा स्तुति किये जाने पर भगवान ऋषभदेव ने दीक्षा धारण करने की अपनी बुद्धि को हुड किया। कृतार्थ हुए लोकान्तिक देव हंसों की भौति आकाशमार्ग को प्रकाशित करते-करते अपने स्वर्ग में चले गये। उसी समय आसन डोलने से इन्ह्रांदि देवों ने भगवान के तपकल्याणक का असस जान लिया और सब उसल करने हेतु अयोध्यानगरी में आ पहुँचे। झीरसमुद्र के जल से भगवान का महाअभिषेक किया। भगवान ऋषभदेव ने भारतवर्ष के साम्राज्य पर भरत का अभिषेक किया और बाहबादि को युवराज पद दिया।

एक ओर भगवान की दीक्षा महोत्सव और दूसरी ओर भरत के राज्याभिषेक का उत्सव; - एक साथ ऐसे दो महान उत्सवों से पृथ्वीनोक एवं स्वर्गलोक दोनों आनदिवधि हो गये थे। एक ओर भगवान हुइ संकल्पसिंहत राजपाट त्याग कर तप साम्राज्य के लिये करिबंध हुए थे तथा दूसरी ओर राज्युकारों को पृथ्वी का राज्य सींपा जा रहा था। विष्कुसारों हेवियों मंगल हव्य लेकर खड़ी थी...चारों ओर मंगल नीवत वाजे वज रहे थे। अयोध्या पुरी में चारों ओर आनन्द-आनन्द छाया हुआ था। करोड़ों देव और करोड़ों मनुष्य एक साथ उत्सव मना रहे थे। दो पुत्रों को राज्यभार सींपकर तथा शेव ९९ पुत्रों को भी राज्य का भित्र - भित्र भाग देकर भगवान दीक्षा हेतु एकदम निराकुल हो गये थे; संसार सम्बन्धी कोई विचना उन्हें नहीं गड़ी थी।

माता-पिता आदि परिवार की बिवा लेकर, इन्द्र द्वारा सजाई गई सुदरीन नामकी सुन्दर शिविका पर जब पगवान आस्त्र हुए तब इन्द्र ने अति आदरपूर्वक उन्हें अपने हाथ का सहारा दिया था। भगवान कषण्येत पहले तो परमिवानुद्वता पर आरू हुए थे और पहार्त्व शिविका पर इसिलिये उस समय भगवान ऐसे लग है थे मानो गुणस्थानों की श्रेणी चढ़ने का अभ्यास कर रहे हीं। (हरिवंत पुराण में ऐसा आता है कि प्रारम्भ में ३२ डग भगवान स्वयं पैदल चले और किर इन्द्र की प्रार्थना से पासकी में बैठे।) भिक्त पूर्वक भगवान की पालकी लेकर प्रथम तो भूमिगोचरी राजा सात डग चले, फिर बिद्याभर राजा आकाशामां से सात डग चले, और पद्यात इन्द्र अति हर्षमुंवक कन्ध्रेपर पासकी रेक्स आकाशा में चले। अहा। भगवान की महिमा की बया बात! कि देवों के अधिपति इन्होंने स्वयं भी भगवान की पालकी सका! भगवान की सात का चले के स्वया वात! कि देवों के अधिपति इन्होंने स्वयं भी भगवान की पालकी कन्ध्रेपर उठाई थी। भगवान पालकी में आरू हुए उस समय करोड़ों टूंदुभि वाद्य बज रहे थे। अन्ध्रुत कैंग्याय उठाई थी। भगवान अपभदेव समस्त जगत को आनन्दित करते हुए अयोध्यापुरी से बाहर निकले. उस समय वैसायपुरीत उनके नेशं की चेष्टा अति प्रशास्त थी; असंग वैसाय दशा को शोधा वे ऐसी उनके आंगोपा की चेष्टा थी।

भगवान यह क्या कर रहे हैं? दीक्षा का अर्थ क्या? उससे अनिभन्न प्रकाजन भगवान से प्रार्थना कर रहे थे कि - हे देव! आप अपना कार्य पूर्ण करके शीघ्र ही हमें दर्शन देने पधारना! प्रभी! आप महान उपकारी हो, अब हमें छोड़कर और किसका उपकार करने के लिये आप जा रहे हो?

नगरजन एक-दूसरे के साथ बात करते थे कि यह देवाण भगवान को पालकी में कहीं हूर-दूर लिये जा रहे है, परन्तु क्यों लिये जा रहे हैं वह हमें मालूम नहीं, सम्भवत: भगवान की ऐसी ही कोई क्रीडा हों! अथवा पहले उनका जनमोस्सव मानों के लिये इन्द्र उन्हें भेर पर्वत पर ले गये थे और फिर वायिस ले आये थे; -ऐसा ही कोई प्रसंग अपने महाभाग्य से कर रहा हो! तो खह कोई दु:ख की बात नहीं है। अहा, भगवान का पुण्य कोई महान है, वचनातीत है। ऐसे आडवॉबजनक हस्य से हमने कभी नहीं देखे। जब से भगवान इस पूच्यों पर अवतरित हुए हैं तब से समय-समय पर देखें का आगमन क्षेत्रर की उक्ता है।

भगावाज अब राजकेशव से अल्पान विरक्त होकर, मस्त हाथी की भौति स्वतंत्रता का सख प्राप्त कार्य केल कार्यों प्रवेश कार को कि असावास की यह शाबा उनके लिये संख देनेवाली है। वे वनमें रहेंगे तब भी स्थव उनके आधीन है। भगवान की बच हो...भगवान विजय को प्राप्त हों.. और पनः शीध कारकर बचारी क्या करें। बस एकप हीमा फांस के जानकर तथा अनजान सर्व जन भगवान की स्तरि कर हो हो और प्रकारण भारत किसे को जाहिये उस वस्त का दान कर हो थे। यशस्वती, सनन्दा आदि रानियाँ तथा मंत्रीगण भगवान के पीछे-पीछे चल रहे थे और उनके नेत्रों से औस बह रहे थे। महाराज माचि तथा प्राप्ता प्रकटेशी भी हजारों राजाओं के साथ भगवान के तपकल्याणक का उत्सव देखने के लिये पीछे-पीछे जा रहे थे। सम्राट भरत और वाहबलि आवि कमार भी भगवान के पीछे चल रहे थे। ध्यातान की पालकी आकाश में इतनी कैसाई पर थी कि अही लोग उन्हें बराबर देख सकें।

अयोध्या से धोड़ी दर सिकार्ध नामक बन में आकर एक पवित्र शिलापर प्रथ विराजे। चन्द्रकान्त मणि की तक ज़िला ऐसी गोधायमान हो रही भी मानो सिन्ह ज़िला ही दीका कल्याणक देखने के लिये नीचे उत्तर आयी हो । उस पर अवध्या मण्डप तथा रहनों की रंगोली संबंधि वह शिला देखने पर जन्माभिषेक की पाण्डक शिला का समरण होता था। भगवान जगत के बन्ध होने पर भी स्नेहबंधन से रहित थे । हीजा से पूर्व भगवानने देवों तथा प्रज्ञक्योंकी सभाको योग्य उपदेश हारा एवं प्रशानन हुन्नी से प्रसम्ब किया ।

कोलाहल दर हुआ और नीरव शान्ति छा गई. तब गंभीर मंगल नाद के बीच भगवानने अन्तरंग एवं बहिरंग परिग्रह छोड दिया । आत्माकी, देवोंकी एवं सिच्दोंकी साक्षीपर्वक समस्त परिग्रह छोडकर भगवान मनि हो गये: पर्व दिशा सन्मख पद्मासन लगाकर. सिध्द परमेष्ट्रीको नमस्कार करके पंचमक्रिसे केशलंच किया । दिगांबर दीक्षाधारी भगवान जिनदीक्षा लेकर समस्त पापींसे विरक्त हुए और समभाव रूप चारित्र (सामायिक) धारण किया। जिस तिथिको जन्म थे उसी तिथी को, चैत्र कृष्णा नींबी के सायंकाल भगवानने मनिदशा धारण की ।

धरत क्षेत्र के आद्य मनिराज ऐसे भी ऋषधमनिराज को नमस्कार हो !

भगवान के पवित्र केशोंको रत्नमंजवामें भरकर इन्दर्न विचार किया की 'शह केश धन्य हैं जो भगवान के मस्तकके स्पर्शसे पवित्र हुए हैं. और सीर समुद्र भी धन्य है कि जिसे इन के की भेंट मिलेगी।' - ऐसा विचारका स्वभाव से ही पवित्र ऐसे क्षीर समुद्र में अति आदरपूर्व उनके केशों का क्षेपण किया। मलिन माने जानेवाले केश भी भगवान के आश्रय से पञ्च बने. तो फिर प्रहापक्षों का आश्रय पाकर मिलन जीव भी पवित्र होकर पूज्य बन जायें उसमें क्या आश्चर्य!

भगवान के साथ दसरे चार हजार राजाओं ने भी दिगम्बर दशा धारण की; यद्यपि भगवान के अंतरंग अभिप्राय को वे जानते नहीं थे परन्तु 'हमारे स्वामी को जो अच्छा लग रहा वह हमें भी अच्छा लगा।' -इस प्रकार स्वामी भक्ति से प्रेरित होकर वे द्रव्यलिंगी साधू हुए। स्वामी का अनुसरण करना वह सेवकों का कार्य है - ऐसा विचार कर, उन राज्यओं ने महता सहित मात्र हव्य अपेक्षा से निर्गन्थपना धारण किया था, भावअपेक्षा से नहीं। ऐसा करके बडे-बडे वंशों में उत्पन्न हुए उन राजाओं ने भगवान के प्रति अपनी उत्कृष्ट भक्ति प्रगट की थी। जिनको संयम प्रगट नहीं हुआ है ऐसे उन ४००० द्रव्यालिंगी मुनियों के परिकर में भावलिंगी भगवान ऐसे शोभायमान होते थे, जैसे छोटे-छोटे वक्षों के बीच विशाल कल्पवृक्ष गोभता है। भगवान के प्रति भक्ति के कारण वे इष्यलिंगी साधु भी अन्त में कल्याण को प्राप्त होंगे।

उस काल तप के अतिशय से ऋषभ मनिराज का अनुपम रूप ऐसा शोभता था कि हजार-हजार देखों से जिसको पर भी इन्द्र को तरित नहीं होती थी। देखों ने अत्यन्त भक्तिपर्वक भगवान की प्रका-स्तति की : हे प्रभो । हम अल्पज , आपके अगणित गणों की स्तति किस प्रकार कर सकते हैं ? आपकी स्तति के बहाने हम तो अपने आतमा की उन्नति करते है। प्रभो ! जिनवाणी समान एवं गगा नदी की भौति पवित्र आपकी यह पारमेश्वरी जिनदीक्षा तीनों लोक का हित करनेवाली तथा सम्यक्त्य भाव देनेवाली है. बह हमें सदा पवित्र करो। आपकी यह दीक्षा सम्यन्दर्शन-ज्ञान-चारितरूप रहनों से अलंकत है। प्रभौ! भव-तर-भोगकप समार को स्वप्नसमान जानकर आपने उसे छोडा और अविनाशी मोक्समार्ग में गमन किया है: एभी। आपमे राग न होने पर भी आप मोक्ष में आसक्त हए - यह आधर्य की बात है। तथा है प्रभो! हेय और उपादेय बस्तुओं को जानकर आपने त्यागने योग्य वस्तुओं को त्याग दिया और उपादेय वस्तओं को ग्रहण करने में उद्यमी हुए: - और फिर भी समदर्शी कहे जाते हो - यह भी आक्षय की बात है। आप पराधीन संख को छोड़कर स्वाधीन संख प्राप्त करना चाहते हो, तथा अल्प विभृति को छोडकर महानविभृति प्राप्त करना चाहते हो, - तो फिर आप विरक्त और त्यागी किस प्रकार हए! हे भगवान । आप निर्यन्थ होने पर भी कहाल पुरुष आपको सखी कहते हैं: ज्ञानदीपक लेकर आप मोक्षमार्ग में चल रहे हो: आपकी ध्यानस्पी महान अग्नि में आठों कर्म भस्मीमत हो रहे हैं: आठ कर्मरूपी वन को काट देंने के लिये आपने रत्नप्रयरूपी कठार लिया है। प्रभी । अन्यत्र कही न हो ऐसी अदभत यह आपकी ज्ञान-वैराग्यरूपी सम्पत्ति ही आपको मोक्ष प्राप्त कराने के लिये समर्थ साधन है तथा आपकी शरण में आये हुए भक्त जीवों के संसार को भी वह नष्ट करती है; - ऐसी उत्कृष्ट ज्ञान सम्पत्ति को धारण करनेसाले हे सीतराग । आपको नमस्कार हो।



महाराजा भरतने भी अपने छोटे भाइयों तथा पुत्रोसहित भक्ति के भार से अतिगय नभीभृत होकर अपने रिता की अनेक प्रकार सं स्तृति तथा पृक्षा की। आन्तम्यान में लीन और सोक्षप्रीसिक्ण कार्य को साधने में तस्य, मोह विजेता भगवान कावभृत्तिराज के वरणों की अत्यन्त भावपृत्कं पृक्षा की। इस प्रकार जिन्होंने भगवान की पृत्रा की है तथा जिनके पुटने धरती पर टिके हैं (अर्थान् को सुदने टेकक्स वन्द्रना करते हैं), और जिनके नेवों में हवांबु हैं; - ऐसे उन परतने अपने पृकुट के उत्कृष्ट मणि की किरणों हारा भगवान के बरणों का प्रकालन करते हुए, उत्कृष्ट भक्तिपृत्कंत नमन करके अपना मस्सक भगवान के बरणों में शुकाया और ऐसी मुनिवशा की भगवान पाकार कहान गुरुसिक समित्र की।

इस प्रकार भगवान का दीक्षा कल्याणक मनाकर सब अयोध्या की ओर लीटे।

दीक्षा के पश्चात् ऋषभमुनिराज आत्मध्यान में लीन हुए...तुरन्त ही उनको शुद्धोपयोग में सातवी गुणस्थान प्रगट हुआ, तथा उनके साथ मनःपर्ययक्षान तथा अनेक लम्बियौ प्रगट हुई; उनका आत्मा साक्षात मोक्षमार्गरूप परिणमित हुआ।

#### भगवान की तपस्या

भगवान ऋषभ मुनिराज गरीर का ममस्य छोड़कर मोक्ष को साधने के लिये छह महीने के उपवास की प्रतिका लेकर मीनपूर्वक स्थिर हुए। वे ध्यान की सिद्धि के लिये प्रगमगुण की उत्कृष्ट मूर्तिसमान शोभते थे। तप की महिमा के कारण किसी अहुश्य छत्र द्वारा उनके उपर छाया हो गई थी, चार ज्ञान द्वारा भगवानने गति -आगतिको सम्पूर्णतः जान लिया था।

भगवान तो मृति होकर अडिगरूप से आत्मध्यान में स्थिर हो गये, परन्तु इसरे राजाओं का धैर्य हो-मीन प्रश्नीने में रहनेने लगा। ध्यानान के मार्ग पर चलने में असमर्थ ऐसे वे कल्पित मिन विचार करने लगे कि - और! अब हमसे भाव-प्यास सहत नहीं होते: भगवान तो न जाने किस उद्देश से इस प्रकार खंडे हैं ? अपनी रक्षा का विचार किये बिना वे ऐसे भयकर वनमें खंडे हैं तो क्या 'अपनी रक्षा पयस्नपर्वक करना चाहिये' - इस नीति को भगवान नहीं जानते होंगे ? भगवान तो प्राणों से विरक्त होकर ऐसी तप चेत्रा कर रहे है. परना हम तो खेटरिवन हो रहे है। इसलिये भगवान अपना ध्यान पर्ण करें तब तक हम इस वनके फल और कन्टमल खाकर जीवन टिकाएँगे। - इस प्रकार वे टीन हो गये. क्या करना चाहिये वह उन्हें नहीं सझ रहा था। 'भगवान हमसे जरुर कछ कहेगे' ऐसी आजा में वे भगवान को धेक्स खड़े हो गये भगवान की ओर दृष्टि डालने से उन्हें कर धैर्य होता था। कर तो माता-पिता-स्त्री - पत्र तथा राजपाट आदि का स्मरण करके घर जाने की आंतरता से भगवान के चरणों में नमन कर रहे थे, परन्त उन्हें डर लग रहा था कि यदि हम अभी भगवान का साथ छोड़कर घर चले गये तो भगवान यह कार्य पर्ण कर के जब पनः राजपाट मैंभालेंगे तब हमें अपमान करके हटा देंगे. अथवा तो भरत महाराजा हमें कष्ट देंगे: इसलिये यहाँ रहकर सहन करना ही ठीक है। अब तो जल्दी आज-कल में ही भगवान का योग सिद्ध होगा और हम सब कष्ट सहनेवालों को खब धन-सम्पत्ति देकर सतृष्ट करेंगे। निर्बल हुए वे मनि धरती पर पड़े-पड़े भी भगवान के चरणों का स्पर्श करते थे। कुछ लोग भगवान से पछकर और कुछ बिना पुछे मात्र प्रदक्षिणा देकर प्राण रक्षा के लिये वन में अन्यत्र चले गये थे और वत छोड़कर शिधिलाचार पर्वक वर्तने लगे थे। अकेले ऋषभ मनिराज अपनी आत्मकाराज्य में सीच थे।

अरे, खेद है कि सामान्य मनुष्य जिसका स्पर्श नहीं कर सकते ऐसे भगवान के मार्ग पर चलने में असमर्थ के सब झुठे ऋषि मुनिमार्ग से भ्रष्ट होकर इधर - उधर भटकने लगे। क्या विशाल हाथी के बोझ को उसका बच्चा कभी उठा सकता है? भूख-प्यास से विद्वल वे नमराजा अपने नगाय उनमें फल तोड़कर खाने लगे और तालाब का पानी पीने लगे। दिगाब्द मुनिवंब में ऐसी अयोग्य प्रवृत्ति देखकर क्नदेवताने उन्हें रोका और तहाब के - ऐसे वेष में रहकर यह मत करो। और, मूर्खी। ऐसा दिगाब्य रूप तो तीर्थकरादि महापुरुष मोझ की साधना के लिये धारण करते हैं; उसे लेकर सुन ऐसी कायर प्रवृत्ति सत करो। दिगाब्य वेश में रहकर फल मत तोड़ो और तलाव का अग्रासुक जल मत पियो। दिगाब्य साधुओं के बाह्य आवार भी उत्तम प्रकार के होते हैं।

वनदेवता के ऐसे बचन धुनकर वे राजा भयभीत हुए और नप्रवेश छोड़कर, वल्कल आदि अनेक प्रकार के कुवेश धारण करके स्वच्छ-दर्शक वर्तन लगे। भरत के भय के कारण वे लोग नगरमें नही गये। और वनमें दूँपड़ी बनाकर रहने लगे। उनके द्वारा अनेक पाखण्ड मतों का प्रवर्तन हुआ। तथापि वे जल और फल के उपहार द्वारा भगवान के चरण पूजते थे; क्योंकि स्वयंभू भगवान ऋषभदेव ते सिवा अन्य कोई तेव उनके नहीं थे।

भगवान का पौत्र मरीजिनुसार भी साधु बन गया था और सिय्याउपदेश देकर उसने खूँठे पंथ का प्रवर्तन किया था। जब वे द्रव्य लिगी मुनि भ्रष्ट होकर उपरोक्त प्रवृत्ति कर रहे थे उस समय भी भगवान करवपदेव तो अडोल रूप से आत्मयान में ही लीन थे। तीन गुलिर उनकी रक्षक थे, संसम उनका कवच था और सम्यदर्शनादि गुण उनके सैनिक थे। बारह प्रकार के तममें से थ्यान में वे विशेष तस्पर रहते थे। पौच महावत, पौच समित पौच इन्द्रियनिरोध, छह आवश्यक, केशालुंच, मुमिशयन, अवत्नयोवन, नमता, अस्तान, खडे-छडे आहार और दिन में एक बार आहार - ऐसे अष्टाईस मूल गृण भगवान के पैदल सिपाही थे। यद्यपि छह महीने से भगवान ने कोई आहार नहीं लिया था, तथापि उनके शरीर में किवित निर्वलता नहीं थी, वह ज्यों का त्यों देरीन्यमान था; उनका ऐसा ही कोई दिव्य अतिशय था। उनके बाल अटासमान हो गये थे और हवा में उड़ने पर ऐसे लगते थे मानो ध्यानामि द्वारा तथाये हुए

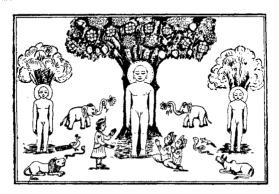
भगवान के तपस्पी तेज के प्रभाव से उस तपोबन में दिन को तथा रात्रि को स्वाँदय समान उत्तम प्रकाश रहता था। सिंह और हिस्न वहाँ शानित्र्वंक रहते थे। अहा। यह कैसा आधर्य है कि झाड़ी में फैसी हुई अपनी पूंछ को छुड़ाने के लिये सुरागाय प्रयत्न कर रही है और शेर अपने नाखूनों द्वारा उसकी सहायता कर रहा है। गाय का बछड़ा शेरानी को अपनी माता समझकर उसका दूध पी रहा है, और शेर का बच्चा गाय को अपनी माता समझकर उसका दूध पी रहा है। सौंप और नेवला एकसाथ कैठे हैं, बन के हाथी अपनी मूंढ़ में खिले हुए कमल लाकर प्रभु के चरणों में चढ़ाते हैं। भगवान के आधर्यकारी तपसे इन्द्रासन भी डोल उठा था।

भगवान ऐसे तप में लीन थे उस बीच कच्छा- महाकच्छा राजा के (अर्थात् भरत के मामा के) पुत्र निम और विनिम राजकुमार आकर भगवान की सेवा में लग गये और प्रार्थना करने लगे कि -है भगवान! आपने सबको राज्य बौट दिया परन्तु हमें तो कुछ नहीं दिया, हमें आप भूल ही गये; इसलिये हमें कुछ भोगसामग्री प्रदान करो.. हम पर प्रसन्न होओ। - इस प्रकार वारम्बार भगवान के चरण पकड़कर प्रार्थना करने लगे और उनके स्थान में विच्न डालने लगे।

तब अपना आसन कम्पायमान होने से धरणेन्द्रने अथिष्ठान द्वारा वह बात जान ली और तुरन्त भगवान के पास आसन प्रथम भक्तिपूर्वक पूजा की। पद्मात् वेशा बदलकर निम - विनिम कुमारों को समझाया कि हे कुमारों। यह भगवान तो भोगों से अत्वन्त निस्मुह है, और तुम उनसे भोगों की याचना करते हो? तुम्हें भोगसामग्री चाहिये तो राजा भरत के पास जाकर मौगो ना? भगवान तो सब छोड़कर मोख की साधना कर रहे हैं, वे तुम्हें भोगसामग्री कहीं से देगे? इस्तिये तुम भरत के पास जाउंभी।

यह सुनकर दोनो कुमार बोले कि - हे महानुभाव! आप यहाँ से बुपचाप चले जाओं; हमें आपकी सलाह नहीं चाहिये। यद्यपि आप शान्त- सीम्य - तेजस्वी एवं बुद्धिमान हैं, आप कोई भद्रपरिणामी महापुरुष लगते हैं; परन्तु हमारे बीच क्यो पढ़ते हो। वह हमारी समझ में नहीं आता। हम तो भगवान को ही प्रसन्न करना चाहते हैं। भगवान भले ही बनमें हैं, उससे क्या उनकी प्रभुता मिट

गईं भगवान को छोड़कर आप भरत के पास जाने को कहते हो यह ठीक नहीं है। विशाल समुद्र को छोड़कर कुर्ए के पास कीन जाय भरत में और भगवान में बड़ा अन्तर है वह क्या आप नहीं अपने ?



भगवान के प्रति अत्यन्त भक्ति भरे उनके बचन सुनंकर घरणेन्द्र प्रसन्न हुआ और प्रगट होकर कहने लगा कि हे कुमारों। मैं धरणेन्द्र हूँ और भगवान का सेवक हूँ। भगवानने मुझे आज्ञा दी है कि - 'यह निम - विनमि कुमार महान भक्त हैं; जब वे राजवैभव माँगने आये तब उनकी इच्छानुसार उन्हें राजसामग्री देना।' इसितये हे कुमारो। चलो, मैं तुन्हें भगवान की बतलायी हुई राजसम्पदा दे दूँ।

धरणेन्द्र की बात सुनकर दोनों कुमार प्रसन्न हुए; उन्हें लगा कि सचमुच धगवान हमारे ऊपर प्रसन्न हो गये हैं। धगवान को नमस्कार करके वे धरणेन्द्र के साथ चल दिये। धरणेन्द्र उन्हें अपने विमान में बैठाकर विजयाद्ध्यित पर ले गये। यह विजयाद्ध्यित भरतक्षेत्र के मध्य स्थित है और उसके पूर्व-शिक्षम छोर लवण समुद्र को स्पर्शत हैं। उस शास्त्रत पर्वत की शोभा अद्भुत है; हिमवन पर्वत के पद्धरात्यक से लिकली हुई गंगा और लिन्यू निद्धर्प इस पर्वत की गुफा में होकर बहती हैं। पर्वत के नी शिखर बिनमन्दिरों से शोभायमान हैं। यहाँ रोग या दुर्भिक्ष आदि बाधाएँ नहीं होती। इस महान भरत क्षेत्र में मुख्यकी स्थित चतुर्थ काल जैसी होती है; (आर्थखण्ड की भौति छह प्रकार से कालपरिवर्तन यहाँ होता।) जमन्य आयु १०० वर्ष होती है। यहाँके विद्याधर मुख्यको महाविद्याओं द्वारा इच्छित फल प्राप्त होता है। अनाज बिना बोये उनता है; तिद्योकों स लमस है। उत्तर श्रेणीमें ६० नगर हैं और देखिण श्रेणीमें ५० नगर हैं और देखिण श्रेणीमें ५० नगर हैं।

गंधवंपुर, गिरिशिखर, महेन्द्रपुर आदि उत्तरक्षेणीकी ६० नगरियाँ हैं; तथा पुण्डरीक, श्रीप्रग, श्रीधर, रथन्पुर-चक्रवाल, संजयन्ती, विजया, क्षेमंकर, सूर्याम आदि दक्षिणश्रेणीकी ५० नगरियाँ हैं; उनमें रथन्पुर राजधानी हैं। प्रत्येक नगरीमे एकहजार बड़े चीक और बारह हजार गलियाँ हैं, रन्नोंक तौरण से सुशोधित एकहजार द्वार हैं। प्रत्येक नगरीके अन्तर्गत एक-एक करोड गाम हैं। वहाँ रहनेवाले विद्याधर मनुष्य देवों कैसे मार्ग हैं। जायाकिष्यभाग मिन भी सार्ग विद्याते हैं।

ऐसे विजयार्थ्यर्वत को देखकर निम और विनिम दोनों राजकुमार आनंदित हुए। रथनुपुर-चक्रवाल नगरीमें प्रवेश करके धरणेन्द्रने उन दोनोंका राज्याधिषेक किया; निमको दक्षिणश्रेणीका और विनिमको उत्तरश्रेणीका राज्य सींपा; तथा वहाँ के विद्याधरींको सूचना दी कि भगवान अध्ययेवने इन दोनोंको यहाँ भेजा है, वे तुम्हारे न्वामी हैं, इसलिये उनकी आज्ञा का पालन करना। पश्चात दोनों राजकुमारींको विद्या देकर घरणेन्द्र अपने स्थानपर चले गये।

यद्यपि वे दोनों कुमार जन्मसे विद्याधर नहीं थे, परन्तु पुण्ययोग से विद्याधरीक देशमें जाकर उन्होंने अनेक विद्यार्थ सिद्ध कीं; और विद्याधर उनकी सेवा करने लगे। वास्तवमे तो मनुष्यका पुण्यही उसे सुख्यमामग्री प्राप्त करवाता है। जगतगुरू भगवान क्रषभदेव के चरणीकी सेवासे दोनो विद्याधरीको सुख-समृष्टिर की प्राप्ति हुई----इसिलेथे जो भव्यजीव मोश्ररूपी अविनाशी सुखको तथा जिनगुणीको प्राप्त करना चाहते हों वे आदिगुरू भगवान क्रषभदेवके चरणोमे मस्तक झुकाकर उन्हें नमस्कार करो तथा भक्तिपर्वक उनकी पत्रा करो।

# 🛂 ऋषभमुनिका वर्षीतपके पश्चात् हस्तिनापुरीमें प्रथम पारणा 🛂

अचिन्त्य महिमावत भगवान ऋषभदेवका छह मासका ध्यानयोग समाप्त हुआ, तब उन्होंने विचार किया कि बड़े-बड़े बगोमें उत्पन्न हुए इन नवदीकित साधुओको मुनिमार्गकी आहारादि विधियोंका ज्ञान न होने से शुधा के कारण वे मार्गध्य हो गये। इसलिये, मोक्षमर्ग क्या है, सुखपूर्वक मोक्षकी सिध्दि कैसे होती है, और संयमकी स्थिति हेतु निर्दोष आहार लेनेकी विधि क्या है वह प्राप्ट करनेकी आवश्यकता है - ऐसा विचाकर निर्दोष आहारकी प्रवित्त हैत भगवान विकार करने लगे!।

भगवान जहाँ - जहाँ पभारते वहाँ के लोग प्रसन्तत से आश्चर्यवक्तित होका नमन करते और पूछते कि - हे देवां किरिये, क्या आज़ा है? आप जिस कार्य हेतु यहाँ पभारे है वह हमे बतलाड़ये - आज़ा दीजिये! अनेक लोग तो हाथी, एथ, तब्बाभूषण, रत्न तथा भोजनादि सामग्री भगवान को अर्पण करते के लिये लाते थे, तो कोई अपनी युवा कन्या भगवानसे विवाहरे की इच्छा प्रगट करते! ओर हे किसा अज़ान और कैसी मूर्खता! भगवान चुपचाप चले जाते थे। वे किस लिये पभारे है और क्या करना चाहिये वह नहीं समझ पाने से लोग दिगमूढ़ बन गये थे। कुछ तो अन्नुपूरित नेत्रीस भगवानके चरणोंमे लिपट जाते थे। -इस प्रकार अनेक नगरों तथा गामो मे बिहार करते-करते दूसरे छह महीने से अधिक समय निवाहर बीत गया।

एक दिन जिहार करते हुए भगजान कुरूदेशके हस्तिनापुर नगर में आ पहुँदो। उस समय वहाँके राजा सोमप्रभ और उनके लाभुभाता श्रेयांसकुमार थे। पूर्वके आद्रवे भवमे आहारदानके समय जो 'श्रीमती' थी, वहीं यह श्रेयांसकुमार हैं। भगजान जिस दिन हस्तिनापुर पधार्रनेवाले थे उसी दिन राश्रिके पिछले प्रहासे श्रेयासकुमारने पूर्वसरकार के बलसे, मंगल पूर्वसूचनारूप सात उत्तम स्वप्न देखे - 'ऊँचा सुमेरू पर्वत, सुशोभित कल्पवृक्ष, केसरी सिंह, वृष्ण, सूर्य-चन्द्र, रत्नोंसे भरा समुद्र और अस्मालसाहित देख। अपने औगनमें भगवानका पदार्पण जिनका मुख्य फल है - ऐसे वे सात मंगलस्वप्न देखकर श्रेयांसकुमार का चित्र अति प्रसन्न हुआ।

प्रभात होते ही दोनों भाई उस स्वयनकी बात और भगवान क्रवभदेवका गुणगान कर रहे थे कि -हतने में योगीराज भगवानने हस्तिनापुरमें प्रवेश किया। भगवानके आगमनसे आनिदत होकर चारों ओरसे नगरजनीक समूह भगवान के दर्शन करने उसड़ पड़े। भोलेभाले लोग कहते थे कि भगवान फिर अपनी रक्षा करने पथारे हैं, 'क्रवभदेव जगत के पितामह हैं ऐसा सुना था, उन जगत्पिता को आज प्रयक्ष देखा। भगवानके आगमन की बात सुनकर नगरजन भोजनादि कार्य छोड़कर शीम्रातिहाधि दर्शन करने के लिये निकल पड़े। जब सारे नगरमें ऐसा हर्षमय कोलाहल हो रहा था तब भी भगवान तो अपने सवेग और दैसाय की रिस्टिके लिये वैराग्य भावनाओंका जिल्ला करते जरते अपने आत्मकी लगन में लीन होकर चले आ रहे थे। आचार्यदेव कहते हैं कि, अहो, ऐसी राग-द्वेषरित समतावृत्तिको धारण करना ही सर्वश्रेष्ठ धर्म है।

भगवान ऋषभमुनिराज राजमहलके सामने पधार रहे हैं यह जानकर 'सिघ्दार्थ' नामक द्वारपालने तुरन्त ही राजा सोमप्रभ तथा श्रेयांसकुमारको बचाई दी कि भगवान ऋषभदेव अपने आँगनमें पदार्पण कर रहे हैं

सुनते ही दोनों भाई मत्री आदि सहित खड़े हुए और अत्यन्त प्रसप्ततापूर्वक राजमहतने प्रांगणमें आकर दूरसे ही भगवानके चरणोंमें भक्तिभावपूर्वक नमस्कार किया। भगवानके प्रधाते ही सन्मानसहित पादप्रकालन करके अर्थ चढ़ाकर पूजा की और प्रदक्षिणा ही। जहा, अपने अगन ऐसे निमान देखकर उन्हें अति सन्तोष हुआ, भगवानके दर्गनसे दोनों भाई हर्षोद्धाससे रोमांचित हो गये। आनन्द एवं भक्तिमें नम्रीभृत वे दोनों भाई इन्द्र समान सुशोभित हो रहे थे। किसफ़्ता निषध और नीलपर्वतीक बीच उत्रत मेरूपर्वत शोभता है, उसीप्रकार श्रेयांस और सीप्तप्रभा के पीच भगवान क्रायदेव शोभवामन हो रहे थे। भगवानका रूप देखते ही श्रेयासकार को जातिसमरण हुआ और पर्वभवके संस्कारके कारण

भगनानको आहारदान देनेकी वृष्टि प्रगट हुई। पूर्वक वज्रजंघ एवं श्रीमतीके भवका सारा वृताना उन्हें स्मरण हो आया। उस भवमें सरोबर के किनारे दो मुनिवरोंको आहारदान दिया था वह बाद आया। प्रभातका यह साम्य मुनियोंको आहारदान देनेका उत्तम समय है -ऐसा निश्चय करके उन पवित्र बुध्दिमान श्रेयांसकुमारने ऋषभ मुनिराजने हुसुरस द्वारा आहारदान किया।

इस प्रकार ऋषभमुनिराजको सर्व प्रथम आहररान देकर उन्होंने इस चौबोसी में दानतीर्थका प्रारम्भ किया। उन्होंने नक्छाभक्ति और अप्दार्थ सात गुणोंसहित दान दिया। मोखके साधक धर्मात्माके गुणोंके प्रति आदरपूर्वक, अध्दासहित को दाता उत्तम दान देता है वह सोसप्रासिके निये तत्पर होता है। अतिशाय इष्ट एवं सर्वोत्तम पात्र ऐसे भगवानको नेथांसकुमारने पूर्वभक्के संस्कारसे प्रेरित होकर नवधाभक्तिसे प्रारमुक आहारका दान दिया। धगवान ऋषभमुनिराज खड़े-खड़े अपने



हाथमें (करपात्रमें) ही भोजन ले रहे थे। मोक्समार्गिक साधक भगवानको वो हार्योकी अंजलिमें श्रेयांसकुमार आदिने इन्दुरसका (गन्ने के प्रासक सका) आहार दिया। वह दिन था - वैशाख शक्ता उतिया (अक्षयतिया)

उस समय देवाण आकाण से रत्नवृष्टित तथा पुष्पवृष्टि करने लगे। देवों के बाजे गम्भीर नाय से बजने लगे, सुगन्धित वायु वहने लगी और देवाण हर्षित होकर 'धन्य दान धन्य पात्र..धन्य दाता' ऐसी आकाणवाणी करने लगे। अहा, दान की अनुमोदना करके भी लोग महापुण्य की प्राप्त हुए।

यहीं कोई आशका करे कि मात्र अनुमोदना करने से पुण्य की प्राप्ति किस प्रकार होगी? उसका समाधान यह ह कि पुण्य और पाप का बध होने में मात्र जीव के परिणाम ही कारण हैं, बाह्य कारणों को तो जिनेन्द्रदेवने 'कारण का कारण' (अर्थात् निर्मित्त) कहा है। जब पुण्य के सायन्रूकप में जीवों के शुभ परिणाम ही प्रधान कारण है, तब शुभकार्य की अनुमोदना करनेवाले जीवों को भी उस शुभफल की पाणि अवश्य होती है।

स्तप्रयागीं भगवान अपने गृहमे पक्षोर और उन्हें आहारदान दिया उससे दोनो भाई परम हर्षित हुए और अपने को कृतकृत्य मानने लगे। इस प्रकार मुनियों को आहारदान की विधि प्रसिद्ध करके, तथा दोनों भाइयों को प्रमन्न करके भगवान पुन: वनकी ओर चल दिये। कुछ दूर तक दोनों भाई भिक्ति भी विसमें भगवान के पीछे-पीछे गये और फिर रुकते रूकते लोटने लगे। दोनों भाई बारम्बार पुड-मुडकर निरपेक्ष रूपसे वन की ओर काते हुए भगवान को पुन: पुन: देख रहे थे। दूर-दूर जाते हुए भगवान को और लगी हुई अपनी हुई को तथा चित्तवृत्ति को मोड़ नहीं पाये। वे वारम्बार मगवान की कथा एव उनके गुणों की स्तुति कर रहे थे और धरती पर पड़े हुए भगवान के चरण चिह्नों को बारम्बार प्रेम से निहारकर नमस्कार करते थे। मगज़न इन दोनों भाइयों को देखकर कहते कि राजा सोमप्रभ महाभाग्यवान है कि उन्हें एसा श्रेष्ठ भाई मिला है। त्लवृष्टि से चारो और विखर पड़े रलों को नगरज़न इकड़े कर रहे थे। रलकरी पाषाणों से भेरे हुए औगन को कठिनाई से पार करते हुए दोनो भाई राजमहल में आये।

भगवान ऋषभदेव को प्रथम आहारदान (पारणा) कराने से श्रेयासकुमार का यहा मारे जगत में फैल गया। मुनि को दान देने की विधि सर्वप्रथम श्रेयांस कुमार जानी थी और तभी से दानमार्गका प्रारम्भ हुआ। आहारदान की यह बात जानकर राजा भरत आदिको भी महान आखर्य हुआ; वे आधर्य से सोचने लगे कि मीन घारण किये हुए भगवान का अभिग्राय उन्होंने कैसे जान लिया? देवों को भी बडा आधर्य हुआ और अमंनिदत होकर उन्होंने श्रेयासकुमार का सन्मान किया। महाराज भरतरे भी स्वयं अयोध्यास हिस्तानापुर आकर श्रेयास कुमार का सन्मान किया और अतिशय हुए व्हां के हे महाराजपित! यह तो बतताहये कि भगवानके मनकी बात आपने कैसे जान ली? इस भरत क्षेत्र में पहले कभी नहीं देखी गई ऐसी यह दान की विधि आपने न बसलायी होती तो कीन जान पाता? हे कुकराज! आज आप हमारे लिए भगवान समान पून्य वने है, आप दानतीर्थ के प्रवंतक है, महापुण्यवान है; इस वान की पूरी बात हमे हमे तह हमे वहलाइवे!

श्रेपीसकुमार कहने लगे, हे राजन्। यह सब मैंने उस पूर्वभवके स्मरण के बाना बब मैं भगवान के साथ था। जिस प्रकार रोग दूर कर्तवाली उसम औषधि प्राप्त करके मनुष्य प्रसन्न होता है, और तुन्तातुर व्यक्ति पानीसे भरा हुआ सरोवर देखकर आनंदित होता है, उसपुक्तर भगवान का उत्कृष्ट रूप देखकर मैं अत्यन्त हर्षीकभेर हो गया था, और उसी समय मुझे वातिस्मरण होने से मैंने भगवान का अभिग्राय जान लिया। र हे के आठवें भव में बब भगवान विदेहकोंत्र की पुण्डतीकिणी नगरी में बब्बक्य राजा थे अब है उनकी श्रीप्रती नामक राजी थी। और तब ध्याबान के साथ हैनें हो चारण करिहधारी प्रतियोको आकारतान दिवा था। उन संस्करातिक स्थापा होने हे हैंने वही विकिस भारतान को आहार दान दिया । विकास्त्रता सहित मनिवर्रेको आहारहान हेने का अवस्य महान भाग्य से पाम होता है।

दान का स्वरूप समझाते हुए श्रेयांस कमार महाराजा भरत से कहते हैं कि-स्व-पर के उपकार हेत मन-वजन-काथ-की शब्दिपर्वक अपनी वस्त योग्य पात्र को सन्मानपर्वक देना उसे दान कहते हैं। अध्यदि गणोंस्त्रीत वह दाता हैं: आहार, औषध, शास्त्र तथा अध्य यह चार वस्तर्एं देय (दानमे देने योग्य ) हैं। समाहि होक्येंसे हर तथा सामकलाहि सर्वोसहित सह प्रस्त पाप हैं। उसमें जो सिध्यादणी है किन्त वत-शीलयक है वह अधन्य पात्र है: अपनी सम्यादिष्ट मध्यम पात्र है और वतशील संहित सम्परिक बह उसम पात्र है।वत-शील से रहित प्रिध्वादकि वे पात्र नहीं किन्त अपात्र हैं। होस के साधक मेमें उत्तम गणवान मनिराज को दिया गया आहारदान अपनेधवका (मोधका) कारण होता है। यहाँ जो दिल्य पंचाश्चर्य-(रत्नवष्टि आदि) हुए वे दान की ही महिमा को प्रगट करते हैं। अब भगवान ऋषभदेवक तीर्थ में मनि आदि पात्र सर्वत्र फैल जायेंगे-जहाँ तहाँ मृति विचरेंगे. इसलिये हे राजर्षि भरत। दान की विचि आनका आप सबको प्रक्तिपर्वक उत्तम दान देना चाहिये।

इस प्रकार दान का उपदेश देकर श्रेयांसकारार ने दानतीर्थका प्रवर्तन किया। श्रेयास के श्रेयकारी वचन सनकर भरत राजाको अञ्चल पीति उत्पन्न हुई और अति हुर्पपूर्वक राजा सोमपुभ तथा श्रेयांसकमार का सन्मान किया। प्रधात परम्परू ऋषमदेवके गर्णोका चिन्तन करते-करते वे अयोध्यापरी लॉटि।

# भगवान ऋषभमुनिराजका निरतिचार उत्कृष्ट चारित्र

आहार प्रहण करने के पश्चात भगवान ामे पहुँचे और निजगणविन्तनमें लीन हो गये। भगवान को देख एवं उपादेय तत्त्वोंका बराबर जान था. गण-दोष की भित्रता को वे जानते थे. इसलिये दोषोंको सर्वधा छोडकर मात्र गणोमें ही वे आसक्त रहते थे. पापयोगोंसे वे पर्ण विरक्त थे: अहिसादि वर्तीका निरचार पालन करते थे. बाराचर्यमे वे अदितीय थे। उनको धैर्य, क्षमा, ध्यान मे निरन्तर तत्परता थी और परिष आयें तर पि मार्गसे अच्चतहपना था। भगवान जिनकल्पी थे। जो साध एकाकी रहे. आत्मविन्तन में लीन हो, उपनेशादि प्रवृत्ति न करे उसे जिनकत्यी कहा जाता है, और जो सान संघेक साथ रहे. उपदेश है, हीक्षा है उसे स्थविरकल्पी कहते हैं। तीर्थंकर भगवन्त जिनकल्पी होते हैं। भगवान सामायिक चारित्रमें वर्तते थे: उनके चारित्र में कोई दोष नहीं लगने से प्रतिक्रमण की अथवा हैटोपस्थापन की आवश्यकता नहीं थी। यद्यपि भगवान गर्भ मे आये तभी से तीन ज्ञान सहित थे. चौथा जान दीक्षा के समय प्रगट हुआ था और सिष्टवर्यट तो उन्हें इस भवमें अवस्य प्राप्त होना ही था. तथापि शानलोचनवन्त उन भगवान ने एकहजार वर्ष तक उत्तम तप किया था और कर्मोंकी असंख्योत गुणश्रेणी निर्जारा की थी। सदा जागत रहनेवाले वे योगिराज कभी शयन नहीं करते थे। भगवान का निरितचार चारित्र स्वयमेव प्रायश्चित्तरूप था. अर्थात उसमें उन्क्रष्ट चित्तविशस्ति थी और कोई अतिचार लगते ही नहीं थे, इसलिये अन्य प्रायक्षितकी आवश्यकता ही नहीं रही थी.-जिसप्रकार सर्व स्वयं प्रकाशस्वरूप है, उसमें अंधकार है ही नहीं:फिर उसे अपनेमें से अंधकार दर करना कहीं रहा? उन परमेष्ठी भगवानने वीक्षा के समय सिक्टोंको नमस्काररूप विनय की थी. तथा जान-दर्शन-चारित्र-तप-वीर्य, - इन गुणींकी विनय की थी, इसके; अतिरिक्त बाह्यमें विनय करने योग्य उनके कोई नहीं था; जो स्वयं ही प्रधानपुरूष होनेसे सबको नद्गीशत करनेवाले थे. वे भला किसकी विजय करते? तथा रत्नत्रयरूप मार्गमें व्यापार ही उनकी 'वैयावृत्य' थी, वे रत्नत्रयके सिवा और किसकी वैयावृत्य करेंगे? (दीन-दु:खी जीवॉकी वैयावृत्य तो शुभकषाय के तीव्र उदय में ही सम्भव है; भगवान के तो शुभकषाय भी ऐसा अतिशय मन्द हो गया था कि उनकी प्रवित्त बाह्यव्यापार से हटकर रत्नत्रय मार्ग में ही रहती थी।)

इस जात में जो भी धर्म सृष्टि (धर्म की रचना) है वह सब सनातन भगवान कषभदेव ने स्वयं धारण करके युगके आदि मे प्रकाशित की थी; इस्रक्रमार भगवान धर्म सृष्टि के सर्जन कर्ता थे। यद्यपि शास्त्र उनके आधीन थे अर्धात बारह आंग के वे स्वामी थे तथापि जान की वृष्टि हेतु भगवान सदा स्वास्त्र व्यवस्त्र है। बारह तथा में स्वास्त्र्याय स्तान तय दूसरा नहीं है और होगा नहीं; विनयपूर्वक स्वाध्यायमें तहीन हुए बुध्दिमान मुनिको मनके संकल्प-विकल्प दूर हो जाने से चित्त की एकाग्रता होती है, इसलिये स्वाध्याय व्यारा मुनिको सुगमता से ध्यान की सिप्ति होती है और इन्द्रियों वशीभूत हो जाती है।भगवान तो शरीर से भित्र आत्माको खेदकों थे, तीन गृप्तिका पालन करते थे और शरीर से निस्पृष्ठ होकर, उसका ममल्व को छोडकर आत्माको ध्यात थे। ध्यानस्थी उत्तम सम्पदाके स्वामी भगवान ध्यानाध्यासस्थ तथ द्वारा ही कृतकृत्य होगये थे; क्यों कि ध्यान ही उत्तम तप है, दुसरे सब तथ तो उसके परिकर है। ध्यानकी सिद्धि के लिये अनुकूल ऐसे हब्य -क्षेत्र – काळ भाव का ही वे सेवन करते थे। आध्यात्म तत्व को जाननेवाले भगवान अध्यात्मकी शृद्धि के लिये गिरीगुफा आदि में ध्यान करते थे।

#### अपक श्रेणी और केवलजान की उत्पति

मीनी, ध्यानी, निर्मान तथा अतिशय बुध्दिमान ऐसे उन भगवान ऋषभमुनिराज ने एक हजार वर्ष तक अनेक देशोमे विहार किया, पश्चात एक दिन पुरिमताल नगरके शकट नामक उद्यान मे पथारे। (जो वर्तमानमे प्रवाग-तीर्थ कहलाता है।) शुख्द बुध्दिमान वे भगवान ध्यान की सिध्दि हेतु वहाँ एक वर्द्युक्ष के नोन्दे शिलापर विराज गये, और पूर्विभिमुख बैठकर लेश्याकी उल्कृष्ट शुद्धि पूर्वक चितको एकाग्र अरुक ध्यान लगाया।

भगवान ने सर्वश्रेष्ठ ऐसे परम पदमें अपना बित लगाया और सिद्ध के अष्ट गुणों का बिन्तन किया। सम्यक्तन्त, अननतदर्शन, ज्ञान, अरुपृत वीर्य, सृष्ठमन्त्र, अवगाहनत्व, अव्यावापन्त तथा अगुहल्लपुत्व; -इन सिद्धिपुत्र के आठ गुणोका सिद्धप्रदके अभिलाषी जीवोंको ध्यान करना चाहिये, तथा गुष्द ह्रन्य-क्षेत्र -काल-और भाव -इन चारकी अपेक्षा से भी उन समान अपने स्वास्थ्य का चिन्तन करना चाहिये। इस प्रकार बारह गुणयुक्त, मुक्त, सुक्ष्म, निरंजन, रागादि से रिहत, व्यक्त , नित्य और शुष्ट ऐसा सिस्ट्रस्वरूप मुमुश्च योगियोंको ध्यान करने योग्य है। ध्यान के परिवार समान बारह अनुप्रेक्षाओंका भी भगवान ने चिन्तवन किया। धर्मध्यान में तत्त्रर ऐसे उन विराणी भगवान को ज्ञानादि की शक्ति कारण किचित्र पी प्रमाद नहीं रहा था। उन अप्रमत्त भगवान को ज्ञानदि परिणामों में परम विश्वृष्टिय प्रगट हुई। अश्रुभ लेश्या (चमात्र नहीं; गुक्ल लेश्या प्रगट हुई उसकाल वीसिमान भगवान को मोहका नारा करने हेतु ध्यान की ऐसी शक्ति स्मृति हुई, मानो कोई विज्ञली कींध गई हो भयरहित भगवानने संकर्त्य-विकल्प स्टावन, मोहशाबु की सेना का नाश करने के लिए अपने विश्वष्ट परिणामों की समस्त सेनाको सुस्त्रक वर दिया। मोहशाबु को जीतने के लिये तत्त्य हुए भगवान ने संसम्करी कवल बनावा, ज्ञान ध्यान क्रूप विविध्व परिणामों को सन्तयर प्राप्त क्ष्य ध्यान क्रूप विविध्व ध्या ध्यान के सोनावित पद प्रमान की सीत्रव्य परिणामों की समस्त सनाको सुस्त्रक वर दिया। मोहशाबु को जीतने के लिये तत्यर सुन्त क्ष्य परिणामों को सन्तयर प्रमान क्रूप विश्वष्ट परिणामों को सन्तयर प्रमान क्रूप विश्वष्ट परिणामों को सन्तयरित पद प्रमान क्रूप के सिन्तक क्षाव और रागादि प्रतिपत्ती को हन्तव्य प्रमान क्ष्य सेनाव प्रमान क्ष्य सेनाव क्ष्य स्वत्र प्रमान क्षेत्र स्वत्र प्रमान क्ष्य विश्वपत्त क्ष्य स्वत्र प्रमान क्ष्य स्वत्र क्षाव क्षय अपन क्ष्य स्वत्र क्षाव क्षाव क्षाव क्षाव क्या अपन क्षित्र स्वत्र परिणामों को सन्तय प्रमान क्षित्र स्वत्र क्ष्य स्वत्र स्वत्र स्वत्य क्षाव क्षाव क्षाव क्षाव क्षाव क्षाव क्ष्य स्वत्र स्वत्र स्वत्र स्वत्र क्षाव क्षा

ऐसे शत्रपक्षमें रखा।

इस प्रकार सैन्य तैयार करके जगतगृह भगवान ज्यों ही विजय के लिये उद्यमी हुए कि तुस्त कर्मसैन्यमें खलबली मच गई; उसकी स्थिती दूटने लगी,और रस शक्ति नष्ट होने लगी, प्रकृतियों एक दूसरेमें संक्रमित होकर बिखरने लगी। कर्म सैन्य प्रतिसमय असंख्यात गुनानिजीर्ण होने लगा। जिसप्रकार विजयमिलाची राजा शुक्तैन्यमें खलबली मचाकर फिर उसे नष्ट कर देता है, उसी प्रकार उन योगिराजने अपने योग बलसे पहले तो कर्म प्रकृतिहप मोहसैन्य में खलबली मचा दी और फिर उसे नष्टभष्ट कर वेटे का नक्षम प्रकृति विकार।

उत्कृष्ट विश्विद्ध की भावना करते हुए अग्रमत होकर भगवानने मोक्षमहल की सीढ़ी समान अपक भ्रेणी पर आरोहण किया। सातवें गुणस्थान में अध्यक्षण करके, अपूर्वकरण नामक आद्ये गुणस्थानमें आये और पश्चात् अनिवृत्तिकरण नामक नीवें गुणस्थान पर चढ़ गये। वहाँ पृथक्तव्यवितर्क नामके शुक्तस्थानरूपी चक्रको धारण करके उसके प्रभाव से अत्यन्त शुद्धि प्राप्त करके, निर्भयक्तर में मेहराज के समस्त बल को तोक्क्विया और उसकी सारी सेना को धराशायी कर दिया। पहली ही मार में उन्होंने मोह के अंगरक्षक समान कनाय तथा नी नोकनाय रूपी योद्धाओं को मार दिया; फिर जो बाकी रहें थे उनमें से सज्वलन क्रीध का अन्त कर दिया, पश्चात् मान को मारा और अन्त में माया को तथा

इस प्रकार मोहराषु को जीतकर, महाष्यानरूपी राष्ट्रीम में सत्य चरित्रध्वज फहराते हुए तथा तीक्षण जानशास को धारण करके वैराग्य का कव्य धारण करके वे महान तीर वीजेता, जहीं से पराङ्मुख न होना पड़े ऐसी अनिवृत्ति नामक विजयपुनि में आये। यहीं योगिराज भगवान ऋषभदेवने नरकतिर्थेचगति सम्बन्धी तेरह तथा दर्गनावरणीय की तीन-इन सोलह प्रकृतियों को एक ही इटके में उड़ा दिया पद्यात् आठ कषाय प्रकृतियों को, नै नोकषाय को तथा संज्वतन क्रोध-मान-माया को - कुल बीस प्रकृतियों को भी जह से उखाइ दिया; तथा अश्वकणंकरण, कृष्टिकरण आदि विधि द्वारा कमीं का जोर तौड़कर भगवान दसवें गुणस्थान में आये। उस स्कृससापराय गुणस्थान में रहे हुए अतिसूक्ष्म लोभ को भी जीतकर मोह के ऊतर सम्पूर्ण विजय प्राप्त कर ली। वे निर्मोही विजेता भगवान ऋषभदेव राष्ट्रीम से मोहशबु का विनाश करके तेकस्वी रूप से अत्यन्त शोभायमान हो रहे थे। जिस प्रकार कुश्ती के मैदान में प्रतिस्पर्धी मञ्जे के भाग जाने पर विजेता मञ्ज शोभा देता है, उसी प्रकार मोहरहित भगवान एकस्व भावना में सुशोधित हो रहे थे।

तत्पद्यात, अविनाशी गुणों का संग्रह करनेवाले भगवान क्षीणकषाय नामक बारहवें गुणस्थान में आये। वहीं मोहकर्म को समूल नष्ट करके 'स्नातक' हुए। पक्षात् क्षानदर्शन और वीर्य में विष्णकर्षां उद्धमप्रकृतियों को एकत्व वितर्क नामक दूसरे शृक्षच्यान द्वारा नष्ट कर दिया।

इस प्रकार अस्यन्त दुःखदायी ऐसे चारों घातिकारींको ध्यानाग्नि द्वारा भस्म करके भगवान क्रकभ मुनिराज केवलजानी एवं विश्वदर्शी हुए। अहो। भगवान सर्वज्ञ हुए। अनन्त ज्ञान, दर्शन, चारित्र, शुद्ध सम्यक्त्व, दान, लाभ, भोग, उपभोग और वीर्य - ऐसी नव क्षायिक लिब्बेक्स किरणों द्वारा प्रकाशमान, क्षचभित्र-द्रक्ती सूर्य फाल्गुन कृष्णा एकावशी के दिन ज्ञात को प्रकाशित एवं भव्यजीबोंकपी कमलों क्षेत्र-द्रक्ती सूर्य का आत्रा हुआ। अहा। तीन लोक को आनन्दकारी ऐसे सर्वज्ञताकपी सूर्य के प्रकाश से भगवान का आत्मा जगामा उठा।

केवलज्ञान प्राप्त भगवान ऋषभजिनेन्द्र को नमस्कार हो!



#### केवलनाम का उत्पव और समवसरण की रचना

भगवान को केवलज्ञान होते ही पुनः हन्द्रासन डोल उठा; सारे जगतका संताप नष्ट हो गया और शान्ति छा गई, हर्ष से तीनों लोक कोभित हुए; स्वर्ग के बाद्य मानों भगवान के दर्शन का सुख प्राप्त करने के लिये देवों को निमत्रण दे रहे हीं - इस प्रकार स्वयंगेव बज उठे ! इन्हने अवधिज्ञान हारा भगवान को केवलज्ञान होना जानते ही अत्यन्त आनिद्वत होकर नमस्कार किया और केवलज्ञानका उत्सव मानों के लिये आ गहुँव। दंबोंकगी कारीगरों हारा अत्यन्त भिक्तपूर्वक निर्मित उत्तम समवसरण की दिव्य शोभा देखते ही इन्द्र को भी आक्षर्य हुआ। अहा! मानों तीनों लोक का मंगलदर्गण हो। - ऐसे समवसरण का वर्णन सुनकर भी भव्य जीवों का मन प्रसन्न हो जाता है, तब उत्तके साक्षात् दर्शन की तो बात है क्या। रत्नों की रत्न से बना हुआ धूलिशाल कोट स्वर्ण-स्ताभों एवं मणिरत्न के तोरणों से सुशोभित हो रहा था। भीतर चार मागों के बीच सीने से बने हुए अति उच्च और अद्भुत बार मानस्तम्भ थे, जिन्हे दूरसे देखते ही मध्यादृष्टि जीवों का मान गल जाता था। भगवान की स्वर्णप्रतिमाएँ विराजमान थीं। इन्द्र हारा निर्मित होने से मानस्तम्भ को इन्द्रष्टक भी कहा जाता है। उत्सके पाई में पित्र वार्याका थीं। इन्द्र हारा निर्मित होने से मानस्तम्भ को इन्द्रष्टक भी कहा जाता है। उत्सके पाई में पित्र वार्यिका थीं। इन्द्र हारा निर्मित होने से मानस्तम्भ को इन्द्रष्टक भी कहा जाता है। उत्सके पाई में पित्र वार्यिका थीं। इन्द्र हारा निर्मित होने से मानस्तम्भ को इन्द्रष्टक भी कहा जाता है। उत्सके पाई में पित्र वार्यिका थीं। इन्द्र हमानसरण को पेरती हुई पानी की परिखा (खाई) थी; उसके बाद लतावन था, और लातावनों इन्हों के विश्रम हेतु बन्दकान पित्र की वैदक्ष धीं।

पष्टींत् भीतर प्रवेश करते ही सोने का पहला कोट था जिसके चारों और चार द्वार १०८ मंगलहरूवों से सुशोभित थे और उसके पार्श्व में नवनिधियों थीं - मानों भगवानने उन निधियों का तिसस्कार(त्थाग) कर देने से वे द्वारों के बाहर खड़ी-खड़ीं सेवा कर रही हों! पछात् नाट्यणाला तथा धूरपट को पार करके आगे बढ़ने पर सुन्दर वन आता था; - मानो वृक्ष के पुष्पो द्वारा वह वन प्रभुजी की पूजा कर रहा हो! - ऐसा सुशोभित था। उस वन के वृक्ष इतने प्रकाशमान थे कि वहाँ दिन और रात्रिका भेद नहीं लगता था। अशोकवन के बीच अशोक नामका एक विशाल 'दैत्यवृक्ष' था - ओ अष्टमंगल तथा बिकप्रतिमासे सुगोभित था। यह देखकर इन्द्र को भी ऐसा लगता था कि अतरे! जिनके सम्यवसरण के वैभव का ऐसा अद्भुत माहात्म्य है, उन भगवान ऋषभदेव के अनुपम केवलजान-पेभव का तो क्या कहना! सुन्दर बनवेदिका के पक्षात् स्वर्णस्तम्भ पर चार हजार तीन सी थीस ध्वजाओं की पीति फहरा रही थी, ओ मोह कर्म पर भगवान की बिजय का प्रतीक थी। (उन ध्वजस्तम्भ, मानस्तम्भ, वैययवृक्ष आदि की ऊचाई तीर्थकतो के शरीर की उँचाई से बारह गुनी होती है; इसलिये यहाँ उसे साठ हजार पर चारी हिमालय पर्वत की उँचाई से दगई समझना।)

ध्वजाओं की भूमि के प्रधात दूसरा जाँदी का गढ़ था जो चार द्वारो से अत्यन्त सुगोभित था। उसके भौतर दीप्तिमान कल्पनुकों का उत्तम वन था, और उसके मध्यमे किद्ध प्रभु की प्रतिमा सहित सिद्धार्थ नुका शोभा देता था। ऊँचे-ऊँचे नौ स्तूप-मन्दिर सिद्ध एव अरिहन्त प्रतिमाओं द्वारा अति आन्द्रकारी नागों थे।

उससे कुछ दूरी पर तीसरा स्फटिकमणि का विशुद्ध कोट ऐसा सृचित करता था कि इन जिनेन्द्र भगवान के समीप आकर भव्य जीव के परिणाम स्फटिक समान विशुद्ध हो जाते हैं। स्फटिक के गढ़ के चारों और पद्मरागमणि के द्वार थे। फिर चार मार्गों के मध्यभाग में स्फटिक की चार-चार दीबारे थीं बाहर समार्जी के विभाग करती थीं।

अद्भूत कैभववाली उन दीवारों पर रत्न के स्तम्भों द्वारा रवा गया आकाश स्फटिकमणि से निर्मित अति विशाल तथा अतिशय शोभायुक 'श्रीमण्डप' था। वह श्री मण्डप तो मानो श्रीमण्डप ही था.. भगवानने उस मण्डप के मध्य तीन लोक की श्री-(शोभा) को धारण किया था। तीन लोक के समस्त जीवों को स्थान दे सके ऐसे मामर्थ्यवान श्रीमण्डप का विश्व अर्भुत था; भगवान के चरणों की श्रीतलात के प्रभाव से उस मण्डप की पुष्पाला कभी कुम्हलाती नहीं थी। अहो! जिनेन्द्रदेव का यह की अर्भुत माहात्य था कि मात्र एक रोजन के श्रीमण्डपमें समस्त सुर-असुर, तिर्यंच एवं मतुष्य एक-दुसरे को बाधा पहुँवाए विना सुखपूर्वक बैठ सकते थे।

तरपक्षात् प्रभु की प्रथम पीठिका वैद्वरंत्न से निर्मित थी जिस पर अष्टमंगल तथा धर्मचक्र शोधा देते थे, दुसरी पीठिका सुवर्ण से निर्मित थी, जिसपर सिन्धों के गुण जैसी आठ महा ध्वजाएँ शोधा देती थी; और तीसरी पीठिका विविध रत्नो से निर्मित थी। ऐसी तीन पीठिकाओं पर विराजमान जिनेन्द्र भगवान ऐसे सुशोधित होते थे जैसे विलोक के शिखर पर विराजमान सिन्ध प्रभु शोधायमान होते हैं।

प्रभु के समवसरण की ऐसी दिव्यविभृति वयवन्त हो कि जिसकी शोभा देखकर इन्द्र भी अतिशय प्रसन्न हुआ और देव भी आश्चर्यमुग्ध होकर देखने लगे कि - अहो! जिनेन्द्र भगवान का अद्भुत प्रभाव है!

# सिंहासनादि अष्ट-प्रातिहार्य

तीन पीठिकाओं पर कुनेदने गंघकुटी की रचना की थी। अति देदीप्यमान उस गधकुटी के रत्नजडित शिखरपर करोड़ों विजयपताकाएँ फहरा रही थी। छह सौ धनुष (अठारहसी मीटर) लम्बी-चौड़ी

गंधकुटी पर सोने का 'सिंहासन' था। तीर्थंकर भगवान ऋषभदेव उसे सुशोभित कर रहे थे; अपने निरालम्बी माहातम्य से भगवान उस सिंहासन पर चार अगुल ऊपर अद्धर विराजते थे; उन्होंने सिहासन का म्यर्ण नहीं किया था। अहो! निरालम्बी तच्च!!

समवसरण में देवों द्वारा 'पुष्पवृष्टि' होती थी। भगवान के निकट एक 'अशोक वृक्ष' था, जिसमें मरकतमणि के पत्र और विविध्यत्नों के पुष्प थे। एक योजन का वह अशोकवृक्ष शोक को नष्ट करता था और खिले हुए पुष्पों से प्रभुकी 'पूजा करता था। अपर रस्नबिह्न तीन क्षेत 'ष्टक' खा और खिले हुए पुष्पों से प्रभुकी 'पूजा करता था। अपर रस्नबिह्न तीन क्षेत 'खा 'खा 'रोभायमान थे जो तीन तोक को आनन्दकारी थे। वारों ओर देव चौंसठ 'खाँचर' होर होती दिव्य प्रभा अर्थात 'सा-मण्डल' के तेज द्वारा समवसरण की सारी भूमि शोधा देती थी भगवान की आधार्यकारी प्रभा करोड़ी देखों के तथा सूर्य के तेजको आष्टावित कर देती थी और भगवान का महान प्रभाव प्रगट करती थी। अहा' अभूत के समुवस्तान तथा जगत का मंगल करनेवाले दर्पण समान, प्रणावान के शारीर की उस मंगलपुष्पा में मनुष्य और देव प्रमन्नता पूर्वक अपने सात-सात भव देखते थे। भगवान के सत्वीग से 'महारिष्टाय्यविन' खिरती थी। मपूर प्रेपार्जना समान तथा अतिशययुक्त वह दिव्यच्यिन भगवान के माहात्स्य से सर्वभाषाकप होकर भव्यजीवों के अज्ञानंधकार को नष्ट करती थी और तत्त्व का बोध कराती थी। सर्वज्ञ भगवान की वह दिव्यच्यिन एक होने पर भी श्रीताजनों की पात्रनाहार अने प्रमुक्त की वाणीकप हो जाती थी। - अहा' उस जिनवाणी की मधुरता का का का स्वार कराती थी। साव स्वराण करा।

इस प्रकार सिंहासन, पुष्पवृष्टि, अशोकवृक्ष, छत्र, चैवर, देवदुद्भि, भामण्डल और दिव्यध्वनि -ऐसे आठ प्रातिहार्ययुक्त समवसरण अनन्त चतुष्टच के स्वामी सर्वत्रदेव द्वारा सुशोभित हो रहा था।

# इन्द्रों का आगमन और भगवान की स्तुति

सातिशय पुण्य के नन्दान्वन जैसी वह समबसरण की शोभा देखकर इन्हादिदेव अति प्रसन्न हुए ंगीर भित्तपूर्वक भगवान की मेवा के लिये समबसरण को तीन प्रदक्षिणा देकर सभामडण में प्रविद्द हुए। भगवान का श्रीमुख चारों ओर से दिखता था, अर्थात् वे चतुर्मुख थे। भगवान को अन्न-पानी का अराहर नहीं था, क्यांगूण भी नहीं थे, इन्द्रियजन्य ज्ञान भी नहीं था, ज्ञानावरणादि कमों का नाश होने से मर्वज थे; वे मोक्षपृष्टि के सर्वक तथा पापसृष्टि के सहारक थे। ऐसे भगवान को देखते ही अतिशय भित्त के नमीभूत इन्होंने पुटने टेककर प्रणाम किया, उनके नेत्र और मुख हर्ष से प्रभुद्धित हो गये। नमसकार करते हुए इन्ह-इन्हानी के मसतक पर अपने नख की किरणो द्वारा भगवान मानो आशीर्वार्द की वर्षा कर रहे थे। अष्टप्रकार की उत्कृष्ट पूजन सामग्री द्वारा इन्होंने अद्वार्यक भगवान की चुला की, इन्हानीने प्रभुत्वरणों के समीप राबियो राजों के मण्डल पूरे; परनु कृतकृत्व ऐसे भगवान की सब से क्या प्रयोजन था? वे तो वीतराग थे, वे किसी पर न तो प्रसन्न होते और न ही किसी से द्वेष करते; तथापि भक्तों को इष्ट पत्त की ग्रारित हो जाती थी यह एक आवर्यजनक बात है। (भगवान में परका अकर्तृत्व, सावीपना और तीतरागता होने पर भी भक्ते अन्तमा में समभव है ही।

पक्षात् इन्द्र अत्यन्त भक्तिपूर्वक स्तुति करने लगे: है जिननाथ! आप गुणरत्नों के भण्डार हो,

आपकी धक्ति इह फल देनेवाली है। हम जहबंदि होनेपर भी आपके गुणों की भक्ति हमें वाचाल करती है। प्रभो । आपका अत्यंत निर्विकार शरीर ही आपके शान्ति-सखको पगट दरशा रहा है। वस्तरहित होने पर भी आपका शरीर सर्वोत्कृष्ट सदस्ता को धारण कर रहा है। प्रभो! आपके कल्याणको में देव भी हाम सरस्य आपकी मेका करते हैं। आप मोलमार्गकरी सकि के विधाता हो। आप ही जगत में मित्र हो आप ही गठ हो आप ही जगत के पितामह हो: आपका ध्यान करने वाले जीव अमर ऐसे मोक्षपट को प्राप्त करते हैं। प्रभो । आप दिव्यध्वित हारा जगत को मोक्ष के अनंत मखका मार्ग त्यशाने साले हो। आपके बतलाये हुए मोक्समार्ग में चलनेवाले जीव परम आनन्द को पाम करते हैं। एभो। जगत के समस्त पटार्थ जिसमें भ्रो हैं ऐसी आपकी दिव्यवाणी विदानों को तस्त ही तत्वजान कराती है और स्यादबादरूपी नीति द्वारा यह अन्ध-मति का अज्ञान दर करती है। आपकी वाणी पवित्र तीर्थ है आपके दारा प्रकृषित धर्मतीर्थ भ्रष्ट्य जीवों को संसार से पार होने का गार्ग है। प्रभो ! सर्व प्रदार्थों की जाननेवाले आप सर्वज हो: मोह के विजेता हो: धर्मतीर्थ के कर्ता तीर्थंकर हो: मृनिजन आपको ही पराणपरुष मानते हैं केवलजानरूपी निर्मल नेत्र आपको पगट हुआ है। हे प्रभो। आप हमपर प्रसन्न होओ और हमारी पवित्र स्तृति स्वीकार करो। इस प्रकार भक्तिपर्वक भिन्न-भिन्न प्रकार की स्तृति करके इन्द्रों ने प्रभचरणों में मस्तक ब्रकाया और भगवान के श्रीमाव की ओर एकटक देखते हुए सभा-मण्डप में बैठे। शास्त्रकार करते हैं कि - अहो | जिनेन्द्र भगवान के बादा वैभवक्षा हम दिवा मध्यमणा की तथा पानम्बंध आदि की भी मैं प्रसन्नता पूर्वक स्तृति करता है, बन्दाना करता है तथा उनके अन्तरग वैभव का स्मरण करता है - चिन्तन करता है।

स्वयंभू भगवान ऋषभदेव की धर्मसभा मे क्रमशः बारह प्रकोष्ठ में (१) गणधरादि मुनिवर. (२) कल्पवासी देवियाँ, (३) आर्थिका तथा श्राविकाएँ, (४) ज्योतिषी देवियाँ, (५) व्यतर देवियाँ, (६) भवनवासी देव (८) व्यन्तर देव, (९) ज्योतिषी देव, (१०) कल्पवासी देव. (११) मतुष्य तथा (१२) तिर्यंच - इस प्रकार बारह सभाएँ होती है। समवसरण के दिव्य वैभव के बीज भी निर्लित्तरुप से विराजमान, धर्मचक्र के अधिपति ऐसे श्री जिनेन्द्रभगवान के आल्मवैभव का जो भव्य जीव भक्तिपूर्वक स्तवन तथा चिन्तन करते हैं वे समस्त गुणों से भरपूर ऐसी सम्यक्त्वादि जिनविभृति को प्राप्त होते हैं।

# समवसरण में भरत चक्रवर्ती का आगमन, वंदन-पूजन स्तृति

इधर भगवान ऋषभदेव के केवलकान का उत्सव मनाने के लिये भरत महाराजा की सवारी ठाटबाट से पुरिमताल नगरी में समवसरण के समीप आ पहुँची। सब कार्यों में सर्वप्रथम धर्मकार्य करना बाहियं - ऐसी बुद्धिवाले भरतने, चक्रात्त तथा पुत्रजन्म के उत्सव से पूर्व भगवान के केवलजान की पूजा करने का निष्ठय किया था। बाहुबालि ऑदि हम् भ्राता और पुत्रपरिवार सहित धर्मदरबार में आकर भरतराजने अति भक्तिपूर्वक भगवान जिनेन्द्रदेव के दहीन-वन्दन किये और फिर महाआनन्दपूर्वक उनकी पूजा की। हम भी उनके साथ ही सम्यक्ष भाव से जित एका करें:-

#### [जिनेन्द्र दरबार में मंगल-प्रवेश]

नमां जिनेश्वर देव मैं परम सुखी भगवान आराधन कर पेश का पाऊँ पद निर्वाण। हे धर्मीपता सर्वज्ञ बिनेश्वर चेतनभूत आपहि हैं; जिज चेतनके अवलोक्षन को दर्गणसम् प्रभु आपहि हैं। सम्बक् दर्शन-ज्ञान-चरण से, अनुपम धुकका स्वाद लिया, मुक्ति का वह मार्ग बताकर, भयों को कृत्यकृत्य किया। मोक्कमार्ग का पश्चिक मैं आया पुड़ा दरबार तम्मसम् आतमभगवना. यह प्रजन का सारा

## [१. स्वानुभृति के जलसे जिनपुजा]

चेतनयमय यह सुख-सरोबर, श्रद्धासुमनों से शोभित है, आनन्द के मोती चरते हैं, हस जहाँ क्रीड़ा मे रत रहते हैं। स्वादुम्मित के कनक कराशों से प्रभु को स्नान करते हैं, निर्मल जल से वे धरमी, निज मोहमैल को धोते हैं। अधाह सरोबर आस्म, ज्ञाननन्द तरंग, करेंहें शानितरस पान से. जन्म-मरण का अंत।

## [२. शमरस चन्दन से जिनपूजा]

प्रभुवर, चेतन सागर में करते हो न्हबन शाति-जलसे, भवातापसे रहित हुए हो, हुए पवित्र मोहमळ से। प्रभो, ताम मै मोहताप से, सम्यकसमें स्नान कर्क, पावन हो तेरे चाणिका ग्रामस जल से पूज कर्क; चेतनरास को घोलकर, चारित सुर्गंध मिलाय, भाजों से प्रभु पुजते, शीतल शानित लहाया।



[ 3. અસાતીત સાવે જિનપૂજા ]

# अक्षातीत भाव से जिनप्रजा।

प्रभो! अगोच्य हो अक्षोंसे, मैं अक्षत से पूज कर्षः, अक्षातीत हो ज्ञान हमारा, अक्षयपद को शीघ्र वर्षः। अन्तर्गुख निजज्ञानभावसे, कर्षे शुम्हारा अभिनेदन; प्रमाति करके पूजा, निज सुखका हो आस्वादन। अक्षत सुखका स्वाद जो है इन्द्रिय से पार; ऐसे अक्षय सुख सहित तृप्त -तृष्ठ प्रभु आप

# [४. अध्दा सुमन द्वारा जिनपूजा ]

श्रद्धा के सुमनेंसे आतमदेव; मैं करता हुँ पूजा तेरी; बस यही कामना है, मनमें, प्रभु, आत्मसाधना हो मेरी। सुरिप्तत पुष्प अनत गुणों के खिले हुए जो अंतर मे; मुखाएंगे नहीं कभी वे आणा है तेरे मण में। श्रद्धा के सुन्दर सुमन खिले आत्मदाउद्यान; उन पुष्पों से पूजने, आधा मैं भागवान।

# [५. चेतनस्स के स्वादसे जिनपूजा]

भैबेश नहीं कुछ लेते हो प्रभु! कैसे भैबेश चढाऊँ मैं, चेतनसम का भैबेश सच्चा तुज पाससे लहु मैं। हे देव जिनेश्वर! चेतनसम्ब्रा आनंदसे मैं स्वाद लहुं, सादि - अनंतका स्वाद ज सच्चा सिद्धालयमे आकर रहूं जगके जूठे स्वाद तो चखे अनंतीबार;। आतमस्य का स्वाद ते, हो जाऊँ भ्रवपार!

# [६. ज्ञान-दीपक से जिन पूजा]

लाखों दीपक अलें भले पर दूर नहीं होता अज्ञान; क्षणमें उस अज्ञानिशाका, करती ज्ञानिकरण अवसान। अहा<sup>1</sup> ज्ञान की है यह महिमा कर सकता नहीं मोह प्रवेश; साधक ऐसे ज्ञानदीप से प्रभु की पूजा करें विशेश। स्वानुष्ति के दीण से दीपित आत्मस्वकप; राग-प्यन लगती नहीं, केवलच्योति अनुर।

#### (७. ध्यानामि द्वारा जिनपुजा)

राग-देव का ध्वस हुआ अरु अष्ट कर्म विनशे तत्काल. हुई ध्यान की अग्नि प्रज्वलित सौरभसे प्रगटी गणमाल अहा. आत्मशद्धि है अदभत, सख-सवास फैली चहैं और: ध्यान-अग्रि के चमत्कार से साधी है जायक की डोर। शांति-सगन्ध का पंज मैं. ज्ञानानन्द का धाम. सिद्ध सवश निज ध्यायकर पहुँचैंगा शिवग्राम।

#### (८. मोक्षसंख के स्वाद द्वारा जिन पूजा)

सम्यक वक्ष के अगतफल से मुक्तिसख का लेकर स्वाद. चेतनरम के अदभत स्वाद से राग-देख का तआ विनाग। करता मोक्ष सफल की आणा ज्ञान वक्ष का बोकर बीज. सिचन कर चारित्रिक जलसे. प्राप्त करूँगा उसको शीधा हैं. मैं फल चाखनहार. मैं ही बीज, मैं वक्ष पज्य-पजककी एकता, फलपजा

## [सम्यक भाव से सच्ची जिन सेवा]

अज्ञानदेशा में प्रभजी आपको नहि सतस्वरूप को पज सका. पजन के मिस कर राग प्रभो. मै वीतरागता चक गया। अब ज्ञानरूप होकर मैंने, प्रभ रूप तम्हारा जान लिया. जागत का सम्बक्त भाव स्वय उस सतस्वरूपको नमन किया। अर्चना, यही प्रभु व्यवहार से. निशय मेव ।

सच्चे जिन-उपासक ऐसे सम्बार्द्ध भरत को सम्बक्धाव से जिनपूजा करते हुए रोमांचकारी चैतन्य-उर्मियाँ जागृत होती थी। पूजा के पशात साष्ट्राग नमस्कार पूर्वक भरत राजाने धर्मचकवर्ती ऐसे तीर्थंकर प्रभुकी स्तृति की है प्रभो । आप धर्म के नायक हो, आप मोक्ष मार्ग के नेता हो,आत्मस्बरूप के जाताओं के आप ध्येय हो: इन्द्रियाँ विद्यमान होनेपर भी आप अतीन्द्रिय हो: विद्य-कदासरहित सम्पर्ण आत्मिक सख आपको प्रगट हुआ है। प्रभो! आप तो अनन्त गुण-सम्पन्न हो, हम अल्पबद्धिजीव आपके पवित्र गुणोंका स्तवन किस प्रकार कर सकते हैं? आपके गुणों की स्तुति तो दर रही, आपका नाम भी हमें पवित्र कर देता है। हे प्रभो । आपको ही इष्टदेव मानकर हम आपकी ही उपासना करते है और आपके द्वारा प्ररूपित मोक्षमार्ग की उपासना करके मोक्षप्राप्त करना चाहते हैं।

इस प्रकार वन्दन-पूजन-स्तवन करके, देव भी किन्हें आखर्य से देख रहे हैं ऐसे वे भरत वक्रवर्ती श्रीमण्डपमें जाकर मनुष्यों की सभामें अग्रस्थान पर बैठ गये। सारी सभा तत्त्व का स्वरूप जानने के क्खा से भगवान की दिव्य ध्यनि श्रवण करने हेतु हस्तांजिल जोड़कर शांत हो गई। तब महाराज भरतने विनयपूर्वक भगवान से प्रार्थना की कि - हे भगवान' तत्त्व किरने हैं? उनमे शुद्ध आत्मतत्त्व किसा है? मोझ का मार्ग क्या है? और उस मार्ग का फल क्या है? यह हम आपसे सुनना चाहते हैं...कृपा करके धर्मकी वृष्टि करो।



## भगवान के दिव्य उपदेश दारा भरत क्षेत्र में धर्मयंग का प्रारम्भ

भरतराज द्वारा प्रार्थना किये जाने पर तीर्थंकर भगवान ऋषभदेवने अत्यन्त गम्भीर दिव्यध्वनि द्वारा तत्त्वों का विवेचन किया दिव्यध्वनि खिरते समय भी भगवान के मुख्यमण्डलमें कोई परिवर्तन (होठों का हलनचलन आदि) नहीं होता था। - क्या पदार्थों को प्रकाशित करते समय दर्गण में कोई विकार होता है? नहीं होता। बिना प्रयत्न के, इच्छा बिना सर्वांग से उस वीतरागवाणी की प्राप्त वह रही थी। जिस प्रकार पर्वत की किसी गहरी गुफा में से आवाब आ रही हो तदुसार भगवान की दिव्यवाणी अतिगम्भीर थी। अहो। तीर्थंकर महापूष्यों का योगबल तथा उनकी प्रभुता कोई अधिनन्य होते हैं।

मारवागण में दिख्य ध्वति द्वारा भगवानने जीवादि खह द्व्यों का राधार्थ स्वरूप कहा। जगत में जीव और अजीव ऐसे दो प्रकार के इच्य हैं: जीव भी ससारी और मक्त ऐसे दो प्रकार के हैं। जिसमें चेतना अर्थात जानने-देखने की शक्ति है वह जीव है: वह अनादि-अनन्त है. उत्पाद-व्यय-धवता सहित है. उपयोगस्वरूप है अभ-अअभ या शह भावरूप स्वकर्मकाकर्ता है उसके फल का भोक्ता है वह लोकप्रदेशप्रमाण असंख्यप्रदेशी अरुपी है और शरीराकार स्थित है. अत्यन्त गणसपत्र है. लोकाग्रतक अर्ध्वगमनस्वभावी है, संसारदशा में संकोच-विस्ताररूप परिणमता है: द्रव्यकर्म-भावकर्म नोकर्मरहित उसका शद्ध चिदानन्दस्वरूप है वह मोक्ष दशामे पगट होता है. और धर्मात्मा जीव उसे अपनेसे स्वानभवसे जानते हैं। जीव का संशोधन करने हेत गति आदि १४ मार्गणाएँ भी भगवानने विस्तारसे बतलायी. जीवकी पर्याय के १४ गुणस्थान बतलाये, औपशमिक, क्षायिक, क्षायोपशमिक, औदयिक तथा पारिणामिक यह पाँच भाव जीवके निजतत्व है, उनका स्वरूप बतलाया जीवका लक्षण उपयोग है। ऐसे उपयोगलक्षणस्य जीवको जानकर उसका यथार्थ श्रद्धान करना चाहिये। 'जीव' के उपरान्त प्राणी, जन्त, क्षेत्रक, पुरूष, पुमान, आत्मा, अंतरात्मा, क तथा ज्ञानी भी जीव के ही नाम है। द्रव्यसे वह नित्य है और पर्यासे विनाशसहित अनित्य है। आत्मा सत वस्तु है वह सर्वथा अभावरूप नही है, तथा सर्वथा नित्य या सर्विधा अनित्य भी नहीं है: वह सर्विधा अकर्ता या अभोक्ता भी नहीं है. उसे संसार है और वह संसार से छटकर मोक्ष भी प्राप्त करता है। उस मोक्ष का उपाय रत्नत्रय है जो कि राग रहित है। कुमार्ग छोड़कर ऐसे जीवतत्त्व का तथा मोक्षके उपाय का निश्चय करना चाहिये: और पश्चात अणव्रतस्य श्रावकपना या महावद्वरूप मुनिपना अंगीकारकरना चाहिये. ऐसा श्रावकधर्म तथा मुनिधर्म का उपदेश भगवासने दिया।

तथा भगवानकी दिव्यदेशनामे ऐसा आया कि जीवकी नरक, तिथैच, मनुष्य और देव- यह चोरों गतियों ससार अवस्था है; और रत्नत्रय द्वारा समस्त कमोंका अत्यंत्त क्षय होनेप्स को अनंत सुखस्वरूप सिद्धगति प्रगट होती हैं वह मोक्षदशा है। सम्यव्हर्गन सम्यव्हान-सम्यक चरित्र ऐसे रत्नत्रवरूप साध्य द्वारा उसकी प्राप्ति होती है। ऐसे जीवादि तत्वोंका तथा सच्चे देव- शाख- गुरु का अत्यंत प्रसन्नत्रपूर्वक श्रद्धान करना सो सम्यव्हर्गन है, वह सम्यव्हर्गन मोक्ष प्राप्ति का प्रथम सोपान है। जीवादि पदार्थों के यथार्थ स्वष्य को प्रकाशित करनेवाला तथा अनांधकार का विनाशंक जो ज्ञान है वह सम्यक चारित्र है। इष्ट-अनिष्ट पदार्थों समत्याभाव धारण करके निज स्वरूप में विवादा ऐसे मध्यस्थ लक्षण रूप सम्युक्त चारित्र है। वह सम्यक चारित्र उपार्थक्ष एलारित, मोक्षार्थी, वस्परित एवं अर्हिसक ऐसे पुनिको ही होता है। इन सम्यव्हर्गन, समयन्त्रवान, सम्यक्वातित्रच्य स्तत्रवर्णी पूर्णता वह मोक्षका कारण है; उनमे से एक भी कम हो तो वह अपने कार्यको (मोक्षको) नहीं साध सकता। सम्यव्हर्गन हो तभी ज्ञान और चारित्र सफल हैं। सम्यव्हर्गन रहित बाह्य चारित्र कुछ भी कार्यकारी नहीं है, परनु वहतो अन्य पुरुष की दौड समान है। उसी प्रकार चारित्र के बिना अकेले दर्शन-ज्ञान द्वारा भी मोक्ष नहीं सपता। इसप्रकार भगवान ने स्वयस्त्रात्र स्वर्णन कार्यकार भगवान ने स्वयस्त्रात्र के बिना अकेले दर्शन-ज्ञान द्वारा भी मोक्ष नहीं सपता। इसप्रकार भगवान ने स्वयस्त्रात्र साम्यव्हर्गन स्वर्णन साम्यव्हर्णन स्वर्णन साम्यव्हर्णन स्वर्णन स्वर्णन साम्यव्हर्णन साम्यव

जैन धर्म में आप, आगम और पदार्थों का जो स्वरूप कहा है उससे अधिक या कम तीन कालमें नहीं होता। ऐसी श्रद्धांकी दुवता द्वारा सम्पर्दशनमें विशुद्धता होती है। जो अनन्त ज्ञानिव गुणोंसिहत सर्वज्ञ है, जिन्होंने मोहादि कर्मकलंक को धो इाला है, जो निर्मलताक भण्डार है और निर्मल जिनका आगय है, सबके हितोप्देष्टा है - ऐसे वीतराग जिनदेव वे 'आमां है, वे ही इष्ट हैं। ऐसे आप्रपुक्की वाणी जो कि शुम्दातस्प्रस्वस्प के पुक्षार्थ की उपदेष्टा है और नव-प्रमाणींसे गंभीर है वह 'आगम' है। उसमें कहे गये अनेकान्तस्वरूप जीवादि पदार्थ वे तत्त्व है। ऐसे आप्त आगम तत्त्व को बराबर जानना चाहये। जीव-अजीवादि पदार्थ अपने अपने गुण -पर्याय रूप से परिणमन करते है, समस्त पदार्थों में स्वयंमें व परिणमन होता है और कालद्वर्थ उसमें सहकारी कारण है। - ऐसे पदार्थ स्वरूप को जो जानता है वह परमब्राह्मपद को प्राम करता है।

इस प्रकार भरत क्षेत्र के आद्यतीर्थंकर भगवान ऋषभदेवने दिव्यध्वनि द्वारा जीवादि छह द्रव्योंका, मोक्षादि मार्गक्ष राज्यय का बध और उसके कारणों का नरक और द्वीप-समुद्रादिका, तीर्थंकरों का, गुणस्थान मार्गणास्थान का, गति-आगतिका तथा सुर्नियोंकी ऋदि आदिका निरुपण किया। सर्व के ज्ञाता एवं सर्व के कल्याण कर्ता भगवान ऋषभदेवने भूत- भविष्य- वर्तमान त्रिकालसम्बधी समस्त हव्यों का सम्पूर्ण स्वस्थ बतलाया।

अहा, इस भरत क्षेत्र में असंख्यात वर्षों बाद तीर्धंकर भगवान की दिव्यध्विन सर्वप्रथम पुरिमतालनगरी में खिरी.. उस दिव्य ध्विन की क्या बात!! और उस अमृत इरने को झेलनेवाले श्रोताओं के आन्द का क्या कहना!! भगवान द्वारा दराग्रोय गये तत्वस्वकण का श्रवण करके भरतराजा और बारह सभाओं के जीव पर आनन्दित हुए! दिव्यध्विन द्वारा भर्मल्यी अमृत का पान करके सर्व जीव परमहर्षित एवं सन्तुष्ट हुए। पाम आनन्दित होकर भक्तिनिर्भर ऐसे महाराज भरत भगवान के बरणों में क्षायिक सम्यक्त्य, अवधिकान तथा अणुक्तों की परमिक्युद्धि को प्राप्त हए।

# **५५. बार तीर्थंरुप चतर्विध संघ की स्थापना ५५.**

उसी समय महाराज भरत के लघु भ्राता कृषभसेन - जो कि पुरिमतालनगरी के राजा थे तथा ग्राज, श्रावीर, पवित्र, भीर-गम्भीर एवं अतिशय बृद्धिमान थे, उन्होंने भगवान के प्रथम उपदेश से सम्बोनियत होकर उनके चरणों में सुनिविक्षा चारण कर ली और वे भगवान के प्रथम गणपर हुए, भगवान के जो पुत्र थे वे ही उनके धर्मपुत्र (गणपर) हुए, और सात करिद एवं चार ज्ञान से सुगीभित हो उठे। तृद्धान्त आहार दान देने वाले राजा सोमप्रभ, श्रेथांसकुमार तथा अन्य राजा भी दीवा धारण करके भगवान के गणभर हुए। भगवान की पुत्री और भरत महाराज की बहिन ब्राह्मीदेवी भी भगवान के निकट दीक्षित होकर अर्थिकाओं के संघ की गणिना बनी, देवों ने भी उनकी पूजा की भगवान की निकट दीक्षित होकर अर्थिकाओं के साव की गणिना बनी, देवों ने भी उनकी पूजा की भगवान की स्थारी पुत्री एवं वाहुविल की सहोदरी सुनदी देवोंने भी प्रभुवराणों में वैसायपूर्वक दीक्षा घरण की; अन्य कितने ही राजा, राजकुमार तथा राजपुत्रियों ने संसार से भयभीत होकर दीक्षा ले ली। श्रुतिकीर्ति नामक अति बृद्धिमान पुत्र ने श्रावकत्रत ग्रहण किये, और लाखों देशकरी शावकों में वे श्रेष्ठ हुए; उसी प्रकार पवित्र अंतःकरणवाली सती प्रयवताने श्राविका के व्रत धारण किया और लाखों श्राविकाओं में वह श्रेष्ठ हुए इस प्रकार भावान ऋषभदेव के शासन में इस धरतकेत्र में मुनि - आर्थिका, श्रावक और श्राविकारू च चुर्तिय संग की स्थापना हुई।

# मोक्ष के द्वार खुले

भगवान के साथ दीक्षा लेनेवाले जो ४००० राजा भ्रष्ट हो गये थे, उनमें से एक मरीचिको छोड़कर अन्य सब तपस्वी गाजा भगवान ऋषभदेव के उपदेश से तत्त्व का यथार्थ स्वरूप समझकर पुन: दीक्षित हुए और भावलिंगी मुनि हुए। अन्य अनेक श्रेष्ठ राजाओं ने भी दीक्षा ली; उसमे भगवान के पुत्र अनन्तवीर्थ (भरत के भाई) श्री भगवान के पास दीक्षा लेकर अल्पकाल में केवलज्ञान प्रगट करके इस अवसर्पिणी युगमें (तीसरा आरामें) सर्व प्रथम मोक्ष प्राप्त किया। देवों ने भी उनकी पूजा की। इस प्रकार प्रथम तीर्थकर भगवान की दिव्यप्यिन प्रारम्भ होने पर भरतक्षेत्र में मोक्ष के द्वार खुले।

# सौधर्म इन्द्र द्वारा भगवान की स्तृति

महाराजा भरत पराभक्तिपूर्वक भगवान ऋषभदेव के केवलज्ञान का उत्सव मनाकर तथा दिव्यध्विन का श्रवण करके, चक्रारल का एवं पुत्रजन्म का उत्सव मनाने के लिये अयोध्यानगरी लीटे। राजर्षि भरत के बिदा होते ही दिव्यध्विन बन्द हो गई, तब धर्मसभा में बिराजमान भगवान ऋषभदेव को देखकर हर्षसे जिनके हजार नेत्र खुले हैं और मन प्रसन्न हो रहा है ऐसे सीधर्म इन्द्रने स्थिए विक्त से भगवान की स्तृति जारभ की: हे प्रभो ! बुद्धि की मन्दता होनर भी मात्र भक्ति से प्रीरंत होकर में गुणरलों के भण्डार ऐसे आपकी स्तृति करता है, आपकी स्तृति से उत्तम फल स्वयं प्राप्त होता है। पवित्र गुणों का कीर्तन करना सो स्तृति है, प्रसन-बुद्धिवाला भव्य जीव स्तृति करनेवाला (स्तोता) है, सर्वगुणसम्पन्न ऐसे आप मर्वक्रवेच स्तृत्य हो, और मोक्ससुख की प्राप्ति वह स्तृति का फल है। हे भगवान ! इस प्रकार आपकी स्तृति करनेवाले ऐसे मुझे आप अपनी प्रसन्न हृष्टि द्वारा पवित्र करें। प्रभो ! आपकी भक्ति मुझे आनन्दित कर रही है इसन्दिये में संसार से उदासीन होकर आपकी स्तृति में लीन हुआ है। हे देव ! राग-देशरित ऐसे आप बक्राभूषण के बिना हो सर्वोत्कृष्टभ से सुसीभित हो रहे हो; इससे सिन्द होता है कि रोभा बाह्य भूंगार से नहीं है किन्तु वीतरागभाव से ही है। आपने क्रोध किया बिना ही मोहप्रात्र का नाश कर दिया है, आपकी प्रमुख्याकि महान आधर्यकारी है। प्रभो! आपकी बीतराग हृष्टि हमें पवित्र कर रही है। जिसमे से दिव्यञ्वनिरुपी अमृत झरता है और भव्य जीवों को जीवन देता है ऐसा आपका श्रीमुख, मानो धर्मका आगार हो ऐसे ग्रोभावसान हो रहा है, और यह भी एक आधर्य की बात है कि आपकी वाणी मे एकसाथ अनेक प्रकार की भाषाई उत्पन्न होती है; यह आपके तीर्थकरव्य की ही अविन्त्य महिसा है। आपके जात्मा का तो क्या कहना, आपका ग्रांस और वाणी भी ऐसे असाधारण हैं कि जगत को आनिद्दत करते हैं। प्रभो! आपका यह समवसरणस्पी विमान पृथ्वीका स्पर्श नहीं करता हुआ सदा आकाश मे ही विद्यमान रहता है, आपके आकागस १०० योजन में कही दुर्भिश या रोगादि उपप्रव नहीं होते, ग्रेस, विक्र की होत हमा भाणी भी आपका धर्मोप्देश सुनकर अर्दिक्षक बन जाते हैं, प्रभो! धरित करते की हिस्तक गणी भी आपका धर्मोप्देश सुनकर अर्दिक्षक बन जाते हैं, प्रभो व्यक्तिकर्मों का नष्ट बिज्य होने से असता बेदनीय आपको फल नहीं दे सकता; इसलिये न तो आपको कुपा है और न आहार। आप तो अनन्त अतीन्त्रिय सुखके भीका हो। प्रभो! आपको देखकर देवों को इतना आनन्द होता है कि उनके नेत्र पलक भी नहीं मारते। प्रभो! आप अपने आत्मा में से आत्मा हारा ही स्वयमू सर्वज्ञकर से प्रगट हुए हो और आपकी महिमा अधिनत्य है; इसलिये आपको नमस्कार है।

अभी भगवान की स्तृति करते हुए मीधर्म इन्द कहते हैं कि हे नाथ ' आपके गुण अनन्त है, उन अनन्त गुणों का स्तवन तो मैं अपनी हजार जिहाओं द्वारा भी नहीं कर सकता, परन्तु आपके १००८ लक्षण अति प्रसिद्ध है, इसिन्थ मैं एक हजार आठ मंगल नामों द्वारा आपकी स्तृति करता हैं। - ऐसा कहर्कर इन्द्र ने 'श्रीमान' से प्रारम्भ करके 'धर्म साम्राज्य नायक' तक के १००८ नामों से भगवान का मनवन किया।

- १. हे प्रभो । जगत के अदितीय प्रकाशक होने से आप एक हो।
- २. एकसाथ जान-दर्शनरूप दो उपयोग के धारक होने से हो रूप हो।
- सम्बार्ट्यन-जान-शास्त्रि ऐसे त्रिविध सोक्षमार्गमय होने से विरुप हो।
- ४. आत्मा में उत्पन्न ऐसे अनन्त धतृष्ट्य स्वरूप होने से आप शारूप हों।
- ५ पंद्यपरमेष्टी स्वरुप होने से तथा पंचकल्याणक के नायक होने से पाँच रुप हो।
- 5. हे देख<sup>ा</sup> अधिवादि कह दक्यों के प्रस्थान सामा होने आप कह रूप हो।
- ७. नैगमादि सात नयों के संग्रहरूप होने से आए साहरूप हों।
- ८. सम्यक्त्वादि आठ अलौकिक गुणस्वरूप होने से आप आठ रूप हो।
- ९. प्रभो ! केवलज्ञानादि नव क्षायिकलब्धिसहित होने से आप नवरुप हों।
- १०. महाबल आदि इस अवतारों द्वारा आपका निर्धार होने से आप इस रूप हो।
  - -ऐसे हे ऋषभजिनेश्वर! इन भवद:खों से मेरी रक्षा करो!

इस प्रकार स्तुति काने के पश्चात् इन्द्रने भगवान से तीर्थविवहार हेतु प्रार्थना की कि - हे प्रभोग् भव्य कीर्जी पर धर्मरुपी अमृत का सिचन काने के लिये आप मेधरुप बनो। मोह की सेना को नष्ट कारके केवलज्ञान प्रार्पित के पश्चात् अब मोक्षमार्ग का उपदेश हेने का समय आ चुका है, और आपके श्रीविहार हेतु यह धर्मचक्र भी तैयार है। इसलिये हे जिनेश्वर! मंगलविहार द्वारा इस भरतभूमि को पावन कोर्र और मोक्षमार्ग का उपदेश देकर धर्मतीर्थ का प्रवर्तन करें।

तब, तीर्थंकर नामकी पुण्यप्रकृति जिनकी सारथी है ऐसे श्री भगवान का विहार हुआ। भगवान

को किषित् भी इच्छा नहीं थी, परन्तु भव्यजीवों के महा भाग्योवय से उनका सहज बिहार हुआ। इन्हांवि देवों ने भगवान के विहार का महान महोत्सव किया। आकाशगामी भगवान के आसपास करोड़ों देव जयजयकार करते हुए आकाश में बलने लगे। बही-नहीं भगवान को पदार्पण हुआ। वहीं सर्वत्र अमनन छा गया; आकाश और पृथ्वी भी प्रसक्त होकर देवों वातावरण हार भगवान के आगमन की सुवना देते थे। हकार आर्थिवाला तेजव्यों धर्मक्क सबसे आगे बलता था। अहमंगल, धर्मध्वज और देवों के बाजें भी साथ साथ बल रहे थे। लोक कहते हैं कि आकाश में पूरत नहीं होते, परन्तु आखर्य है कि गगनविहारी भगवान के बरणों तले आकाश में दो सीं पच्चीस सुवर्णकमलों की रचना हो जाती थी, इस प्रकार आकाशक्ती सरोबर भी कमलों से खिला उदता था। एक लाख पूर्व तक गुजरात-सीराष्ट्र सिहर परताभूमि में विहार करके भगवान अवभवेवने धर्मापृत की वर्षा की और भव्य जीवों को तुप्त किया; पक्कालु केलाश पर्वत्त पर प्रपोर और वहीं स्थिर हुए।

# कैलासधाम में विराजमान ऋषभ तीर्थंकर को नमस्कार हो!

प्रिय पाठक। हमारे कथानायक महात्माने महाबल राजा के भव से लेकर भगवान अवभवेब के तकके दस भवों में को धर्म साधना की और तीर्थंकर होकर धर्मतीर्थं का प्रवर्तन किया उसका सुन्यर वर्णन भगवत् जिनसेन स्वामी रचित महापुराण के २५ अध्यामों में है तो आप अब तक पढ़ चुके हैं, तत्मका तृत्र वे अध्याय से ४७ में अध्याय तक भरत चक्रवर्ती की दिविजय आदिका तथा बाइबिट, जयकुमार आदि महापुर्वों का जीवन वृत्तात है और प्रधात उत्तर पुराण में (गुणभइ स्वामी रचित अध्याय ४८ से ७६ में) शेष २३ तीर्थंकर भगवन्ती, चक्रवर्तीयों, बलदेव-वासुदेव, हतुमानजी आदि महापुर्वों की जीवन गांधा है। यदि हम इस पुस्तक में सब लेने जाये तो पुस्तक बहुत बढ़ जायगी इसलिये, भगवान अवभवेव के शासनकाल में हुए अन्य भरतादि महापुर्वों के जीवन का विस्तृत वर्णन तो उन उन पुर्वों के जीवन वरित्र में करों, यहाँ तो उनके मंगल स्थापार्थ संक्षिण उद्धेख ही करेंग; पक्षात् कैत्तास धाम के अपर पहुंचकर भगवान अवभवेद का मोक्षकल्याणक देखेंग। तत्यहात् अनेक पुराणों के आधार से लिखे गये अन्य तेईस तीर्थंकर भगवान अवभवेद के उत्तम जीवन का रसस्वादन करेंगे।)

# भरत चक्रवर्ती और बाहुबलि

भगवान ऋषभदेव के बेह पुत्र और अनेक भव तक साथ रहनेवाले भरत, पुरिमताल नगरी में भगवान ऋषभदेव की करना करके अयोध्या लौटे; वहाँ पुत्र कम का तथा चक्रमन्त की उत्पत्ति का उत्पत्त किया; और पखाल कह खण्ड की दीविजय करने चले। जब सीराष्ट्र देशमें गहुँचे वहाँ बीच में गिरनार का मनोहर प्रदेश आया : 'यहाँ भविष्यमें नेमिनाथ तीर्थंकर होंगें 'ऐसा स्मरण होने पर भरत कक्रवानि केचे गिरनार पर्वत की प्रदक्षिणा की छह खण्ड की दिविजय करके लौटते हुए कैलास पर्वत पर भगवान आदिनाथ के पुन: दर्शन किये। भरते भगवान की दिविजय करके लौटते हुए कैलास पर्वत पर भगवान आदिनाथ के पुन: दर्शन किये। भरते भगवान की वन्दा करके दिविजय का प्रारम्भ किया था, और आज ६०००० वर्ष पश्चात् दीविजय की पूर्णता के अवसर पर पुन: भगवान ऋषभदेव के दर्शन हुए। उनके साथ १२०० पुत्र थे, उन्होंने तो अपने दादावी भगवान आदिनाथ को पहली बार देखा और देखकर परम आश्चर्य को प्रार हुए। के अपनी माताक पास जाकर अत्यंत हर्षपूर्वक समवसरण का वर्णन करने लगे। अहा साक्षात् परमात्मा (और फिर अपने दादा) -उनके दर्शन से उन राजकुमारों को जो आस्पिति एखं प्रसन्नता हुई, उसकी क्या बात!



कैलाम की याता करक अयोध्या क निकट आने पर भरत का चक्र धम गया, क्योंकि ९९ भाई अभी अविजित थे, उन्होंने भगवान आदिनाथ के अतिरिक्त किसी दूसरे को नमन नहीं करने का निर्णय किया था: महाराजा भात के दृत द्वारा सन्देश सुनकर ९८ भाई तो संसारसे विस्कृ हो गये, और 'दीक्षा ही खा है' ऐसा विचारकर भगवान आदिनाथ की शरण मे जाकर मुनि हो गये, और पश्चात् केवलज्ञान प्रार करके मोध पाम किया





अब शेष रहे बाहुबलि! उन्होंने न तो दीक्षा ली, और न ही भरत को नमन किया। अन्त में भरत-बाहुबलि के बीच त्रिविध युद्ध हुआ, उसमें भरत होरे और क्रोधित होकर बाहुबलि पर चक्र छोड़ा; परानु चरमगोर भाई बाहुबलि पर उसका कोई प्रभाव नहीं हुआ। उसी समय विजेता बाहुबलि संकार से किरक हो गये और दीक्षा लेकर एक वर्ष तक प्रतिमायीग भारण करके ध्यानमें लवलीन होकर अपुत-आधर्यकारी तप किया। इस भव के और पूर्वभव के भी भाता ऐसे भरत चक्रवर्ती उनकी पूजा करने आपे, उसी समय नि शन्य होकर वे केवलजान को प्राप्त हुए और भरतने रल्नों के अर्थ्य द्वारा अर्थ्यन भिक्तिहित बाहुबलि-केवली की महान पूजा की। केवलजानप्राप्त बाहुबलि किनदेवने अनेक देशों में विहार करके दिव्यध्वति इसा सर्व जीवों को संतृष्ट किया और पश्चाद केलास पर्वतपर आ पहुँच।

एक बार भरत चक्रवर्ती ने १६ स्वप्न देखे और उनका फल जानने के लिये भगवान के समक्सरण में गये। वे १६ स्वप्न आगामी पंचमकाल के सवक थे।

### जयकुमार

भगवान को प्रथम आहारदान देनेवाले हस्तिनापुर के राजा सोमप्रभ और श्रंथासकुमार, श्रंयांसकुमार तो भगवान के नी भव के साथी थे और अन्त में गणधर हुए; सोमप्रभ राजा के पुत्र जयकुमार; सोमप्रभराजा हारा दीक्षा ग्रहण करने के पक्षात् जयकुमार हस्तिनापुर के राजा हुए, वे भरत वक्रवर्ती के सेनापति भी थे। सुलोचनादेवी के साथ उनका विवाह हुआ; दोनों को जातिस्मरण होने पर अनेक भवी के सम्बन्ध का ज्ञान हुआ। इन्हरे दोनों के उत्तम शील की प्रशंसा की, इसलिये देवीने आकर उनके शील की परीक्षा की। एक दिन भगवान का उपदेश सुनकर जयकुमारने दीक्षा ग्रहण कर ली; उनके साथ उनके लघुआता जयन्त, विजय, सजयन्त तथा चक्रवर्ती के पुत्र रिक्कीर्ति आदि अनेक पुत्रीन भी दीक्षा ले ली। जयकुमार अवभदेव भगवान के ७१ वें गणधर हुए और मोक्ष ग्रान्त किया; सती सुलोचनाने भी दीक्षा धारण की और एकावतारी हुई।

अब हुए भारतान के सम्बद्धाण में जाकर वहाँ के धार्मिश्चन का अवलोकन कों :-

### भगतान कषभटेत का धर्मतैभन

मोक्षमार्ग के नायक ऐव धर्मतीर्थ के प्रवर्तक भगवान क्रषभदेव समबसरण में ८४ गणधरों के मध्य सुशोभित हो रहे हैं। उनके ममवसरण में २०००० केवलझानी गगन में विराजमान है: ४७५० शुतकेवली है; ४९५० शिक्षक मुनिवर है, ९००० अवधिजानी मुनिवर हैं, २०६०० विक्रियक्षद्धिधारी मुनिवर हैं, १९५५० मन पर्ययक्षानी मुनिवर है। - इस प्रकार कुल्त ८४०८४ (जैयसी हजार चौरासी) मुनिवरों का सम विराजमान है, - उन्हें नमस्कार हो! बाझी आदि तीन लाख प्रचास हजार आर्थिका मानाएँ भगवान के गुणों की उपासना कर रही है, इक्वतादि तीन लाख आवक और खुबतादि पाँच लाख आविकाएँ भगवान के कहे हुए मोक्षमार्ग में गमन कर रही है और तियेचों का भी पार नही है। ऐसी उत्तम धर्मसभा में दिव्यध्यनि प्रवाहित हो रही है और कितने ही जीव सम्यकत्वादि धर्म प्राप्त करके आत्मकल्याण साध रहे हैं। जैनपर्म की धरार अवश्वष्ठक में बहु रही है।

-इस प्रकार सज्जनों को उत्तम मोक्षफल की प्राप्ति कराने हेतु भगवान एक लाख पूर्व (-उसमें एक हजार वर्ष तथा १४ दिन कम) तक इस भरतभूमि मे तीर्थंकर रूप से विचरे। जब उनके मोक्षगमन मे १४ दिन शेष रहे तब पौष शुक्ला पूर्णिमा के दिन कैलास पर्वत पर योगनिरोध प्रारम्भ हुआ, दिव्यप्वति रूक गई।

ठींक उसी दिन अयोध्यानगरी में महाराजा भरत ने स्वप्न देखा कि मेर पर्वत उच्च होकर ठेठ सिद्धालय तक पहुँच रहा है; युवराज अर्ककीरिने ऐसा स्वप्न देखा कि महाऔषधि का वृक्ष मनुष्यों के जन्मरोग को मिटाकर स्वर्ग में जा रहा है; गृहपति ने देखा कि कल्पवृक्ष इच्छित फल देकर स्वर्ग में जा रहा है, प्रधानमने ने देखा कि एक रल्हीय लोगों को रल्नराण देकर आकाश में जाने की तैयारी कर रहा है; इसी प्रकार सेनापित आदिने भी भगवान कषभदेव ने मोक्षामन सूचक स्वप्न देखे और उसी प्रात-काल 'आनन्द' नामक दत समाचार लाया कि भगवान मोक्ष जाने की तैयारी कर रहे हैं।

तुरन्त ही समस्त परिवार सहित भरत चक्रवर्ती भगवान के समवसरण में आ पहुँचे, और १४ दिन की महामह नामकी महा पूजा प्रारम्भ की।

### भगवान का मोक्षगमन

माघ कृष्णा चतुर्वती के दिन सूर्योचय के समय भगवान अवश्वेब पूर्वसूख से अनेक मुनियों सहित पर्यकासन विराजमान हुए, सूक्ष्मिक्रयाप्रतिपाति नामक तीसरे शुक्ताच्यान द्वारा तीनों योग का निरोध करके अयोगी हुए, अन्तिम गुणस्थान में पीच लासुस्यर के क्रिक्साएण वित्तने समय में चीचे कुप्रसातिक्यानिवर्षित नामक शुक्ताच्यान द्वारा चार अप्यातिक्रमों का अत्यन्त अभाव करके कामागिति से अवशेरी सिक्सान हुएए। प्राप्त किया और अष्टमहागुणसहित उध्योगमन करके तनुवातवलय में लोकाम में विराजमान हुए। आस्माख में तक्षीतकर से चर्तमान में भी वे वही विराज रहे हैं। उन सिक्सप्त को नमस्कार हो।

इन्हों ने तथा चकवर्ती आदि ने भगवान के मोक्ष कल्याणक का महोत्सव किया।

कैलासगिरि पर ऋषभदेव भये सिद्धभगवानः साधी प्रभुके पंथको नमन करो गुणवानः।

[अपने २४ तीर्थंकर भगवन्तों के महापुराण में प्रथम तीर्थंकर भगवान ऋषभदेव का इस पूर्वभवों सहित मंगल-जीवनचरित्र पूर्ण हुआ।]

### \* \* \* \*

सगावान ऋषभदेव का महान जीवन चाहि आपने पड़ा। आपको सचमुख आनन्त्र हुआ! जिनमकि एवं योहसाधना को मंगल-कवियों आपके अन्तर में जागृत हुई!! - ही, तो अब ऐसे ही अन्य २३ तीक्षेकर घगवनों का अति धच्च मंगल जीवन चरित्र आप खेरो...और साथ ही साथ उत्तम प्रसंगों के चित्र देखेंगे, जीवस्से आपको आनन्द होगा।

इस प्रकार एक साथ अपने २४ तीर्थंकर भगवनों का महापुराण पड़कर आप वाह...वाह! कर उठेंगे। उन भगवनों के दिल्य गुण आपके चित्त में बस जायेंगे और वीन्यर्थ के मुल रहस्यों को आप जान लेंगे।

परन्तु है चाई! आप अंकेले ही इस महापुराण का लाघ मत लेना; अपने समस्त परिवार को तथा जैन समाज के पर-पर में सभी को इस पुराण का लाध प्राप्त हो सके ऐसी प्रभावना करना। जिस प्रकार आप बचपन में अपनी दादोगों से कहानियी सुनते थे, उसी प्रकार आप भी अपने परिवार को तीर्थकर भाषनतें की कहानियी सुनाना...आपके चार्ये अवकर ही धर्म का व्यस्कार होगा।

# भगवान ऋषभदेव आदि दस जीवों के पूर्व भवों का दिग्दर्शन

| L         | ε                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | (3)              | (e)                      | 3                         | 3                                                   | €.               | €             | ভ           | €                | ٤                                 |
|-----------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|--------------------------|---------------------------|-----------------------------------------------------|------------------|---------------|-------------|------------------|-----------------------------------|
|           | अव्यविव                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | भेवांस<br>म      | मुख                      | बाहुवालि                  | वृष्यसन                                             | अतत-<br>विभाग    | <b>-</b>      |             | all districts    | 44                                |
| *         | अस्त्रमा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | F.               | अतिपृद्ध<br>तब और<br>नतक | प्रीक्षियम् के<br>सन्तपति | प्रीतिसाजा के<br>मुत्री                             | प्रीतियां क      | ı             | -           | 1                |                                   |
| -         | महाभारत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | निर्मामिका       | शार्कुल सिष्ट            | ulmu[A                    | भोगभूम                                              | simajiti         | ı             | 1           |                  | _                                 |
| ~         | लस्तिमध्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | Halastuti        | दिवासकर देव              | प्रभाक्त देव              | क्रनकप्रम देख                                       | प्रमुक्त देव     | <b>新春</b>     | यानी राजा   | steepelt affeten | गानादी वनिकृत्तेषी इत्स्तर्थ      |
| <u>ئە</u> | वस्त्रकंपा/वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | श्रीमाठी राजी    | यतिकार मंत्री            | Ganafit                   | मुरोहित                                             | मासेठ            | Æ             | Į.          | Ė                | Table 1                           |
| ×         | Alterial de la constanta de la | भाग्याम्<br>आवां | आसमित्र                  | अहमिन्द                   | अहमिन्द्र                                           | अहमिन्द          | योगप्रमि      | मीममूमि     | मीतामी           | all profits                       |
| s         | Affer de                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | स्वयुरम् देव     | अहमिन्द                  | अहमिन्द                   | अहमिन्द                                             | असमित्र          | धिमांगद देव   | मिनकुम्बत   | मोहर हैंब        | मनोरक देख                         |
| 5         | सुविधि राका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | केशन पुत्र       | अहमिन्द                  | अहमिन्द                   | अहमिन्द                                             | आहमिन्द          | वसदाय शबी     | अस्सेन राजा | Najne ten        | विश्वांगद्ध राज्य शास्य दमन राज्य |
| 9         | अच्छीरेन्द्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | अच्छान्द         | असमिन्द                  | आहमिन्द                   | अहमिन्द्र                                           | आहमिन्द          | अन्त्रुक्तरेत | अन्बुतदेव   | अच्चुत्रवेत      | अन्बुहादेव                        |
| ٧         | and the same of th | फनवस             | (ma)                     | महाबाह<br>(भाई)           | पीठ (भाई)                                           | महापीठ<br>(मारी) | (E) E         | 18 (H.)     | (dun)            | अस्पानित<br>(मर्म)                |
| •         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                  | (मीवें भव                | म सह समें भी              | (नीवें भवमें यह दहों जीव सर्वाथिसिद्धि में देव थे।) | में देश के।)     |               |             |                  |                                   |

# [यह दर्सो जीव उस भवमें मोख को ब्रम्स हुए।]

कुत्र सम्मेन

अप्रिक्त (पुत्र) पुत्र गम्बस्तेन गम्बस

HEATH (gr)

अन्त निक्य (पुत्र) गण्धम

वृषम्बन्धन (पुत्र) गणस्यर

बाहुबरिर,

मरत सक्री

श्रेयास गणधर

to manda

# ६ तथा ८ यह दसीं अपन दूर्व भव में एकताव मुन्ताज का चर्नोपदेश हुन (है हैं, उनका भाववादी दर्मन करने के किये देखिने पुड

[5]



अपने अनत चतुष्टच चक्र द्वारा जिन्होने राग-द्वेप-मोहरूप समस्त शत्रुओ को जीत लिया है परन्तु जो स्वय क्रोघाटि किसी शत्रु द्वारा विजित नहीं होते - ऐसि भगवान अजितनाथ तीर्थकर को नमस्कार हो।

तीर्धवर भगवन्तो का आत्ममाधनामय जीवनचित्र पढते-सुनते हुए मुमुखु जीव को आत्ममाधना का उत्साह अगृत होता है और संसार-धोगों के प्रति वैराय-उदासीनता होती है। इम प्रकार पुराणपुरुषों की कथा मंगतरूप है। यह दूसरे तीर्धकर अजितनाथ का जीवन चरित्र है, उसमें प्रथम उनके पूर्वभव की कथा मुत्तों -

इस जम्बूद्वीप के पूर्व विदेशक्षेत्र में सीतानदी के किनारे पुण्डीकिणी नगरी में वर्तमान मीमध्य तीर्थंकर विराज रहे हैं। उसी नदी के दूसर किनारे सुसीमानगरी नामकी सुन्दर नगरी हैं। पूर्वकाल में वहीं विमनवाहन राजा राज्य करते थे। वे राजा महान प्रभावणाली, गुणवान धर्माच्या थे। वे जैनधर्म के महान उपसक थे। व विमनवाहन ही अपने अजितनाथ तीर्थंकर का जीव है।

राजा विमलवाहन जानते थे कि संसार में जीवों को धर्म की साधनापूर्वक सत्पुण्य का बंध होता है, पुण्य द्वारा अर्थग्राप्ति होती है और अर्थ द्वारा भोगसामग्री मिलती है। इस प्रकार अर्थ और भोगों का मूल कारण पुण्य है। - ऐसा ममझकर वे धर्म की साधनापूर्वक शुभभाव में वर्तते थे, लक्ष्मी में या भोगों के आसक नहीं होते थे। वे जानते थे कि भोगासिक में सुख नहीं है, सुख तो वीतराग धर्म द्वारा है। वे न्यायपूर्वक प्रजा का पालन करते थे। उनके राज्य में मंसर-मिंदरा का सेवनादि पाप प्रवृत्तियों नहीं थीं। यथा राज्य प्रजा है। वे न्यायपूर्व भें का पालन करते थे। अज्ञावन भी सदावारी थे, अनुधर्म का पालन करते थे और सर्व प्रकार से सुखी थे, एक भावी तीर्थंकर जिनके राजा हों वे क्यों सुखी नहीं होंगे?

भावी तीर्थंकर एवं आत्मकारी ऐसे उस सहस्रजा विसलवाहर को शतकेवली प्रतिसंज के दर्शन कार अपके उपदेश से वैराग्य जागत होने पर विचार आया: और, इस ससार में मैं कब तक रहेगा ? इन राजधोगों - में आत्मा का सख कहाँ है? मैंने जिसका अपूर्व स्सास्वादन किया है ऐसे अपने बैतन्यसख को मैं पर्ण कब पापन करूँगा ? उसकी पापन हेत मुझे इन अवत के कथाओं को लोडकर पर्णरत्नत्रय कार कारा योग्य है। इस कार्रार में रहता तो आयकर्म के आधीन है। आय प्रतिक्षण घर ही रही है उसकी समाप्ति से पूर्व यह राजमोह कोहका मुझे आत्मसाधना कर लेना गोग्य है। ऐसा विचार कर वैतासभावना पर्वक के महाराजा जिन्हींभा लेका रुपांच्याची मनि हरा चामे में तीन प्रकार के क्यांसे को नष्ट किया और बारम्बार आत्मध्यान में उचयोग लगाकर शद्योपयोग द्वारा उत्साहपर्वक मोक्षमार्ग में प्रवर्तन लगे। यहापि वे स्वाचीन थे, विषयों से विरक्त थे, तथापि मोसलक्ष्मी की शोधा में आसक्त होका उसके आधीर हो गये. मोक्सलक्सी में चित्त लगाकर वे तीव तपस्या द्वारा विशद परिणामी होते गये और कर्मबंधन को तोड़ने लगे. उन्होंने चैतन्यधावना हारा बारह अग का जान पगट किया और क्षायिक सम्यक्त्यसहित दर्शनविशद्धि आदि सोलह भावनाओं द्वारा तीर्थंकर-नाम कर्म बाँधा। उनकी आत्मसाधना मेमी उस कि अब बीच में मात्र एक भव काके हम्में भवमें परमात्मा बनना निश्चित हो गया। उन पन्टिय विजयी विमलवाहन मनिराजने उत्तम आराधनापर्वक समाधिमरण किया और स्वर्गलोक में सबसे उपर जो पाँच अनुत्तर विमान - जोकि सिद्धपरी के एकदम निकट है - उनमें से विजय नामक विमान में उत्पन्न हरा ।

उस देवलोक में उनकी आय तेतीस सागर की थी: उनका शरीर भी शक्ल लेश्यावान था और आतमा भी शक्ल लेश्यावान था. इसलिये द्रव्य से और भाव से दोनों प्रकार से वे उज्ज्वल थे। उनका शरीर अति रूपवान था. वे साढे मोलह मास में एक बार बास लेते थे और तेतीस हजार वर्ष में एक बार मात्र मानसिक अमत का आहार गहण करते थे. देवों को बाह्य भोजन या पानी रूप कोई आहार नहीं लेना पडता। लोकनाडी (असख्यात योजन की त्रसनाडी) में स्थित समस्त रुपी पढार्थों को वे अवधिनान हारा जान सकते थे पान्त उपयोग को बारस्वार जहाँ-तहाँ घमाते नहीं थे इसलिये बारस्वार अवधिकात का प्रयोग तहीं करते थे. आतिएक धानना में ही विशेषक प से उहते थे. और अपने जैसे अन्य देवों के साथ धर्मचर्चा कारे थे। उस विजय विमान में निवास कानेवाले सपस्त देव आत्मजानी एवं सम्यादृष्टि थे: तथा पर्वभव में मनि होकर शद्ध चारित्र का पालन करके आये थे. इसलिये उनको अत्यन्त वीतरागता थी। उस देवविमान में और भी देव अज्ञानी या मिथ्यादृष्टि नहीं थे. सब मोक्षगामी थे। विशाल मेरुपर्वत को भी खेल-खेल में उखाड़कर अन्यत्र रख दे ऐसी अदभत शक्ति उनमें थी, यद्यपि वे कभी ऐसा करते नहीं थे। पाँच इन्द्रियसम्बन्धी विषयभोगों का जो सख है, उसकी अपेक्षा अनन्तगना सुख वे विषयभोगों के बिना ही पुण्यप्रभाव से भोगते थे, और उन्हें चैतन्य के अनुभव का जो सख था उसकी तो बात ही क्या। वह तो सिद्धों की जाति का था।

अजितनाथ तीर्थंकर का जीव ऐसे सुखपूर्वक असंख्य वर्षों तक उस विजयविमान मे रहा...बहाँ भी यह जीव आराधना यक्त था और उसे निरन्तर तीर्थंकर-प्रकृति बैंधती ती। उस महाभाग्यवान जीवकी आय उस देवलोक में जब कह मास शेव रह गई और मनच्यलोक में अवतरित होने की तैयारी हुई...सब क्या हुआ ? यह अव पहेंगे।

[इति अजितनाथ तीर्थंकर पूर्वभव वर्णन]

अयोध्या नगरी - जिसका दूसरा नाम विनितानगरी और तीसरा नाम साकेत पुरी - यह वही पविष्ठ नगरी है जहाँ पवास लाख-करोड़ सागरोधम पूर्व में भगवान प्रावभवेत प्रथम तीर्थंकर के रूप में अवतरित हुए थे, पहात उन प्रभु के इश्याकुष्या में ही महाराजा जितराष्ट्र हुए, उनकी महारानी विजयसेना; उनकी कुकि में (ज्येड कृष्णा अमावस्या को) द्वितीय तीर्थंकर अजितनाथ का आगमन कुमा। उस अबसर पर राज्यसहल के प्रगाण में पन्तह मास तक करोड़ो रत्नों की वर्ष हुई। विषया गानीने हाथी आदि मंगलस्वक्य वेखे और महाराजा से बात करके उनका फल पूछा। आत्मक्षानी महाराज जितराष्ट्र को अवधिज्ञान था; उसके हारा जानकर उन्होंने कहा कि - हे देवी। इन सर्वोत्तम स्वर्णों का मंगल फल यह है कि सर्वोक्तम ऐसे तीर्थंकर का आत्मा तुम्हार उदर में आया है, तह पुत्र मति-श्रुत-अवधि तीन ज्ञान साथ लाया है। यह बात जानते ही महारानी ने तथा समस्य नाय जनो का अपार हर्ष हुआ। देवलोक के देव-वेखेन्द्र भी हर्षित होकर अयोध्या आये और प्रभुके माता-चिता को देवी वस्वामुख्यों की भेट देकर सन्मान किया।

माय शुक्ता दसवी के शुभदिन महारानी विजयामाता की कुक्षि से भरतक्षेत्र के दूसरे तीर्थंकर का अवसार हुआ। इन्द्र ने उनका जन्माभिषेक करके, 'अतिकत्ताध' ऐसे नाम द्वारा उनकी स्तुति की। उनकी आसु बहतर लाख पूर्व थी और शरीर ४०० धनुष कैंचा था (१ धनुष बराबर ३ मीटर), लगभग ७१ लाख पूर्व तक उन्होंने राजभोग किया; परन्तु उन राजभोगों में सुख कहीं था? वे जानते ही थे कि यह इन्द्रिय-विषय सुके कभी सुखी नहीं करेंगे अन्त में तो इन्हें छोड़कर मोक्षगद की साधना कर्कगा तभी मुझे पूर्ण सुख होगा।



कैरान्यवन्त महाराजा अजितनाथ एक बार राजमहरू की छत पर बैठे-बैठे खिली हुई चाँदनी में प्रकृति की शोभा निहार रहे थे। इतने में आकाश से एक तेजस्वी तारा खरुरू.. करता हुआ खिर गया... उसे देखकर वे ससार की क्षणभूरता का विचार करने लगे कि - अरे, इस संसार के भोगसंयोग और पुण्य सब अस्थिर है! - ऐसा चिन्तवम करने से उनका वित्त संसार-भोगों से विरक्त हो गया। अहा, जिसका निकट में ही - शीघ्र मोत्रा होने वाला है ऐसे भव्यातमा को समार छोड़ने का कोई न कोई निर्मित बन ही जाता है। भगवान अजितनाथ महाराजा का चित्त संसार से विरक्त होते ही सारस्वत आदि अष्ट जाति के देवकावि (ब्रह्मार्ष देव अर्थात् ब्रह्मलोकवासी लौकान्तिक देव) प्रभु के पास अयोध्यापुरी में आये

और बन्दम करके कहने लगे - हे देव! संसार छोड़कर चारित्रदशा आंगोकार करने के आपके विचार अति उत्तम हैं; आपके बैराम्य का हम अनुमोदन करते हैं। - इस प्रकार उन देवों ने स्वयंदुद्ध भगवान अजितनाक्ष के बैराम्य की महान प्रदांसा की।

वैरागी प्रधने पर्व में भोगे हुए राजभोगों को कुठन की भीति छोड़ दिया, राग को आग समान जानकर उसे भी वर किया और अपने आप तथा धारण करके राज्यसक्य मोक्षरक्ष में आकृत हो गये। माध शक्ला नीवी के विन वेकों ने प्रथ के वीकाकल्याणक का महोत्सव मनाया। वीकावन में गमन हेत देव 'सुप्रभा' नामकी पालकी लेकर आ पहुँचे: बद्धपि उस 'सुप्रभा' की प्रभा दिव्य थी परना प्रभ अजितनाथ उसमें आस्त्र होते ही उनकी असिन्य जानपंभा के समझ वह विकारपानान संपंभा थी अप्रधा बन गई. चैतन्य प्रधा के समक्ष वह जब की प्रधा निष्युध हो गई: तब पालकी लाने बाले देव भी लिकित हो गये कि और एम की बीतरानी शोभा के समझ हमारे वेवलोक के विच्या कैपन भी निकास हो जाते हैं। प्रभ के साथ एक तजार राजाओं ने वीक्षा ले ली। स्वयं परमण्ड-परमात्मा होने के लिये अवतरित उन महात्मा को दसरे किसी गुरु की आवश्यकता नहीं थी। सिद्धों को वन्दन करके प्रभु स्वयं दीक्षित हुए और शुद्धोपयोग में एकाए हो गये। उसी समय उन्हें सातवाँ गुणस्थान तथा मनःपूर्याय ज्ञान प्रगट हुआ। तीन ज्ञान तो पूर्वभव से ही साथ लाये थे और चारित्र दशा में बीधा ज्ञान प्रगट हुआ साथ में अनेक महान लक्षियाँ भी प्रगट हाँ: परन्त चैतन्य की ऋति में निमम प्रभ को बाह्यप्रदि का कोई लक्ष नहीं था। इसरे दिन अफित मनिराज ने बनसे बिहार करके साकेतपरी - अयोध्या में प्रवेश किया। प्रभु के प्रवेश से नगरजनों में आनन्द फैल गया, और धर्मात्मा - दानी परुषों का तो सानों ऐसे सपान के योग से महाभाग्योदय हुआ। तीर्थंकर - मुनिराज को सर्वप्रथम आहारदान बहुरा नामक धर्मात्मा महीपाल ने दिया...उसके सातिशय पण्ययोग से तत्क्षण वहाँ देखों ने रत्नवष्टि आदि पंचाक्षर्य पार किये।

मनिदशा में रहकर प्रभने बारह वर्ष तक आत्मसाधना की. शुद्धोपयोग द्वारा बारम्बार आत्मच्यान किया और पौष शक्ता ११ के सायंकाल केवलज्ञान प्रगट करके वे सर्वज्ञ-अस्तित परमातमा हो गये। उसी समय तीर्थंकर प्रकृति के उदय का प्रारम्भ हुआ। इन्हों ने समवसरण की रचना की और दिव्यध्वनि द्वारा दसरे तीर्थंकर का धर्मशासन स्थापित हुआ. धर्मचक्र का प्रवर्तन हुआ। भगवान अजितनाथ तीर्थंकर की धर्मसभा में सिहसेन आदि ९० गणधर थे. जो चार ज्ञानधारी-एव श्रुतकेवली थे। तदपरान्त बीस हजार तो केवलजानी अरिहंत भगवन्त समवसरण में प्रभ के साथ आकाश मे विराजते थे; एक लाख मुनि तथा तीन लाख बीस हजार आर्थिकाएँ थी। तीन लाख धर्मात्मा श्रावक एव पाँच लाख श्राविकाएँ थीं। सिंह, हाथी आदि लाखों तिर्यंच भी प्रभुकी वाणी सुनकर आत्मज्ञान को प्राप्त हुए थे और असंख्य देव प्रभ की सेवा करते थे। धर्मसभा में भगवान बंध-मोक्ष का स्वरुप समझाते थे। मिथ्यात्वादि मोहभाव जीव को बध के कारण होने से दृ:खरूप हैं, और सम्यक्त्वादि शुद्ध वीतराग भाव जीवको सखरूप तथा मोक्ष के कारण हैं। इस प्रकार भगवान के उपदेश से बंध-मोक्ष सम्बन्धी सर्व भावों का स्पष्ट स्वरुप समझकर अनेक भव्य जीवों ने भेदजान प्रगट किया और बंधरूप भावों को छोड़कर मोक्षके कारणरूप भाव प्रगट किये। चारों ओर बीतरागधर्म का वैभव छा गया। यद्यपि तीर्थंकर प्रकृति के महत् पुण्ययोग से समबसरण लक्ष्मी की शोभा अन्द्रत-आश्चर्यजनक थी. परन्तु मोक्षलक्ष्मी के समक्ष वह भी लज्जित होकर निस्तेज हो जाती थी। सच ही है. चैतन्यलक्ष्मी के समक्ष जड़ लक्ष्मी की शोधा कहीं तक टिकेशी?

अनादिकाल से केवलज्ञानादि निकगुणों के घातक ऐसे मोहादि शत्रुओं का भी भगवान

अजिलताधने नाश कर दिया था और निजगुण कैभव प्राप्त कर लिया था। यद्यपि अभी तीर्यंकर प्रकृति आदि अधातिकर्म विद्यमान थे, परन्तु उनमें अजित प्रभु को जीतने का सामर्थ्य नहीं था, अपितु वे प्रभुके आधीन वर्तते थे। बीतरागी प्रभु अजितनाथ सच्युच अदितीय विजेता थे। वे किन्तीं पापों द्वारा अथवा किसी मिथ्यावादी द्वारा नहीं जीते जा सके और, प्रभु की तो क्या बात! - भक्तकर भी उन अजितप्रभु के अवलास्तर मात्र से पायों पर तथा मिथ्याल पर विजय प्राप्त करने लगे। प्रभुने लाखों - करोड़ों वर्ष तक भरतभूमि मे विद्यार करके दिव्यभ्वति का अमृत बरसाया और सर्वत्र भर्म का सुकाल प्रवर्तित किया। एक मास आयु गेण रती तब प्रभु सम्मेदाजल पर पथारे ..दिव्यभ्वतिकर वचनयोग थम गया और प्रभुने अग्राविकर्यों की भी शिरोण विजेत प्राप्त को।

अब प्रभु का आयुकर्म ते अन्तर्मृहर्त मात्र ही शेष था, परन्तु दूसरे तीन कर्मों की स्थिति अधिक थी, इसलिये उन कर्मों की स्थिति को तोड़कर आयु जितनी ही कर देने के लिये, इच्छा के बिना भी प्रभुके आत्मप्रदेश विस्तरित होकर समस्त लोक में फैल गये और निमेषमात्र से भी अल्पसमय में अतिरिक्त कर्मों को आत्मप्र में से खिरा दिया। पश्चात थोड़ी ही देर में मिद्धकर टूंक पर तीसरे और वीथे शुक्लथ्यान द्वारा के अनुकला पंचमी को सर्व कर्मों के क्षयपूर्वक सम्पूर्ण आत्मशुद्धि प्रगट करके सिद्धालय में कियारे। उन्हें समस्तरा हो।

### अजितनाथ जिनसज की सिद्धवस्कूट है जेह; मन-वश्च-तन कर पूजहैं, शिखर सम्मेद यजेह।

पहले भव में ओ विदेहक्षेत्र में विभलवाहन राजा थे, पश्चात् मुनि होकर विजयविमान में आहमिन्द्र हुए और फिर भरतक्षेत्र में दूसरे तीर्थंकर रूप में अवतार लेकर मोक्ष प्राप्त किया, उन भगवान अजितनाथ का जीवन-चरित्र यहाँ समाप्त हुआ।

### द्वितीय चक्रवर्ती : सगर महाराज

इस भरतक्षेत्र में प्रथम तीर्थंकर भगवान ऋषभदेव हुए; उनके पुत्र भरत प्रथम चक्रवर्ती हुए, तत्पश्चात् दुसरे तीर्थंकर अजितनाथ हुए और उनके तीर्थं में 'सगर' नामक दूसरे चक्रवर्ती हुए। उनकी कथा ''जैनथर्म की कहानियीं'' के तीसरे भाग में छपी है, वह सक्षेप में इस प्रकार हैं:-

वे सगर चकवर्ती पूर्वभव में विदेहकोत्र में जयसेन राजा थे। उन्होंने तथा उनके मित्रने दीक्षा ली और स्वर्ग में गये। वहीं भी दोनो देव मित्र थे और उन्होंने ऐसी प्रतिज्ञा ली कि जो पहले मनुष्य होगा उसे दुसरा देव प्रतिबाध प्राप्त करावेगा।

अन, पहले जयसेन का जीव स्वर्ग से अनतरित होकर अयोध्या में सगर चक्रवर्ती हुआ। उसके साठ हजार सुन्दर पुत्र थे और उनपर अतिस्तेह था।

एक बार उनके पुत्र कैलासगिरि गये थे; तब चक्रवर्ती को प्रतिबोध देने के लिये उनके प्रित्र-देवने एक युक्ति की; कैलासगिरि गये हुए उनके सब पुत्र सौप के काटने से मृत्यु को प्राप्त हुए हैं - ऐसा हुग्य बनाया। फिर राजा सगर के पास ब्राह्मण का रूप लेकर आया और अपने मृत पुत्र को जीवित करने की याचना करने लगा।

तब चक्रवर्ती ने कहा: हे भाई! जिसकी आयु पूर्ण हो गई हो उसे किसी प्रकार नीबित नहीं किया जा सकता; इसलिये तुम वैराग्य प्रगट करके आत्महित करो। ब्राह्मण ने कहा: ठीक है महाराज! आपकी बात सत्य है। अब मैं आपकी एक गम्भीर समाचार सुनाता है, उसे सुनकर आप भी वैराग्य प्रगट करके आत्महित की साधना में तत्पर होना। - ऐसा कहकर साठ हजार पत्रों की मत्य के ममाजार कहे।

उसे सुनते ही पहले तो सगर चक्रवर्ती मूच्छित हो गये; परन्तु मूच्छा टूटते ही उनका आत्मा एकटम जगाम हो उता और वैराष्ट्र भावना पूर्वक उन्होंने टीक्सा ले ली।

भिन्न को प्रतिबोधने का कार्य पूर्ण होते ही वह देव अपने यधार्थ रूप में प्रगट हुआ और चक्रवर्ती को नमस्कार करके कहने लगा कि - हे महाराज! आपके पुत्र वास्तव में मरे नहीं है; मात्र आपको कैरान्य प्राप्त कराने के लिये मैंने यह यकि की है। ऐसा कहका उन पूत्रों को जीवित कर दिया।

यह बात जानकर वे सब राजपत्र भी वैराग्य को पाप्त हुए और जिन्हीक्षा ग्रहण कर ली।



अन्त म, सगर चक्रवर्ती और उनके साठ हजार पुत्रों ने केवलज्ञान प्रगट करके मोक्ष प्राप्त किया . उन्हें नमस्कार हो!

'मित्र हों तो ऐसे हों....कि...जो धर्म की प्रेरणा दें।'

(संस्कृत-महापुराण सर्ग ४८ के आधार से)

\* \* \* \*

[8]



जो भव-रहित होने पर भी 'सं-भव' हैं - ऐसे तीसरे तीर्थंकर देव की सेवा हमें रत्नव्रय प्रदान करो!

अपने चरित्रनायक तीसरे तीर्थंका **संभवनाध** भी पूर्वभव में भगवान अजितनाथ की भौति विदेहक्षेत्र में क्षेमपुरी नामक सुन्दर नगरी के राजा थे, उनका नाम भी विमलवाहन था।

वे महाराजा विमलवाहन एक ही भव के पंधात मोक्ष प्राप्त करने वाले थे. जिन्हें अति निकटकाल में मोक्षदशा की प्राप्त होना हो वह भव्य जीव विषय-कषायों ने क्यों आसक्त रहेगा? राजा विमलवाहन को एक बार ससार से वैराग्य होने पर वे विचारने लगे कि -

- ★ और, ससार के प्राणी मृत्यु के मुख में पड़े होने पर भी जीने की आणा रखते हैं! अनन्तकाल में जन्ममरण कर रहे हैं तथापि मीह के कारण उससे छटने का उपाय नहीं करते।
- ★ आयु तो असस्य समय की ही है, तथाणि जीव उसे शरणभूत मानता है. आश्चर्य की बात तो यह है कि आयु भी प्रतिक्षण क्षीण होकर उसे मृत्य की ओर पंकेल रहा है।
- ★ कपायों की आकुलता में सत्तप्त वह जीव तिनकों की छाया जैसे विषयभोगों के आश्रय में शानित तेने की चेष्टाएँ करता है जिस प्रकार तेज धूप में खड़ा हुआ कोई मूर्ख मनुष्य आकाश में उड़ते हुए पत्ती की छाया का आश्रय लेने की चेष्टा करता है. तो उस जीव को कैसे आश्रय मिलेगा? उसी प्रकार अज्ञानी जीव विषय भोगों के आश्रय से शानित लेने का प्रयत्न करते है, उन्हें कैसे शानित प्राप्त होगी? भोगवृतिका त्याग करके अपने अतीन्द्रिय चैतन्यतस्य की शरण लेना ही शानित का उपाय है। वहीं अनन्त सुखका धाम है और सन्त पुरुष दिनरात उसीको ध्याकर परम पदकी साधना करते हैं।
- ऐसे वैराग्य चितनपूर्वक महाराजा विमलवाहन संसार को त्यागकर मुनिदीक्षा ग्रहण करने को तत्यर हुए।
  - ठीक उसी समय उसनगरी में स्वयंप्रभ तीर्थंकर का आगमन हुआ। राजा विमल वाहन अति

हर्वपूर्वक धराबान की बन्दना कार्न गये और वहीं दीक्षा लेकर उनके शिष्य बन गये। एक भावी तीर्वकर वर्तमान तीर्वकर के विष्य हुए। श्री तीर्वकरिव के बरणों में रहकर उन्होंने बारह आंग का हान किया और शायिक सम्बन्धन सिंहत दर्शनबिगुच्यि आदि १६ उत्तम धावनाएँ धायो; विसस्ते उन्हें तीनों लोकमें हदंगय सीध उत्पन्न करनेबालों ऐसी तीर्वकर प्रकृति का बंध हुआ। परन्तु पुनिराज विभल्वाहन तो उस कर्मचेतना से अलिप्त हानकेतना में ही तत्पर थे; हानचेतना हारा आस्पताल्व के आनव्यका उपभोग करते थे और कर्म को तथा राग को अपनी अपुनिसे बाहर एक्को थे। इस प्रकार शुद्ध आराधनापूर्वक समाधिमरण करके वे स्वर्ग लोक में समस्त स्वर्गोंसे उत्पर प्रथम प्रवेषक में, वर्शन सिंहत पुरर्शन विमान थे उत्पन्न हुए। पुण्यप्रतापसे उनको अनेक आखर्यकानक महान क्राइयों प्राप्त थी; परन्तु अपने आस्पाकी अनन्त वैतन्यकादि के समझ उस पुण्य क्राद्धि को वे दुच्छा मानते थे, इसलिये उसमें कहीं उनका वित्त नहीं संगता था...और वैतन्य की आराधन को वे खणमात्र थी भलते नहीं थे।

इस प्रकार उन्होंने आराधनापूर्वक असंख्य वर्ष (२३ सागरोपम) स्वर्गलोक में बिताये। स्वर्ग लोक का उनका सुख देवियों से रिहत था...उसके द्वारा ये जगत से कहते थे कि -अरे जीवों। विवयों में सुख नहीं है, विवयों से रिहत सुख ही महान सुख है, वही सन्वन सुख है। स्वर्गलोक में १६ स्वर्गले ऊपर के वेषों को इन्द्रानी आदि देवियों का योग नहीं होता, तथापि वे अधिक सुखी है; विवयों से पार बैतन्य सुखका राजा विस्तवाहन को अनुभव था...स्वर्ग लोक में ग्रैन्थियक से लेकर सातवें नरक तक के असंख्य योजन क्षेत्र में आ- जा सकें ऐसी उनको विक्रियाकरिय थी, पान्तु आकुलता न होने से वे गमनागमन नहीं करते थे। उनको लेक्या सुख्त थी, परिणाम उन्जनवर थे। स्वर्गलोक्ष के दूसरे अहमिन्द्र भी उन्हें देखकर प्रसक होते थे कि अहा, एक भावी तीर्थंकर यही विराज रहे हैं - जोकि यहाँ से संधि तीर्थंकर रुप में अवतार लेंगे। ऐसे अनेक तीर्थंकर एक साथ वहीं विराजमान थे. स्वर्गिक स्वर्गलोक में ऐसे असंख्य निकट-भव्य जीव हैं कि जो वहाँ से विराज स्वर्गलोक्ष के स्वर्ग अक्टिंग्ल स्वर्गलोक में ऐसे असंख्य निकट-भव्य जीव हैं कि जो वहाँ से

इस प्रकार अपने चरित्रनायक संभवनाथ-तीर्थंकर के जीवने स्वर्गलोक में दिन्य पुण्योदय के बीच असंख्य वर्ष विताये...जब वहाँ की आय के मात्र छह मास शेष रहे तब...

### संभवनाथ : गर्भ-जन्म कल्याणक

भरतक्षेत्र की आवस्ती नगरी के राजमहल में अचानक दिख्य रत्नोंकी वर्षा होने लगी... नगर में आनन्दाक्ष्य छा गया। उस नगरी के महाराजा इंद्रराज और महारानी सुवेणा थीं। छह मास पक्षात् स्वर्ग की आयु पूर्ण होने पर उन अहमिन्द्र का जीव सुवेणा देवी की कुकि में अवतरित हुआ। उस समय महारानी ने उत्तम स्वप्न देखें और ऐरावत हाथी को सुखमें प्रवेश करते देखा। इन्ब्रेमि आकर तीसरे तीर्थंकर के माता पिता का सन्धान किया, प्रशंसा की और देवलीक की दिख्य बन्त्रिए येट कीं। छप्पन कुमारिका देखियाँ आकर माता की सेवा करने लगीं। सवानी महिने आनन्त्रपूर्वक बीत गये।

कार्तिक शुक्त पूर्णिमा को तीर्धंकर संभवनाथ का जन्म हुआ और तीन लोक हर्ष विभोर हो गये। नरक के बीवों ने भी क्षणभर साताका अनुभव किया... और उससे आहर्ष चिकत होकर कितने ही बीवोंने तीर्धंकर-महिमा के चिंतन द्वारा सम्यव्हांन प्राप्त किया। समस्त स्वर्गलोक प्रेमालवाद्योंके आनन्दमय कोलाहल से गुंजायमान हो उठा और देवगण भरतक्षेत्र में तीसरे तीर्थंकर का अन्मोलस्य मनाने हेतु हर्ससहित क्षावस्ती नगरी में आये। मेरुप्यंतपर जन्मभिखेक के पहातृ हन्द्रदे सृति करते हुए कहा : हे समयनाथ! आपको अभी तीर्थंकर नामकर्मका उदय तो नहीं आया है, उससे यूर्व भी आपके जन्म से जीवों को हेतना सुख मिल रहा है, तो फिर केवल्तवान प्राप्त करके जब आप तीर्थंकर होंगे और जगत् को मोक्ष का मार्ग बतलायेंगे- उस समय जीवों को जो महान सुख होगा उसकी तो बात ही क्या!! अहा, जिस प्रकार केवलवान होंगेसे पूर्व सम्यवस्त्रका सुख भी अचित्रय होता है उसी प्रकार भाव-तीर्थंकर होनेसे पूर्व 'बाल-तीर्थंकर' रूपमें भी आप जगत को अधिव्य होता है उसी प्रकार भाव-तीर्थंकर होनेसे पूर्व 'बाल-तीर्थंकर' रूपमें भी आप जगत को अधिव्य होता है उसी प्रकार भाव-तीर्थंकर होनेसे पूर्व 'बाल-तीर्थंकर हम देवलीक के देव भी आपकी सेवा करने यहीं आये हैं। समस्त स्वर्गालोंक आप के चरणों में नमीभृत होकर जगत को सूचित कर रहा है कि आप देवों के भी देव है, और देव सुखकी अपेशा मोक्षसुख महान है। प्रभो! जिसप्रकार स्वाद्याद्याद के दिवय प्रतापक समझ एकानत्रक मिण्यामत दिक नहीं पाते, उसी- प्रकार आपके दिवय प्रताप के समझ देवों का तेज भी निस्तेज हो जाता है। जिस प्रकार व्यवस्त अपने साथ माण्य कित तत्रकर उराज होता है, उसी प्रकार आप भी तीन ज्ञान सहित अवतरित हुए है। देव। आप विना कारण है जीवों के लिये आप महान भण्या के समान सुखकारी है, आपका जन्म की को सुखका कारण है।

—इस प्रकार भिक्तिपूर्वक स्तृति करके इन्द्रने प्रभुक्ते सन्मुख आनन्द नाटक करके अपना परमहर्ष प्रगट किया। जन्मोत्सव मनाने के पञ्चात् देवगण पुन देवलोक मे चले गये. परन्तु कुछ देव रुक गये भगवान के निकट वे इतने प्रसन्न थे कि स्वर्ग लोक को भूलकर यहीं रह गये और बालकों का रुप धारण करके बालप्रभु के साथ खेलने लगे। अहा! तीर्थकर के साथ मिलना-जुलना-खेलना किसे अच्छा नहीं लगेगा ? और स्वर्ग के देव किन के साथ खेलने के लिये आये उनके महापुष्य का क्या कहना! अरे, पुण्य तो उन देवों के पास भी धा, परन्तु प्रभु के सान्निष्य में सम्यक्त्व प्राप्ति हेतु वे प्रभु की सेवा मे रहने लगे थे।

दूसरे तीर्थंकर अजितनाथ के मोक्षगमन पश्चात जब उनकी तीर्थंकर परम्पग में ३० लाख करोड़ सागर बीत गये तब तीसरे तीर्थंकर संभवनाथ हुए। (इम अंतर में उनकी आयुके ६० लाख पूर्व भी सम्मिलित समझना।) उनका चरणचिन्ह अध (घोड़ा) था।

बालतीर्थंकर पीर-पीर बंडे होने लगे। मनुष्यलोक में रहनेपर भी उन्हें देवजनित सुख-वैभव प्राप्त थे। परनु उनका बैतन्य जनित सुख कही देवलोक से नहीं आता था, वह तो उनमें स्वयमेव था, अन्य किसी की अपेक्षा उसमें नहीं थी।

### संभवनाथ : वैराग्य और दीक्षा

इस प्रकार महाराजा सभवनाथ को राज भोग में आत्मकान सहित ४४ लाख पूर्व बीत गये। एक दिन मार्गमीर्थ गुस्तमा पुणिमा को वे राजमहरू में ग्रामित्पूर्वक बैठे प्रकृतिकी शोभका अवलोकन कसते हुए आतम-महिमा का चिन्तन करते थे कि- इस विश्वकी शोभा को देखनेवाला-ज्ञाता में है, मेरी चेतन्य शोभा अद्भुत से भी अद्भुत है

हतने में अचानक ही आकाशमें अदभुत शोभायमान मेघरचना हुई जैसे किसी सुन्दर देवनगरी का निर्माण हुआ हो। और देखते ही देखते वह दृश्य विलीन हो गया, मेघरचना बिखर गई। उसे देखते ही महाराजा सभयनाथ को बैराग्य जागृत हुआ कि- अरे, इस ससार के भव -तन- भोग भी मेघरचना की भौति क्षणभंगुर है।...और उससे उनका चित्त एकदम बिरक्त हो गया। भव रहित संभवनाथ वैशाय पर्वक संसाके स्वरूप का विचार -चिंतन करने लगे-

★ और इस जगत में दूसरा कोई यमराज नहीं है, इस गरीर में विद्यमान आयु ही यमराज है गरीर के भीतर रहकर वह प्रतिकृष गरीर को ही नष्ट कर रहा है और जीव को देहरुगी पिकरे में बन्द कर रखा है; तथापि मुखं जीव गरीर को अपना घर समझकर उसमे निवास कर रहे हैं।

★ और, मोही जीव जिन्हें सरस मानकर मित्र की भौति जिनका सेवन करते हैं, वे इन्हिक्य तो नीरम तथा जीवको भवट ख देनेवाले शत्र हैं!

★ आयु हो, इन्द्रियों हो और इष्ट पदार्थ हो, वहीं भी यदि आत्मा विद्यमान हो तभी सुख की कल्पना होती है इन्द्रियादि समस्त पदार्थ होने पर भी यदि आत्मा विद्यमान न हो तो उसमें सुख की कल्पना भी नहीं होती। जब िक आत्मा का सुखतों सदा विद्यमान है,- उसे जानकर आदि क्यों उसका सेवन नहीं करते? यदि उसे जानकर उसका सेवन करें तो इन्द्रियविषयों से रिहत सहज आदिमक सुख उनके अनुभव में आ सकता है; वहीं सच्चा सुख है। लक्ष्मी, शरीराविके सम्बन्ध से माना हुआ सुख वह सच्चा सुख नहीं है, वह तो कल्पना मात्र है और वह कल्पना भी क्षणभाग है. स्थायों नहीं रहती।

★ जो जीव आत्माको सम्यक्तान द्वारा ध्याते हैं, चैतन्यलक्ष्मी को जानते हैं तथा बाह्य क्षणभगर लक्ष्मी का मोह छोड़ते हैं वे ही मोक्षसख प्राप्त करते हैं।

-इस प्रकार सारभूत तत्त्वों के चिंतनपूर्वक महाराजा संभवनाथ राजभोगों से बिरक्त हुए और पुत्रको राज्य सीपकर जिनदीक्षा ग्रहण करने के लिये उद्यत हुए .

उसी समय लौकांतिक देवों ने आकर उनकी स्तुति की और वैराग्य का अनुमोदन किया। अहा, स्वांत्नोक के ऋषिसमान महान देव जिनके वैराग्य की प्रशंसा करने मध्यत्नोक में आये, उन तीर्थंकरों के परम वैराग्यमय दीक्षा-प्रसंग का क्या कहना। उनके वैराग्य को देखकर श्रावस्ती नगरी के दूसरे हजारों नगरवासी भी चैतन्यमुखकी प्रतीति करके विषयों से विरक्त हुए और प्रभुके साथ वनामन हेत तत्त्वर हुए।

हन्द्र प्रभुके दीक्षाकल्याणक का उत्सव मनाने आये। 'सिद्धार्थ' नामक देव-शिविका में आरूढ़ होकर सिद्धपदरुप अर्थ की सिद्धि हेतु वनगमन किया। एक हजार राजाओं सिद्धि प्रभुने मार्गशीर्थ सुक्ता पूर्णिमा को जिन दीक्षा धारण की। उसी क्षण ध्यान में शुद्धोपयोग द्वारा सातवी गुण्धमा एवं चीधा झान प्रकट किया। दीका के पक्षात् उन संभव-मुनिराज को सुरेन्द्रदत्त नामक धर्मात्मा श्रावक ने प्रथम आहारदान दिया। धरावान तीर्थंकर को प्रथम आहारदान देवेवाला भव्यात्मा अवश्य मोक्षमामी होता है; - ऐसे उत्तम सुपात्र तथा उत्तम दाता का सुयोग देखकर देवों ने भी रत्नवृष्टि आदि द्वारा अपना आनन्द व्यक्त किया। आकाश में वारों ओर 'अहो दान अहो दानं' - ऐसे देवी नाद सिक्ति देवर्युटि बजने लगे!

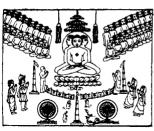
### भगवान संभवनाथ : केवलज्ञान

सुद्धरत्मत्रय के घारी भगवान संभवनाथ चौदह वर्ष तक मुनिदशा में मीनपूर्वक रहे। आत्मसाधना में पूर्ण लीनता ही उनका लक्ष्य था। इस प्रकार विहार करते-करते वे श्रावस्ती नगरी में अपने दीश्वाकन में आये, और सर्व शक्ति को अंतर्मुख योग मे रोककर, शुक्ताध्यान द्वारा कार्तिक कृष्णा चतुर्थी के दिन केवलज्ञान प्रगट किया; पापरूप घातिकर्म सर्वथा नष्ट हुए, अनन्त कैतन्यबीर्थ तथा स्वयंभू परम आनन्दरूप पूर्णसुख प्रगट हुआ। लोकालोक के संसदत पदार्थों को एकसाथ जाननेपर भी उनके अधिन्त्य ज्ञान में कोई धकावट या खेद नहीं था। वेह में औखें होने पर भी भगवान उन औखों से नहीं देखते थे, वे तो केवलज्ञानरूप अनन्त बैतन्यकच्च द्वारा समस्त लोकाकोकको एकसाथ देखते थे...यही उनका इन्त्रियातीरूपना था...और ऐसे महान अतीन्त्रियज्ञानसहित उनका सुख भी ऐसा ही अतीन्त्रिय था। समस्त मुनिवर भी उस अतीन्त्रिय ज्ञान एवं सखकी भावना भाते थे और उसका अभिनन्त्रन कार्त थे।

प्रक्षीण धातिकर्म जो, अनन्त, उत्तमवीचे, अति तेजस्य। अतीन्त्रिय हुआ है सो ज्ञान-सीख्य रूप परिणमता।।

अहो, जिनदेव के उस ज्ञान की तथा सुखकी कोई अधित्स्य महिमा है! 'अहो हि णाणस्स मारुप्य' सर्वोत्कृष्ट महिमा का वह स्थान है...मुनिबयों का वह मनोरूप है...

अहा। जिसका आदरपूर्वक स्वीकार करने पर भी सम्यख्याँन होकर भवका अंत आ जाता है-ऐसा केवलज्ञान प्रभुको प्रगट हुआ, और उनके तीर्थकरस्व के महान प्रभाव से तीनो लोक



दर्शक! वहाँ लाखों की संख्या में सम्यानृष्टि श्रावक-श्राविकाएँ थीं। देवों का तो कोई पार नहीं था; तिर्योचों के समूह भी वहाँ आकर धर्मश्रवण करते थे, सम्यक्तच प्राप्त करते थे और व्रत भी धरण करते थे।

इस प्रकार धर्मामृत की वृष्टि करते हुए सभवनाथ तीर्थंकर भरतक्षेत्र के आर्थ देशों में करोड़ों-अरबों वर्ष तक विचेर। जब मोक्ष पधारने में एक मास शेष रहा तब एक हजार मुनियोत्तिहत सम्मेदाखल पर पहुँचे और प्रतिसायोग धारण करके स्थिर हुए...बिहार एवं बाणी धम गये, और के गुस्त वहीं के सार्यकाल सम्पूर्ण योगमितीय करके धवलद्रेक से चार गति रहित तथा पंचमज्ञानसहित पंचमगति को प्रान्त हुए...सिद्धपद प्राप्त किया। अष्टकर्मरहित, अष्ट महागुणसहित अष्टमभूमि में (सिद्धिमिला पर) शाखतकप से विराजमान हुए..

### संभवनाथ भगवान की धवलकूट वर जेह सन-वच-तनकर पूजहैं शिखरसम्मेद वजेह।

-इस प्रकार पूजनसहित इन्हों ने भगवान के मोक्षका महोत्सव मनाकर मोक्षपद की सर्वोत्कृष्टता जगत में प्रसिद्ध की। उन मोक्षपद प्राप्त भगवान संभव जिनको नमस्कार हो।

जो पूर्वभव में विदेहक्षेत्र में विमलवाहन राजा थे, पद्यात् अहमिन्द्र हुए और उस पदको भी छोड़कर भरतक्षेत्र में तीसरे तीर्थंकर हुए और अन्त में तीर्थंकर पद छोड़कर सिद्ध परमात्मा हुए। ऐसे भगावान संभवनाथ का मंगल चरित्र यही पूर्ण हुआ...वह भव्य जीजों को भवसे छुड़ाकर मोक्षपय की प्राप्ति कराजों!

### 346 346 346 346



श्री जिनेन्द्र भगवान का धर्मचक्र आज भी चल रहा है। अपने महाभाग्य से हम तीर्थंकर भगवलों के मार्ग में आये हैं। अपने उन भगवलों का जीवनचरित्र पढ़कर हम भी उनके मार्गपर चलेंगे और उन जैसे बनेंगे। f w1



जिन परमात्मा का सत्पडपदेश भव्य जीवों को उपकारी है, उन टीथे तीर्थका भी अभिनन्दननाथ को अभिनन्दन करके मैं उनका मंगल-जीवन चरित्र कहता हैं।

प्रथम नीन तीर्थकरो की भीति भगवान अभिनन्दन स्वामी भी पूर्वभव में, विदेहक्षेत्र में रामसंचयपुर नगर के महाराजा थे। उनका नाम महावसा।

राजा महाजल पुण्यवान एवं न्यायवान धर्माच्या थे। संसार के अनेक धोगों तथा राजलक्ष्मी के बीच वीचीकाल व्यतीत हो गया, तब उन निकट प्रथ्य महाशमा को एक दिन सहजरूप से वैराप्य आगृत कुआ...उनका वित्त धोगोपभोग से विरक्त हो गया। अब इन संसार-भोगों से बस होओ...अब मैं मुनि होकर मोक्ष की साधना करेगा। - ऐसी भावना से वन मे जाकर वित्यलवाहन प्रयावान के पास उन्हींने संबमदशा धारण की। मुनि होकर उन्होंने बारह अंग का ज्ञान किया, तथा वर्शनविशुद्धि आदि सोलह उत्तर भावना, के पास उन्होंने संबमदशा धारण की। मुनि होकर उन्होंने बारह अंग का ज्ञान किया, तथा वर्शनविशुद्धि आदि सोलह उत्तर भावना, अने भावना, अने प्रताय से उन्हें पंजकत्याणक रूप प्रता देनेवाली तीचीकरप्रकृति का बांध दुआ। तीचीकर एक्ति मानो शीग्र केवलज्ञान प्रति और मोक्षगमन का सन्देश देन आयी हो कि बस, अब यह महाराम एक भव के पक्षात तीचीकर प्रसासना होंगे और मोक्षग्राव करेगे।

मुनिराज महाबल उत्तम आराधनापूर्वक समाधिमरण करके विजय नामके अनुस्र विमान में तेतीस समगर की आयु जाने अहमिन्द्र हुए। वहाँ उनको देवियों का सम्पर्क नहीं था तथापि वे दिव्य सुखका अनुभव करते थे। - इससे सिद्ध होता है कि बाह्यविषयों के विना भी उत्तम सुख होता है, क्योंकि सुख जीव का अपना सहज स्वभाव है. उस सुख के वेदन में बाह्य पदार्थों की अपेक्षा नहीं होती। वे अहमिन्द्र किएयसम्परिसाहित थे, उनका विन्त शांत था और वे आत्माणुं का वितन, सर्वेष्ठपद का ध्यान तथा अक्षि अपेक्षा नहीं होती। वे अहमिन्द्र असकी अप्युत्त महिमा की वर्चा करते थे। कोई पापप्रवृत्ति उनके नहीं थी। देवलोक में अन्य अनेक अक्षिन्द्र थे, वे सब पूर्वभव में मुनिरशा में शुद्धात्मत्र्य का स्मारवादन करके आये थे, इसतिये यहाँ

थी उनका बीवन निर्वीय आराधनायुक्त था। ये अञ्चनित्र वहीं से सीचे तीर्यंतर पर के लिये अचतरित तीर्वाले थे।

### अधिनस्थन-अवतार

अवसंख्य वर्ष बोतले के पहाल् उस अहमिन्द्र ने अवस्थानगरी में महाराजा स्वयंवर ने यही महारामी सिद्धार्ची जी हुन्ति से तीर्वेकर क्य में अवसार शिवा। वैद्याख शुक्ता पड़ी को उनका गर्भकरचाणन हुआ और माय शुक्ता हावशी की कम्मकरवाणक स्वाचा गया। अवीच्यानगरीने तीवती बार तीर्वेकर का अन्यस्था वेद्या। अर्थध्यानगरी के अपभूत केशव का न्या सहना! तीर्वेकर का अनसार होने से वह तीर्वेकर की जननी कैसे गीरक का अनुभव करती थी...धम्य अवीच्या...गू तो तीर्वेकरों को कम्म बेनेवाली शाख्त नगरी। प्रस के साथ ता भी एक्ट है।

इन्होंने आकर अवीध्यालगरों में अभिनव्यन तीर्थकर के बच्च का महान उत्तरब किया। अलंका देवों का राजा इन्द्र...सहार्गभीर, बारस्तीकर अगक्षम को देवान का सहस्ती अकि बरस्त्रीतगर राष्ट्रीय गर्दे...उससे एवा नहीं गया, एक हंबार हाम बनाकर वह भागतों में कानुया नृत्य करने लगा...उसके साथ मांचे इन्द्रानी तथा अन्य लाखी देव भी आनव्यक्रियेर होकर साथ उठे। बाल तीर्थकर के प्रति इन्द्रानी ऐसी अवधुत अकि देखकर, अपूर विनेत्र-महिमा के बिन्तर से अनेक बीव उसी समय सम्प्रकारियों को प्राप्त हुए। सबसुब अधिनव्य या प्रभुके करन्याणक का वह मंगल महोत्सव!! बह उसक, मात्र देवों या महुव्यों को हो नहीं तिर्थेश तथा नरक में भी अनेक नारकियों को करन्याण का कारण बना। असी। तथा हो का आव्यक्र का प्रशाप विनेत्र कारण बना। असी। तथा की का आव्यक्र का प्रशाप वा

संभवनाथ तीर्थंकर के मोक्षगमन के पहार्ष १०,०००,०००००००(वस लाख-कारेड) सागरोपम के पढ़ात् अभिनन्दन तीर्थंकर हुए। जनमसे ही वे सम्प्रवृष्टि एवं तीन ज्ञानपुक्त थे। ५० लाख पूर्व उनकी आयु थी। ३५० धनुव (३५०० फुट, लगभग ११०० मीटर) ऊँचा उनका शरीर था। बन्दर उनका वरणिक था। वे केमव में तथा गुणों में वृद्धिगत होने लगे। जब उनकी आयु का बीधा भाग - साढ़े वरण खाख पूर्व बीत गये तब महाराचा स्वयंवरने अयोध्या का राजसिंहासन सींपकर जिनदीक्षा ग्रहण कर ली।

महाराजा अभिनन्दन की शोभा ऐसी लोकोक्तर थी कि बन्द्र उनकी कान्ति लेना बाहता था, सूर्यं उनके तेव की तथा हुन्द्र उनके देवब की इच्छा खता था। प्रृक्ति तो उनके साथ ही रहना वाहती थी। विश्व यिगाओं द्वारा शुभ अनुभागकन्य की अनंतगुनी वृद्धि होने से समस्त पुण्यप्तशापु उन्हें फल देने के लिये मानो एक-सूरते की रायों कर रहे थे। अहा, कम्म होते ही इन्द्र भी स्वासे आकर विनके के लिये मानो एक-सूरते की रायों कर रहे थे। अहा, कम्म होते ही इन्द्र भी स्वासे आकर विनके वरणों की पूजा करे उन महाराम के पुण्य का क्या कहना। राज्यक्षी की तो बात ही क्या, मोक्सलक्षी भी सिद्धालय में उनका स्वागत करने को उत्सुक हो रही थी। आहा, किनके पास क्षायिक सम्यण्यहाँन और तीर्यक्तर मुक्ति कैसी सम्पत्ति हो वे महाराम तीन लोक पर विजय प्राप्त करें उसमें क्या आखर्य है। कुमारावस्था, राज्याकस्था अथवा संस्थायहरा सर्व अवस्थाओं में वे एकसमान पीर-गम्भीर और राह्मि हो। कुमारावस्था, राज्याकस्था अथवा संस्थायहरा सर्व अवस्थाओं में वे एकसमान पीर-गम्भीर और राह्मि हो। के स्वास करते थे, क्योंकि कोई शत्र ही नहीं होने से युद्ध का प्रस्था ही नहीं आता था। शास तो उनकी के लिय ही थी, क्योंकि कोई शत्र ही नहीं होने से युद्ध का प्रस्था ही नहीं आता था। शास तो उनकी किएता ही कहा करते थे, उनकी का लागी ही जिनवाणी थी। उनके गर्भ में आता ही इन्द्र का आसन कोचेन स्थाना और वेव उनकी सेवा करते आवे वह ऐसा सीवन करता है। हक राज्य का अधिकांत्र के काचिन करता है कि राज्य का अधिकांत्र के किएता और का अधिकांत्र के किएता और का अधिकांत्र के किएता और का सिक्स करते थे, उनकी सेवा करते आवे का ऐसा सीवन करता है।

अपने साथ ही लाये थे। मोहरात्र का सर्वथा नाश करने के लिये उनका चित्त सदा उत्साहित था।

इस प्रकार संसार के एक श्रेष्ठ राजा के रूप में अयोध्यानगरी में महाराजा अभिनन्दन स्वामी ने लगभग ३७ लाख पूर्व तक भलीभौति राज्य किया। उनके राज्य में सर्व प्रजाजन सन्तुष्ट थे और सावपर्वक धर्ममाधना में तत्रम थे।

एक बार माध शक्ता द्वादशी को अभिनन्दन महाराजा का जन्मदिन था: महाराजा राजमहल मे खड़े-खड़े प्रकृति की शोधा निहारते हुए आत्मा की सन्दरता का विचार कर रहे थे। इतने में अचानक आकार में में निजी बादलों की अस्पत जाना हुई अहा यह कोई गत्मर्व देवों की नगरी है या इन्द्रपरी!! आकाशमें उस आहर्यकारी सन्दर नगरी की शोभा देखते ही भगवान-को पर्व के अहमिन्द्र भव का जातिसमण जान हुआ कि- और मैं तो इससे भी महान दिख्य विभित्तका उपभोग पर्व भव में कर नका है अभी हेता होने ही है थे कि आकाश की वह अटधन नहीं अदृश्य हो गई बादलों के बिसका जानेसे उस नगरी की रचना भी क्षित्रभिन्न हो गई , और, कहाँ गई वह अदभत नगरी। क्षणभर में वह दिव्यनगरी का हुत्रय कहाँ आहुत्रय हो गया!-ऐसी क्षणभंगरता देखते ही भगवान का चित्त ससार में विरक्त हो गया अल्पांगर गुजारोगों में से उनकी आसक्ति उड़ गई। वे संसारकी अनित्यता के स्वरूप का चितवन करने लगे कि-इस देश के अनकल समस्त हुए विषय मुझे प्राप्त है. किन्त वे सब क्षणभगर है: यह मनष्य जीवन आय के आधीन है। मत्य होनेपर यह सब संयोग छट जायेंगे। आय हो वहीं मरण है. आय नहीं है वहाँ मरण भी नहीं है। आत्मा तो बिना आयके शास्त्रत जीवित रहनेवाला है और आत्मामें से आनेवाला मख ही सच्चा सख है। आकाश में निर्मित इन्द्रनगरी सदृश यह भोग-सामग्री अस्थिर है। जिस प्रकार बादलों से निर्मित सन्दर नगरी कहीं रहने के काम नही आती. सी प्रकार सन्दर दिखायी देनेवाले यह पचरगी विषय जीव को सखके लिये किसी कामके नही है: सख तो वीतरागता में ही है। राजभोगमें मेरी बहत आय बीत गई, उसे छोड़कर अब मैं मुनिदीक्षा लेगा और केबलजान साधैगा ।

इस प्रकार प्रभुने बैराग्य आनेपर दीक्षा का निष्ठय किया कि तुरन्त लीकान्तिक देव तथा इन्ह्रादि देव बार्षे आये और तीर्थकर प्रमुक्ते दीक्षा कल्याणक का भव्य महोत्सव किया। 'हस्तवित्रा' नामकी देव विश्वका में बैटकर अपनी जन्म तिथि- माघ शुक्सा द्वादगी- को प्रभुने वन में सवरण किया और स्वयं दीक्षा भारण करके दिगावर मृति से गये। स्वयव्यद होने से स्वयं ही अपने गृह थे।



वृत्ति होते ही शुद्धोपयोगपूर्वक आत्मप्यान में एकाप्र हुए-अस, मानो सिष्ट धगवान ही बैठे हों! ऐसी अन्धुत शास्ति थी। इतने में एक खरागेश आया और प्रभुके बरणों में शास्ति से बैठ गया।एक सिंह आया वह भी प्रभुके बरणों में शास्ति से बैठ गया। खरणोशा को सिंहका धय नहीं लगा, और न ही सिंह को खरागेश की हिसाका भाव आया। सिंह और खरगोशा दोनों अभिनन्दन मुनिराज की शास्त मुख्य देखने में तहांनि थे और उनकी सामीप्यसे उनमें भी शास्त भाव कागृत हो गये थे। धन्य तीर्थंकर योगिराज का आखर्थंजनक प्रभाव!

महाराज अभिन्दन के साथ दसरे एक हजार राजाओंने दीक्षा ले ली। तीर्थंकर सहित हजारों मनियाँ को एकसाथ देखकर अयोध्यानगरी धन्य हो गई। उस काल घर्मयग प्रवंत रहा थाः कितने ही अस्तित भगवन्त इस भरतभूमि में विचाते थे। मनिराज अभिनन्दन स्वामी को प्रथम आहारदान आयोध्या नगरी-के धन्ददर शावक ने दिया और पाम मनिभक्ति से उसने अपने भववंत्रधन का उच्छेदन कर दिया।

### केवलनाव और धर्मीपरेश

भगवान ने प्रनिद्यामें १८ वर्ष तक प्रीनपर्वक विद्याण किया। प्रशात अयोध्याके जिस वनमें दीक्षा ली थी उसी दीक्षावनमें पधारे और ध्यानास्ट हो गये। पीप शक्लाचतुदर्शी के सायंकाल प्रभको केवलकान प्रगट हुआ। चौथे तीर्थकर के चौथे कल्याणकका भव्य महोत्सव मनाने हेत चतर्विध देव आ पहुँचे। समवसरण की दिव्य रचना हुई, बारह संभाओं में लाखो जीव प्रभक्ती वाणी सुनने को उत्सुक थे...और दिव्यध्वति सनते ही धर्मणमि दारा कतकत्य हए।

भगवान ने धर्मीपदेश में कहा कि-हे जीवो। सख आत्माका स्वभाव है: जिस प्रकार ज्ञान आत्मा का स्वभाव है उसी प्रकार सख भी आत्मा का स्वभाव है। जिस प्रकार जान बाहरसे नहीं आता। उसी प्रकार सख भी बाहर से नहीं आता। तथा जिसप्रकार कोधादि कवाय आत्माका स्वभाव नहीं है. उनमें शान्ति नहीं है. उसी प्रकार दःख भी आत्मा का स्वभाव नहीं है। कषाये अधवा इन्दियविषय आत्माको कदापि सख नहीं दे सकते. वे तो जीव को संसार परिश्वमण कराके दावी करते है। इसलिये इन्दियों तथा कवारों से पित्र आर-आर-दाय आत्माके वैधन को जाने | हमारे जैसा ही प्रामानावैधन तमसे विद्यमान है. उसमें अन्तर्मखता करके उसमे अनुभव द्वारा परमात्मपना प्रगट करो।

परमात्मपना दरशानेवाली ऐसी परमात्मवाणी सनकर अनेक जीवों ने तत्क्षण अन्तर्मत्व होकर अपना आत्मवैभव अपने में देख लिया; कोई सम्यन्दृष्टि हुए, कोई श्रावक हुए, कोई मुनि हुए, कोई गणधर हुए और अनेक जीवों ने केवलज्ञान प्राप्त किया। अपार धर्म वैभव से समवसरण शोभायमान हो उठा।

अभिनन्दन तीर्थंकर की धर्मसभा में बजनाभि आदि १०३ गणधर विराजते थे...लाखों मनि-आर्थिकाएँ थीं: अहा। एकसाथ १६००० (सोलह हजार) तो केवली भगवन्त वहाँ आकाश में विराजते थे...मानो मोक्षपरी ही वहाँ उतर आयी थी। अद्भुत था वह मोक्ष दरबार। उसमें ससार का प्रवेश नहीं था. वहाँ तो मोक्ष की साधना का ही महोत्सव था...और ममक्षओंके वन्द आ-आकर मोक्षमार्ग में प्रवेश करते थे। चतर्विध संघ मोक्षपरी में जा रहा था।

उस मोक्षपरी संघके नायक भगवान अभिनन्दन स्वामीने धर्मकी वर्षा करते करते लाखाँ-करोडों वर्ष तक, अनिच्छा से भी भरत क्षेत्र में विहार किया। उन्हें भले ही विहार की इच्छा न हो परन्त भव्य जीवों के परम भाग्योदयसे आहित प्रभक्ते श्री विहार का तथा दिव्य ध्वनिरूप उपदेश-महान लाभ जगत को प्राप्त होता है। भरतक्षेत्र के भव्यजीवों को धर्म प्राप्त कराने के पश्चात अधिनन्दन परमातमा सम्मेदाचल पर पधारे। वहाँ एक मास तक स्थिर रहे. वाणी का योग रुक गया. और अन्त मे शक्तच्यान द्वारा सर्व प्रकार से योगनिरोध करके, चौदहवें गुणस्थान में शेष अधाति कार्मीका भी क्षय करके आनन्द-टोंक से वैशाख शक्ता वहीं के प्रात:काल प्रभु सिद्धालय में सिधारे..

> अधिनन्दन जिनराज का आनन्दकूट है जेह, मन-वच-तन- कर पज है शिखर सम्मेद यजेह,

प्रभुक्त मोक्सामन से आनम्बत होमर हम्बादि देवीन तथा नतुष्वीन नीक्समस्यायम का उत्सव विका...सिद्ध भावन्ती की परमभत्तिनुषंत्र उन्होंने देता सुवित किया कि इने भी देता नीक्षण्य इड है। धर्मास्थाओंके हुएयों तिद्धापदमी नहिमा उन्होंगों हो गई हैं... आहे, यह तिद्धापद कि कितने नारेर तथा हमित्रों के विचा ही महान सुद्ध है, वह इनिस्थान्य नहीं है, आत्मांक असीनित्रयं क्यांवेदान पूर्वेच ही वह तिद्धापद मितियों जाती है, और इस प्रकार प्रतीति नारके भनी बीच सम्यवदीन-हाम-चारित हारा उस विद्धापद मितायों साथां करते हैं।

उन भगवान अभिनम्पन परमात्माको नमक्कार हो, को कि सिद्धालयमें विराजमान है, सथा इस वैसे साधक जोवों के अंतर में नी विराजते हैं।

जो पहले विदेहतेज्ञारें राजसंवथपुर मगर के महाराजा महावाल ये, प्रश्नात् राजवयके संवयपूर्वक सुनि होकर अहमिक हुए और पश्चात् सक्यवंत्रके क्षेत्र में अधीक्या नगरी में अनिकत्वक तीर्वकर के वसने अवसार लेकर तीन लोक हारा अभिनन्तनीय ऐसे सर्वेत्र परमात्मा हुए, उस भगवत्त्र अभिनन्तन क्यांगी का आन्यवंत्रारी जीवन चरित्र यही समार हुआ:- वह भव्य जीवों को आनव्यव्यायक ही।

### 無 無 無 無

हे तीर्थंकर भगवन्तो ! हम आपकी इतनी अधिक स्तुतिभक्ति तथा आवर-महमान करते हैं, तो क्या आप हमें कुछ नहीं वेंगे ?

हे पत्थों। हमसे कुछ लेने की आशा रखकर दीन एहनेकी अपेक्षा तुम स्वयं हम जैसे घन आओ न! हमारे जितनी ही आत्मविभृति तुम्हारे पास है - ऐसा हम कहते हैं, उसे स्वीकार करके हमारे परिवार में सम्मिलित हो जाओं...और हमें जैसे बन आओं!

'बाह प्रभी! हम आपके परिवार के?...तीर्घकरों के परिवार में आकर हम धन्य हो गये। पारसमणि तो लीहे की मात्र सोना बनाता है, पारस नहीं बनाता; जबकि है देख! आपने ती हमें अपने समान परमाल्या बना लिखा। [4]



मोझ तम्मेद शिखा श्री

अब भगवान सुमतिनाथ का जीवनं चरित सम्बक् मतिपूर्वक धुमी। जो भगवान सुमतिनाथ के अनेकासमय सम्बक्त-मत को हो सक्या भत मानते हैं वे भव्य जीव सुमति पाकर मोक्ष प्राप्त करते हैं। ऐसे भगवान सुमतिनाथ का मंगल जीवन चरित्र अब कहते हैं।

इस जान्यद्वीय से प्रश्नाद नृतरा धातनी खन्छ होंच है; उसमें तो मेक्पर्यंत हैं - एक पूर्व में और दूसरा पश्चिम हैं। उस वोनों मेक पत्ती से होनी और स्विक्तांत हैं। उसमें पूर्व मेक के पूर्वविकेट में सीतास्थी से सिनार पुन्कसामती हैं। और पुण्डरिक्तां नगांति हैं। इस जान्युद्वीय में जैसी सीतंपरस्वामी की पुण्डरिक्तां नगांति अस्तुद्वत गोमाध्यान है वैसी ही अस्तुत्वत वह पुण्डरिक्तां नगांते धासनी खण्ड में सुन्नीचित हैं। अस्तासन के असेक सीधेक्य जिस प्रकार पूर्वभव में जान्युद्वीय के विवेशकों से आंखे हैं, उसी प्रकार धासनी खण्ड के विकेश से भी आपे हैं। जिस प्रकार बान्युद्वीय की पुण्डरिक्तांनों समारी में सीस्थर क्याराव्या राज्य करते थें, उसी प्रकार धासनी खण्ड नी पुण्डरिकियों नगरों में महाराजा रसियेग राज्य क्यारे थे। यह महाराव्या रिवेण ही अपने सुन्निताल तीयेकर का जीव।

धनोपार्जन नहीं करता था। मास-मदिरा या पाप के व्यसन किसी को नहीं थे, व्यसन था तो शासस्वाध्याय का और धर्मात्मा के सत्सग का ही व्यसन था, उसके बिना वे रह नहीं सकते थे। अनेक केवली भगवन्त तथा लाखो वीतरागी मुनिवर उस देश में विचरते थे और धर्मीपदेश द्वारा जीवों का कल्याण करते थे। आत्मज्ञानी राजारित्रेण वीतरागी देव-गुरु की सेवा में सदा तत्पर रहते थे और शासको अभ्यासी थे, योग्य सयमपूर्वक वैराप्याय जीवन जीत थे। आवक-मुनियों का आदर-भक्ति पूर्वक आहारादि दान देने थे। इस प्रकार धर्मीप्यायम जीवन जीत थे। आवक-मुनियों का आदर-भक्ति पूर्वक अग्राहारादि दान देने थे। इस प्रकार धर्मीप्यायम जीवन की सा भी दे ऐसा उत्तम उनका जीवन था...एक भव प्रशास जीते तीर्थकर होकर मोध जीनेवालों हैं उनके उत्तम जीवन का कथा कहना!!

ऐसे महाराजा रतिषेणने अनेक वर्षों तक पुण्डरीकिणी नगरी में राज्य किया। एक दिन उनकी नगरी में अर्हतनस्त्र जिनेन्द्र का आगमन हुआ। परमभक्ति से राजा रितिषणने बंदन-पूजन करके उनका धर्मिपेदेश सुना और उनका िचत समार से विरक्त हो गया। मोक्षमार्ग में केग्यूबंक चलने के लिये वे विचारते लगे - कि और, अनेक दुर्जन्म तथा दुर्मपणरूपी मर्गों से भरे हुए इस ससार में रहकत जीव सुख कैसे प्राप्त कर सकता है? इन्द्रियविषयक्प अर्थ या कामभोग से सुख नहीं मिलता, उससे तो संसार-दु:ख की बुद्धि होती है। गृहस्थपमें में यद्याप पुण्य है, परनु वह भी अनेक प्रकार के आरम्भ समाराभ से भरा है, इस्तिये उससे भी जीवको उत्तम सुख प्राप्त नहीं होता, पापरिहत ऐसा सुनिक्षमें ही मात्र इस जीवको उत्तम सुख अवको उत्तम सुख जीवको प्राप्त नहीं होता, पापरिहत ऐसा सुनिक्षमें ही मात्र इस जीवको उत्तम सुख अवको उत्तम सुख जीवको प्राप्त नहीं होता, पापरिहत ऐसा सुनिक्षमें ही मात्र इस जीवको उत्तम सुख से।

इस प्रकार उत्तम फल देनेवाले वैरायिक्ततनपूर्वक धर्मात्मा रितिषेण राजाने राजपाट आदि समस्त परिग्रह का भार उतारकर अर्हतनन्दन-जिनेन्द्र के वरणों में दीक्षा आंगीकार की। देह का भी ममस्व छोड़कर उन्होंने अपना उपयोग आसम्यान में एकाग्र किया; उन्हें बारह अंग का ज्ञान प्रायट हुआ और क्षायिक सम्यक्त्यसहित दर्शनिव्युद्धपादि सीलह उत्तम भावताओं द्वारा तीर्थंकर-प्रकृति का बंध किया। वह कर्म बीधने की उन्हें कोई इच्छा नहीं थी, परनु राग के योगसे वह कर्मबंधम हुआ। तीर्थंकर होनेवाली महात्मा को ऐसा थोग सहज ही बन जाता है। सम्यक्त्यसहित उत्तम चारित्र का वे निर्दोष पालन करते थे। उनमें विध्यमान सुद्धरलअवके अतिरिक्त होक्तयसम्प्रता, सिद्धभक्ति, बारध्वार आत्मसमुख उपयोग-आदि महान पवित्र गुणों द्वारा आकर्षित होकर मोश्रालक्ष्मी भी उनके पास आने को आधुर हो रहीं थी; ...और वे भी मोश्रालक्ष्मी को ग्राय करने के लिये आदुर थे। इससे अख्यक आराधनापूर्वक समाधिमाण द्वारा एक भव अल्प करके वे वैक्यन्त-विभान में आहमिन्द्र हुए - यद्यपि वहीं उन अहमिन्द्र को दिव्य सुख थे, तथापि प्रभुका चित्र तो मोश्रसुख में ही लगा था, इसलिये अहमिन्द्र पर्याय के असक्क्यात क्यों को शीग्रता से पूर्ण करके वे अपनी आत्मसाधना पूर्ण करने के लिये अतिम मनुक्यवर्याय में आने को तैयार हुए।

उनके मनुष्य अवतार की तैयारी होने से पुण्य भी उनसे पहले मनुष्य लोकमें पहुँच गये। प्रभु हमें छोड़कर चले जायी। तो? - ऐसे भयमे वे पुण्यकर्म स्मन्दि आदि रूप में प्रभुक्त आने से पहले ही मनुष्यलोक में आ गये ..जहा। जह को भी प्रभुक्त साथ रहना अच्छा लगता है; तब चेतनबन्त नीजों की तो बात ही क्या।

# अयोध्या में सुमतिनाथ अवतार

उस काल अयोध्यानगरी में भगवान ऋषभदेव के वंशक महाराका मेमरथ राज्य करते थे। उनकी महारानी का नाम मगलावती। उनके औगन में छह मास्र से प्रतिदिन दिख्य रस्नों की बृष्टि होती थी। प्रहान आनन्द की सूचक वह रत्नवृष्टि देखकर लोग आसर्यचिकत होते थे। छहमास पश्चात् भावण शुक्ला दुक को महादेवी मंगलाने सोलह उत्तम स्वप्न देखे; उसी समय तीर्थकर सुमितनाथ का जीव देवलोक से उनकी कुष्टि में अवतरित हुआ। विकास मंगल ऐसे तीर्थकर आत्मा के स्पर्ध से माता मंगला सच्युध मंगल हो गई; उनका मोक्शगमीपना निश्चित् हो गया, वे धन्य हुई। इन्द्रानीने भी उनकी स्तुति करके समान किया।

### 'माना स्वयान तेरा है जगत को आनंद देनारा'

वैत्र शुक्ला एकादशी को अयोष्यापुरी में तीर्थंकर का अवतार हुआ। मात्र अयोष्या ही नहीं तीर्नों लोक आनन्द से क्षोपित हो उठे। इन्होंने आकर प्रभुका जन्मकल्याणक महोत्सव मनाया। इन्हने तो कितने ही तीर्थंकरों के जन्मोत्सव मनाये थे लथापि हर बार उसे नवीनता लगाती थी और भक्ति के अच्भुत भाव उद्धारित होते थे। इस प्रकार इन्हों अद्भुत उद्धारसे भगवान सुमतिनाथ सर्थंकर का जन्मोत्सव मनाया जिसे देखकर जिनेन्द्र की अधिनन्य महिमा द्वारा अनेक जीव सम्यादर्शन को प्राप्त हुए।

चौथे तीर्घंकर के पश्चात नी लाख-करोड़ सागरोपम के अंतर से पाँचवें समतिनाथ तीर्घंकर हुए। चालीस लाख पूर्व उनकी आय थी। चकवा (पक्षी) उनका चिह्न था। बाल्यकाल में उनके लिये सर्व सापयी स्वर्गलोक से आती थी। इन्द्र द्वारा अभिषेक किया जाने से तीन लोक में उनकी श्रेष्टता सिद्ध हुई। सप्रतिकागा पाँच-छह वर्ष के हुए तब उन्हें प्रकान-बारान्ड्यी मीखने के लिये किसी का शिष्य नहीं बनना पड़ा था. तीन ज्ञान के धारी वे स्वयं तीन जगत के गरु थे: उन स्वयंबद्ध महात्मा का दसरा कोई गढ़ नहीं था। (तीर्थंकर बचपन में भी किसी दूसरे शिक्षक से शिक्षण नहीं लेते. स्वयंबद हैं।) उनकी प्रसन्न मुद्रा तथा प्रशान्त दृष्टि ही दर्शकों को ऐसा संतृष्ट कर देती थी कि उनके पास आये हए याचक अन्य कुछ मौगना भल जाते थे..जिस प्रकार समवसरण में पहुँचकर रत्नत्रयमध्य हुआ जीव संसार की किसी वस्त की आकांक्षा नहीं करता. उसी प्रकार प्रभसनगढ़ आये हुए जीव प्रभक्ती जांत महा देखते ही संसार को भल जाते थे। भगवान को समस्त हुए विषय पाप्त थे - बाह्य में परग्रजनित समस्त इष्टविषय थे. और अन्तर में परमङ्ग्र ऐसा निज-परमात्मवैभव प्राप्त था। अहा, हमारे भीतर एक तीर्थंकर का आत्मा विराजमान है ऐसे अदभत गौरव से उनके सर्वींग संशोधित हो रहे थे। तथा जिलोक को प्रकाशित करनेवाली दिव्यध्वनि जिस मुखसे खिरनेवाली है उस मुखकी शोभा का क्या करना। स्वर्ग से सारभूत उत्तम बस्तएँ इन्द्र उन बालतीर्थंकर को पहुँचाता था - ओ. संसार में उत्तम कही जानेवाली उन वस्तओं की. प्रभ की महिमा के आगे क्या बिसात!! उनका स्थान तो प्रभ के चरणों में ही है। -ऐसा मानकर इन्द्र वे वस्तर्ण बालतीर्थंकर के चरणों में रख देता था। उनकी जिक्कामें सरस्वती का वास था। उन छोटे से प्रभुके मुखसे निकलती वाणी सनकर सब मुख्य हो जाते थे: क्योंकि उसमें परमात्मा के नाद की ध्वनि थी। मोक्सलक्ष्मी और पण्यलक्ष्मी यह दोनों महाविधतियाँ एक साथ उन समतिकास में विद्यमान थीं। जगत में जितने सन्दर परमाण थे उन सबको रहने के लिये जगत में कोई उत्तम स्थान नहीं मिलने से वे परमाणु ब्रेड ऐसे प्रभुके शरीर में आकार बस गये थे, और उत्तम गण उनके आत्मा में आकर निवास करने लगे थे। 'तीन लोक हमारी सेवा करते हैं' -ऐसे गौरव से प्रथ के चरण अत्यन्त चमकदार होकर शोभा दे रहे थे। उनके उत्तम हाथों की दसों उँगलियों अपनी शोभा दारा मानो उत्तम क्षमादि दस घर्मों को प्रगट कर रही थीं। प्रभु की शोधा का कितना वर्णन करें! बाल्यावस्था में ही उनके रूप-गुण अनुभूत थे, तो फिर युवाबस्था के रूप का क्या करना!! उनके जीवन में कभी हिंसा, झट.

चौरी आहि याप नहीं थे... चिर उसको आसे था रीह कोई अद्युभ व्यान तो कही से होंगे। उसका बोक्स हवास्त आस्माओं से भरपूर था। ती, उसके क्य यर हुग्ध होकर योवन दवा के लाय कामदेव भी चौर भी भारि उसके अंतर में द्रविष्ठ हो गया था, उसके सारण राक्कुमार सुनितनाथ अनेक रानियों के साथ भीग-विस्तास करते थे। उसकी सभी ऑफ्ट-संदोग या इड-विद्योग नहीं होता था। कभी वेदबा या विस्ता नहीं होती थी, लोकिस तथा आस्मिक कर्यमुख वर्ष हाम थे। इस प्रकार नहारामा सुनितमार ने आहु सा अधिकांश साथपांक राक्ष्मोग में कर्यात विस्ता।

एक बार केन शुक्ता एकावशों को महाराजा सुनीतमाध के जन्नोत्कव का विकल था। बारों और इने छा रहा था। अवधुत श्रेगार से सुनिकित अवीध्यापुरी की शीभा की प्रभु वेख रहे थे। उस काल हान विकारतमा में स्थित होने से उन्हें अपने पूर्वभव का हान हुआ। जातिकरण में उन्होंने वेखा कि और, पूर्वभव में में अनुनार विधान में वेच था, वाते जो कैपन तो हुआने अपेका अन्युत एवं आध्यवेकारी था। किन्तु उरस्का भी अन्तमें तो विधीन ही हुआ, तो इस कार्यभूर वैभव को क्या विधात! -वस प्रकार जातिकरण होने से प्रभु का चित संसार से एकवम विरक्त हो गया. प्राणि उनका आस्था संसार से विरक्त तो था ही, परन्तु अब मीच जातिकशा प्रगंत संकेत सम्पूर्ण वीतरागता और केशलातान प्राप्त कार्य को ये उद्यागी हुए। जो वृद्धिरीमा हो वे भले ही अवितकारी विषयों में मार रहे, किन्तु में तो तीन जावका धारी तथा हमी भव में ती मोक्षामार्थ में उन अहितकारी विषयों में सभी लीन रहे? आज ही से उन्हें स्थीवकर किन्नोक्षा प्रथास वर्तना और अस्थान में स्थान केंग्ना

## 'प्राप्ति करूपा साध्य की, जिससे कि शिवप्राप्ति हुने।'

इस प्रकार मनमें थारिकरणा आंगिकार करने का निश्चयं करके प्रभु वैरास्य भावना भाते थे; इसमें है लीकासिक रेवी ने आकर उनकी सुर्तित की; आही वेग! शुक्तिसुन्वरी आपकी प्रतीक्षा कर रही है, वक आपने मिलने की उस्कुक है इसिनों इस जिनवीकारण कृति की आपके पास पेजा है। प्रभी! आपका है। प्रभी! अपका की स्वाप्त के अपने के पुरक्त है। प्रभीमीय है। इस प्रकार प्रभुक्त देशाया का अनुमीतक नफ्के वे वेश गये कि पुरक्त हैं। इन्हारित वेश प्रभुक्त वीकाकात्याणक का मानेत्वक सामने हेता आ पहुँके और 'अभ्या' मानक वेल-विविकत में विराजनात करने प्रभुक्त देशाया सामने हैं। तो प्रतास प्रमुक्ति स्वाप्त प्रमुक्ति की स्वाप्त की स्वाप्त की सामने कार्य के आकाशामीयिक आहे अपने समय विद्या हों प्रमुक्ति स्वाप्त स्वाप्त की सामने कार्य के सामने सामने कार्य की प्रमुक्त की सामने कार्य के आकाशामीयिक आहे अनिकार माने कार्य की प्रमुक्त की अनिकार की सामने कार्य की प्रमुक्त की कार्य की प्रभाना की प्रकार की सामने कार्य की प्रभान की प्रभान

गणबर विराजते थे। सर्थ तीर्थकरों में उनकी गणबर संख्या स्वाधिक थी। सथा उनके येसे ही केवलातान के बारी तेरह इनार (१३०००) आर्डत भगवान एक साथ सम्बन्धरण में विराजते थे और उसकी अस्पूर्त तीला में अधिवादि स्वाधिक स्

date date:

जब एक शास आधु शेष रही तब प्रभुक्ती वाणी तथा विहार कक गये। सम्मेद शिखर की अविचल हींक पर आकार वे स्थिर हुए... और वेत हुद्धा एकावली के दिन वीगांगिरीध करके प्रभुक्ते निर्वाणपद प्राप्त किया। प्रभुक्ते जन्म, बीसा, श्लाम और मीक्ष यह वारी कल्यापाक एकती तिथी की हुए। इन्हीं ने प्रभुक्ते शीक्ष का ग्राप्त महोत्स्य मनाया।

### सुमातिनाध किनराज का अविधाल सूख है फैड भग-बच-तम कर एक हैं, शिखर सम्मेद प्रकेश।

पूर्वभव में को विवेह की पुण्डरगिरी नगरी के राजा रितेषण थे, पक्षात् प्रुपि होकर अहमिश्र हुए और अन्त में अनन्तरावची के धारक तीर्थकर होकर मौहा प्राप्त किया उन भगवान सुगतिवाध को जो अगिगा, जह भश्यकील सम्बन्ध प्रति को दास करके ग्रीम को शामिगा।

[हति पंचयतीर्थंकर समतिमाथ **चरित्र** समाप्त]

**M** M M M

## ſεī



मोक्ष सम्मेद शिखर **५५** 

पद्म में रहनेवाली लक्ष्मी तो चंचल और नाशवान है, जबिक पद्म-चिह्न वाले भगवान पद्मप्रभितनके आश्रय में रहनेवाली कैवल्यलक्ष्मी तो स्थिर-शाश्वत है; ऐसी शाश्वत लक्ष्मी को प्राप्त करने हेत है भव्य जीवो ! तम पद्मप्रभदेव का आश्रय करो ।

ભગવાત પશ્રપ્રભ

धातकी खण्ड के पूर्व विदेह में सीतानदी के दक्षिण किनारे क्लस देश में सुन्दर सुसीमानगरी है; वहीं सदा तीर्थंकर प्रभु विचरते हैं और वह अनेक तीर्थंकरों को उत्पक्त करनेवाती हैं। अपने चरित्रनायक सणवान पर्यप्रभ-तीर्थंकर भी पूर्वभव में उस सुसीमा नगरी के महाराजा थे; उनका नाम था अपराजित। वे बास्तव में अ-पराजित से, क्वींकि न तो बाह्य में किसी शबु द्वारा पराजित होते थे और न ही अतर में मोह द्वारा पराजित होते थे। महान आत्म पराज्ञम द्वारा मोह शबु पर भी वे विजय प्राप्त कर रहे थे। वे राजा इतने सदाचारी एव सत्यनिष्ठ थे कि उनके प्रत्या से वर्षा भी कृपकों की इच्छानुसार होती थी; इंखिकत मेह बरसने से कभी अकाल नहीं पड़ता था। वर्ष के प्रार्थ्य में प्रार्थ में और अन्त में नीति में सीसमा की फसले स्वास्त होती थीं। उनकी दानमें उदारता के काएण प्रजा में कोई दरीह नहीं मिलता था। सब वैभवसम्पत्र थे। वैभवसम्पत्र होने पर भी राजा था प्रजा कोई कुमार्गगमन नहीं करते थे और न किसी को कोई दुव्यसन था। वैधव की वृद्धि के साथ उनको सदाबार की भी बुद्धि होती थीं। वे अपनेक भवों के उरार्जित पुण्यकर्म के फल को भीग रहे थे, तथापि उनके मात्र कर्मफल बेतना नहीं थी, साथ है कर्मरिक सर्वों के उत्तरित रहती थीं। साथ ही कर्मरिक स्वाने स्वानत साथ भी नीकि मोक्षको साथ रही थी और कर्म के अनित्त रहती थी। साथ ही कर्मरीहर झान्वेतना भी थीं - जोकि मोक्षको साथ रही थी और कर्म के अनितर रहती थी।

वह ज्ञानचेतना अनन्त चैतन्यवैभव को ही अपना सच्चा वैभव मानती थी और उसमें से प्राप्त होने वाले अतीन्द्रिय आनन्द को भोगती थी। ज्ञानचेतनावंत वे महाराजा अपराजित सदा विचारते थे कि -इन्द्रियसुख तो मरीर द्वारा भोगे जाते हैं और खणभंगुर हैं। शरीर के बियोग से इन्द्रियविषयों का भी वियोग हो जाता है - तो ऐसे इन्द्रियविषयों के भरोसे क्यों रहना ? - इस प्रकार उनका चित्त विषयों से सदा विस्त्त और अपनिद्धा आन्धानस्थान में तथा गरीन

महाराजा अपराजित एकबार विशेष वैराय्यचितन करते थे, ठीक उसां सम्प उनकी नगरी में पिहिताग्रव किनराज का आगमन हुआ। किन्होंने आग्नवों को सर्वथा पेल डाला है - ऐसे उन किनेन्द्र भगवान के चरणकमल में आकर अपराजित महाराजा ने सकल संसार का संग छोड़ा और मुनिदीका अंगीकार की। मुनि होकार वे रत्नश्रयहित तीव्र आत्मसाभना करों; उन्हें द्वादशांग ज्ञान प्रगट हुआ, हतना ही नहीं, दर्शनविशुद्धवादि भावनाओं द्वारा तीर्यंकर प्रकृति का बंध भी हुआ...निश्चित् हो गया कि अब एक भवके प्रशात वे तीर्यंकर होंगे और योज प्राप्त करेंगे।

मुनिराज अपराजित चतुर्विध आराधनापूर्वक संद्वेखन धारण करके उत्तम ग्रैवेयक के प्रीतिकंद विमान में अहमिन्द्ररूप से अवतिति हुए। उस विमान की रमणीयता अद्भुत होने के साथ ही उसमें एक भावी तीर्थंकर का आगमन होने से उसकी शोधा और बढ़ गई। उस विमान में निवास करनेवाले अनेक जीव मोक्षगामी थे और उनमें भी अनेक एकावतारी जीव तो भावी तीर्थंकर के स्थान बहुत बही से सीर्थंकर के रूपमें अवतित होनेवाले थे। ऐसी सुन्दर उस देवनगरी में अपने विजिनायक पराप्रभतिर्थंकर का आत्मा असंख्य वर्षों तक रहा; उनकी आयु इकतीस सागर थी। वे ४६५ दिन में एक बार श्वास लेते थे, आहार तो बिलकुल करते ही नहीं थे, क्योंकि तीव्र पुण्योदय के कारण उनको श्रुपा या तृषा की कोई वेदना ही नहीं थी; मात्र मानसिक अमृत के आहार से ही वे तृप्त हो जाते थे। उनके अवधिकान का तथा विक्रिया का विस्तार सातवें नस्क तक था। ऐसे दिव्य देवलोक मे जब उनकी आयु छहासा शेष रहा मई और सच्य लोक में तीर्थंकर रूप से अवतार लेने की तैयारी हुई तब जहीं वे अवतारित होनेवाले थे उस नगरी में रानों की वर्षा होने लगी...कीन थी वह धन्य नगरीं। चलते, उसे देखने वलें।

### कीशास्त्री नगरी में तीर्थंकर का अवतार

यह है अपने भरतक्षेत्र की कौशाबी नगरी, जहाँ महावीर मुनिराज पधारे थे और राजकुमारी चन्दनाला ने उन्हें आहारदान दिया था। उस कौशाबी नगरी में असंख्य वर्षों पूर्व इस्वाकृत्यंशी परण-महाराजा राज्य करते थे, उनकी महाराजी थीं, सुसीमादेवी; वे रूप-गुण में तो महार थीं, तदुपरात्त एक तीर्थंकर की माता बनने का महार सीभाग्य उन्हें प्राप्त हुआ। भगवात पयप्रभ का जीव अरहिमन्द पर्याय छोड़कर माथ कृष्णा वहीं के दिन उनके उदर में अवतरित हुआ. रत्नकुक्षिधारिणी माताने उनके गर्भागनस्व्यक सीलह मंगस्तवन्य देखी...एकसाथ ऐसे सीलह मंगस्तवन्य मात्र तीर्थंकर की माता ही देखती है। तत्यहात् सथानी मास बीत गये और कार्तिकी गुक्ता प्रयोदगी के गुभदिन माता सुसीमा देवी ने कान्यूय्य तीर्थंकर को पुत्र घर में बन्य दिया और स्वयं जगद्यूच्य माता बनीं इन्त-इन्त्रणी ने ठाटबाट से आकर प्रभुक्त कन्य कल्याणक का महान उत्सव किया, उनके सन्मुख आनन्यपूर्वक तृत्य किया और साथ ही भगवान के माता-पिता का भी सन्माम किया - तथा बास्तरिर्थंकर को 'प्रप्रप्रभ' नाम से सम्बोधन करके स्तृति की। पौर्वर्वे तीर्थंकर सुमितनाथ के मोक्शामन के नव्ये हजार-करोड़ सागरीपम के अंतर से खट्टों तीर्थंकर स्वाप्त प्राप्त में की का के अंतर से खट्टों तीर्थंकर स्वाप्त के मोक्शामन के की को का सागरान्य के की का

समझना।) उनकी आय तीस लाख पूर्व थी, उनका बरणविद्दन 'समस्त' था।



प्रवास हो जीवास्त्री शक्षमञ्जल में हुआ, परन्त प्रमान वर्ष होती लोक है था गया। बालतीबीलर की लेवा में शरी विश्वानारी देखियी प्रथान साथ चर्ची।-विनीय भी अरती थी और वालाभ के नथरकवार्त में निकाली वस्ताव कार आवस्ताव भी कार्य कर केरी भी। प्राप्त समीमा तो बालक प्रधानमार की फेबाई फेक्स-फेक्सकर अस्पार सचित कर आस्त्राच कारती थीं। असा. एक कालगोर्धान्य विश्ववदी गोवर्धे लोडले ही प्रमुक्त प्राप्तवर्वका क्या कहमा! नाता कहती बेटा, न भले जगत का नाथ है. परना मेरा लाडला पत्र है। हैरे सिर पर हाथ रखकर आशोषांव देने का मझे अधिकार है। बेटा! स खोटा है परमा तेरी फेडाएँ स्वातस्ति है भरी वह समागरभीर हैं। वेकियों कारती भी - आहे. हाता! आप तो मोलगामी तीर्थेकर की माता हो...आप भी अक्कय होकराची हो। -धम प्रकार बालक पर्यप्रभ सबको आमन्त्रित करते हुए विक्रियत हो रहे थे।

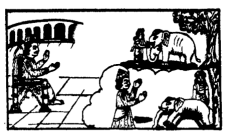
कुमार प्रधापने युवाबस्था में प्रवेश किया...उनका रूप कामवेबसे भी सुन्दर था, इसलिये कामवेब अपना शरीर क्षेत्रकर उनके शरीर में आकृत रहते लगा था। संसार

में तो सामान्यतः स्वी पुरुष का रूप देखना चाहती है, और पुरुष स्वी का रूप देखने की इच्छा रखती है, परनु कुमार प्रयाभ कारूप ऐसा अवधुन मंत्रीहर था कि सी-पुष्प सब उसे देखने की इच्छा करते थे... उसे देखकर तृष्टित का अनुभव करते थे। किसें संसार में कहाँ सन्तोष न मिला हो ऐसे औव भी बालतीर्थकर के दर्गन से परामस्तीष का अनुभव करते थे। संसार के समस्त पुण्य उन प्रभुको प्राप्त थे। उनके सुखा होते ही, बिना इच्छा के बंशपरम्परा से उन्हें कीशान्यों का राज्य प्राप्त हुआ। साढ़े सात लाख पूर्व की आयु में कुमार पद्माभ का राज्य मिला तरा हर्ण हुआ। साढ़े सात लाख वर्ष की आयु में कुमार पद्माभ को राज्य रिवा राज्य में पत तथा धर्म देगों की सुद्धि होती थी। कोई नवा वानी नगर में आकर पूछे कि किसे किस वस्तु की इच्छा या आवश्यकता है? तो सब लोग उत्तर देते कि यही किसी को किसी वस्तु की इच्छा नहीं है। ही, इच्छा एक ही है - मात्र मोक साधने की! - परनु वह मोक कार्ड दान में थोड़ ही मिलता है। वह तो 'स्वयंभू' भीतर से - आत्मा में से ही प्रपट होता है. वह किसी अन्य से मीगा नहीं जाता।

महाराजा पर्यप्रभ के राज्य में एकदम बागृति आ गई। गुरुस्य दशा में रहे हुए उस 'तीर्थकर-द्रस्य' के दर्शन से भी भव्य जीवों में अनुपम धर्म जागृति आती थी; कीशाम्बी नगरी एक तीर्थरूप थी, क्योंकि वहीं साक्षात् तीर्थकररूप आत्मा विराज रहे थे। प्रतिदिन देश-विदेश से कितने ही मुमुझु जीव वहीं उस वीवन्त-तीर्थ के दर्शन करने आते थे ..और प्रभु के दर्शन करके महान तीर्थयात्रा का आनन्द प्राप्त करते थे।

### धराबाक प्रकार - वैराख और बीधर

इस प्रकार अञ्चारक पर्यक्रभ को राज्य करते हुए बोर्च काल बीत गया। क्रम एक लाख पूर्व जितनी आहु शेष रही तब एक वैरास्केटक पडमा हुई।



पद्मप्रभ महाराज एक बार राजमहरू में बैठे थे...महरू के प्रांगण में एक भव्य विशासकाय अतिसुन्दर हाथी था .हजारों हाथियों में वह पड़हारती था, महाराज उस पर सवारी करते थे और उन्हें वह अस्पन्त प्रिय था। अवानक उस हाथी को कुछ हो गया...उसका शाँर त्रियिस्त हो गया, उसने खाना-पिना छोड़ दिया...औंखें बन्द करके सेट गया और उसका ग्रांगन हो गया। हाथी की अवानक मुख हो जाने से महाराज को आधर्ष हुआ, जीवन की खणभंगरता देखकर वे देशार्थिनन में

रुनु का भार से नार्वाच जा आख्य दुआ, आवन का कान्युता। यखनार व वर्ताम्यान म बूब गये; उन्होंने अवधिक्रान से हाबी के पूर्वभवों को जाना, और जातिस्मरण से अपने पूर्वभवों का भी ज्ञान हुआ। तुरन्त ही उनका विक्त संसार से विरक्त हो गया। महा पुरुषों के जीवन में कोई छोटी सी घटना भी महान बैराय का निमित्त बन बाती है। महाराव पथाप्रभ तत्वज्ञानी तो थे ही, वे सुखमय आत्मा का तथा वःखमय संसार का स्वरूप जानते थे इस्लिये-

> अशुकिता विपरीतता को आसवों का जानकर, अरु जानकर कारण दु:खों का, प्रभुने छोड़ा उन्हें।

भेदकानी भगवान संसार से किरक होकर विचारने लगे कि - और, इस ससार में इन्द्रियविवयरूप ऐसा कोई पदार्थ नहीं जिसे मैंने पूर्वकाल में देखा न हो...जिसका मैंन स्पर्श नहीं किया हो...जिसे सूँचा न हो, जिसे सुना न हो और जिसे खांचा न हो! समस्त इन्द्रियविवयों को जीव पूर्वकाल में अनन्तवार भोग खुका है...इसलिये भोगे हुए-उन्छिष्ट पदार्थों को ही वह पुनः पुनः भोग रहा है। और! इच्छा के समुद्र में पड़े हुए इस जीव का उद्धार कैसे हो? -जब रत्नव्य-नौका में बैठकर वह कंवलवान प्राप्त करे और उसके उपयोग में विश्व के समस्त पदार्थों का एकसाथ ग्रहण हो-तभी उसकी इच्छार्थ शात होंगी...और तभी वह दुवित इन्द्रिय-विवयों से छुटकर पूर्ण बीतराग सुखको प्राप्त करेगा। इसलिये अब शीव हो

वेदवलकात का जगा थेए कर्मला है।

बैरागी प्रभु विचारत है कि-यह शरीर तो रोग और मृत्यु का घर है; जीव प्रत्यक्ष देखता है कि रोगक्त्यों सर्च द्वारा इष्ट जन मरण को प्राप्त होते हैं; क्यापि वह अविनाशी आत्मा विनाशीक शरीरमें क्यों मीहित हो रहा है? वह एक आखर्य है। क्या आज तक किसी जीवने शरीर के साथ सदा सहवास किया है?-नहीं तो फिद्रा शरीर का मोह तोड़क अशरीरी सिद्धप्त में शाखत विवास करना ही कर्मक्य है।

जो हिंसादि पापों में धर्म मानते हैं और पाप के हेतुरूप ऐसे इन्द्रियविषयों में जो सुखकी करूपना करते हैं-ऐसे विपरीतदर्शी मूर्ख जीवों को ही यह मसार रुचिकर प्रतीत होता है; सुदृष्टिक्त खुद्धिमान जीव तो उसे, असार जानकर चैतन्यसुख को ही साधते हैं। जिस कार्य से (जिन सुद्ध भागों से) पाप और पुग्य दोनों प्रकार के कर्मलेप का नाश हो उमीकी धर्मात्मा जीव निस्तर उपासना करते हैं।

इस प्रकार भवरूप ससार, शरीर और विषयभोग (भव-तन-भोग) तीनों का अतित्य-अशरण-असाररूप चिन्तवन करके प्रभु उनसे सर्वथा विरक्त हो गये और जिन्दीका हेतु तत्यर हुए। रसी समय लीकानिक देवों ने आकर स्तृतिपर्वक प्रभक्त वैराग्य का अनुमोदन किया-

> भव-भोग-तन वैराग्ध भार निहार शिव तप तपत है, तिहं जगतनाथ अराध साथ स पुजनीक गुण जपत हैं।

इन्हादि देव भी प्रभुक्ते दीक्षा-कल्याणक का उत्भव करने आ पहुँचे। ससार से निवृत हुए प्रभु 'निवृत्ति' नामक देव-शिविका में आरूढ़ होकर 'मनोहर' दीक्षावन में पहुँचे। त्रिस तिथि को जन्म हुआ था, उसी तिथि (कार्तिक शुक्ता त्रयोदशी) को दीक्षा प्रहण की। दीक्षा लेकर प्रभु आत्मध्यान में लीन हो गये।

> परिवर्जता हूँ ममत को, निर्ममत मैं स्थिति करूँ, अवलम्ब ले निज आल्म का, अवशेष सबको परिहरूँ।

प्रभु का वैराग्य रेखकर भव्य जीव मुध्य हुए और अनेक जीवों ने प्रभु के साथ महावृत या अणुवृत धारण किये। वन के तिर्यंच भी प्रभुकी शांत-वीतराण मुद्रा रेखकर मुध्य हो गये। सिंह और खरागेश, सर्प और भोर-सब प्राणी शांतिसे चित्त लगांकर प्रभुकी शरण में बैठकर आत्महित करने लगे।

मुनियों में श्रेष्ठ ऐसे पषप्रभ स्वामी को तुस्त ही मन-पर्ययक्षान तथा अनेक लब्धियों प्रगट हुई; शुद्धरत्नत्रयधारी उन तीर्थंकर - मुनिराज - को सर्व, प्रथम आहारदान वर्षमान नगरी के सोमदत्त राजाने दिया और उस उत्तमदान के प्रभाव से पचाहर्यंकप महान सन्मान प्रान्त किया। भगवान को मुनिदशा में यद्यीर शुभ-आम्रवक्ष पुण्यसचय होता था, परनु उत्तम गुप्ति-समिति - हमादि धर्म - केरान्य वितन-परिषहजय तथा आत्मध्यानादि तपके द्वारा उन्हें अति विशेष कर्मों की निर्जरा होती थी, - कर्मों का व्यय अस्याधिक शा और आय अस्वरूप थीं। हमलिये वह अतिशीदात से मोक्षको साथ रहे थे।

ऐसी उग्र आत्मसाधना सिंहत वे मुनिदगा में छदास्थरूप से मात्र छह मास तक रहे; छह महीने के पश्चात् क्षपक श्रेणी द्वारा चारों पाति कमों का सर्वधा क्षप करके, चैत्रशुक्ता पूर्णिमा के दिन पूर्ण ज्ञान प्रगट करके प्रभु सर्वत्र परमात्मा हुए . ऑरहत हुए, तौधेकर हुए। इन्हों तथा नोन्होंने प्रभुक्ते केवलज्ञान करके प्रभुक्ते समस्वसरण में चमारमेन आदि एक सी दम गण्या थे, एक साथ बरह हजार सर्वत्र परमात्माओं का मंगल मेला वही लगा था। लाखो मुनि-आर्थिकाएँ तथा लाखों आवक-आविकाएँ वहीं मोक्ष की साधना कर रहे थे। और, लाखों की सख्या में तिर्थेच औव भी वहीं पर्यसाधना द्वारा बीवन

को धन्य बनाकर मोक्समार्ग में बल रहे थे। इस प्रकार तीर्थंकर पचप्रभ भगवान ने धर्मीपदेश द्वारा अनेक भव्य बीबों को मोक्समार्ग में लगाया। करोड़ों-अरबों वर्ष तक भरतक्षेत्र में मंगलविहार करके सर्वत्र पर्यक्रक प्रवर्तन किया। अन्त में सम्मेदशिखर की मोहन टॉक्सर पधास्कर, मोहरहित वे प्रगांवान फाल्युन वर्त्सों के दिन सर्व करमें से मुक्त होकर सिद्धारद को प्राप्त हुए और तरक्षण ही लोकाग्र में विराज गये।

> निर्वाण है वह सिद्ध है, अरु सिद्ध वह निर्वाण है, सब कार्म से प्रविमुक्त आत्मा, लोक-अग्र सु जाय है। प्रथ जिनतज की मोहनकूट है जेह -कब-तन- कर पुज हैं गिखार सम्मेट स्जेह

प्रभुके मोक्षकल्याणक द्वारा इन्होंने भी सिद्धपद का बहुमान किया...और हमें भी उस परमपद की प्राप्ति हो ऐसी भावना भाषी। जिनमार्ग की उपासना ही परमपद की प्राप्ति का उपाय है -ऐसे समझकर है भव्य जीवो! तम परमभक्तिपर्वक जिनमार्ग की उपासना करो।

छिठवें पद्मप्रभ तीथेंकर का मंगल जीवन-चरित्र यहाँ समाप्त हुआ।

34. 34. 34. 34.

[छठवे तथा सातवें तीथैकरों के बीच कोई शलाका पुरुष नही हुए हैं।]



मेरी माँ मुझे रोज मजेदार कहानी सुनाती है। भगवान की कहानियाँ सुनने में मुझे मजा आता है। और मुझे भी भगवान जैसे बनने का मन होता है। [@]



अब, भगवान सुपार्धनाथ का मंगल चिंत प्रास्थ होता है। उसमें मंगलरुपसं स्तुति करते हुए आचार्य ममन्तपहस्वामी कहते हैं किन 'पदार्थ एकान्त सत् है अथवा असत् है-ऐसे किसी एकान्तरूप से लीवादि तस्तें का निर्णय किनते नहीं किया है, परनु जो सर्व तत्त्वों के स्वस्थ के ज्ञाता है, अर्थात् एकसाथ सत् तथा असत् ऐसे दोनों स्वस्थसे अनेकान्त मय समस्त तत्त्वों को जाना है, पेसे भगवान सुपार्धनाथ हमारे परम गृह है।' जीवादि प्रत्येक तत्त्व अपने गुण-पर्यायक्रप निजधमों से परिपूर्ण सत्तरूप है और अन्य पदार्थों से वह भिन्न होने के कारण परधमंहप नहीं है -असत् है; इस प्रकार समस्त पदार्थ अस्ति-नास्ति, इत्य-पर्याय इत्यादि अनेकान्त स्वस्थ है,-ऐसे जिनोपदेश को स्वीकार करनेवाला जीव किनमार्ग का उपासक होकर निजपद को अर्थाय जिनपद को प्राप्त करता है।

इस प्रकार जगप्रसिद्ध अनेकात तत्वों का उपदेश कारोवालो भगवान सुप्रार्थनाथ पूर्वभव में धातकीखण्ड हीप में क्षेमपुरी नगरी के राजा नित्त्रेण थे। वह मगरी और राजा होनों महान थे और कैनधमें से सुगोधित थे। धर्मप्रताप से दैव सदा उपके अनुकूल था। राजा नित्येण के गरीर की रक्षा कोई वैद्याजन और उनके राज्य की रक्षा कोई सेना नहीं करती थी; उनके शरीर और राज्य दोनों की रक्षा तो उनका पुण्योदय ही करता था; दैश और सेना तो मात्र उनकी शोभा के लिये थे। जिसने अपने आत्मा की जाना है और शबुओं को जीता है ऐसे उन नित्येण महाराजा को मात्रा इसी लोक की विजय की इच्छा हो ऐसा नहीं, परलोक को भी वे जीतान वाहते थे, इसलिये वे धर्म-उपासना में सदा तत्पर रहते थे, धर्म की उपासना भूतका वे कभी राजवैभव में मोहित नहीं होते थे, इसलिये उनका जंतर संसार से विरक्त रहता था। उन्होंने दर्शन मोहरूपी महाराजु का नाश तो कर दिया था, किन्तु अभी चारित्रमोह को जीतना बाकी था उसकी विन्ता के कारण उनका चित्त राजभोगों में नहीं तथाता था। वे जानते थे कि सम्बन्ध्य द्वारा मिन मोक्षमार्ग तो प्राप्त कर लिया है, परन्तु अभी चारित्रमोह मुझे धन, स्त्री आदि में आसक्ति के कारण अनेक पापक्रीडाएँ कराता है। और, ऐसी मोहदशा को धिक्कार हो। इस मोह से सरकर मोक्रपाणि हेर रूपक्ष प्रमें की आराधन मेरा कर्मका है।

ऐसे बैराग्य के विचारपूर्वक महाराजा निरुदेण राजभोगों से अत्यन्त विरक्त हुए और आहंतुन्दन-जिनेषर के शिष्य वन गये। ज्ञान-ध्यान में तत्पर उन योगिराज को बारह अंग का ज्ञान प्रगट हुआ तथा दर्शनविश्वृद्धि आदि उत्तम भावनाओं द्वारा उनको बिना इच्छा के भी तीर्थकर प्रकृति बैधने हगी। उनके जीवन में धर्म की महान क्रान्ति हुई...चीतरागता का विकास हआ।

अनेक वर्षों तक मुनिराज निट्सेण ने शुद्ध चारित्र का पालन किया। परन्तु कषाय का किंबित्र कण शेष रह जाने से आयु के अन्त में उन्हें मध्यम ग्रैबेयक में अहमिन्द्र का भव मिला। वहीं उन्होंने असंख्य वर्षों तक महान पुण्योदय के बीच रहकर भी भैदज्ञान के बल से आत्मा को उस पुण्योदय से विभक्त रखा। दूसरे अहमिन्द्रों के साथ धर्मचर्षों करके वे महान आनन्द प्राप्त करते थे। अमृत के स्वाद की अपेका उन्हें धर्मचर्चा विशेष रसप्रद लगती थी, इसलिये वे धर्मरसका पान तो प्रतिदिन करते थे; परन्तु अमृतरस का स्मरण तो सताईस हजार वर्ष में मात्र एक बार करते थे। कहावत है, कि-पुंख में ममय कहीं बीत जाता है उसकी खबर भी नहीं पढ़ती' तदनुसार अहमिन्द्र पर्याय में दिज्यसुख के वीच असख्य वर्षों का दीर्घकाल कब बीत गया, उसकी खबर भी नहीं पढ़ी! जब मात्र छह मास आयु शेष रह गई तब ध्यान आया कि अब यही से मृत्युव्शोक में तीर्थंकर रूप से मेरा अबतार होगा। प्रभुका अवतार करीं हो बह हम लेखे।

### वाराणसी (काशी) नगरी में तीर्थंकर-अवतार

यह बात आज-कल की या हजारों लाखों वर्ष पहले की नहीं, परन्त असंख्यात वर्ष पहले की है। उस समय काशी देश में गगा नदीके किनारे अति रमणीय वाराणमी (बनारम) नगरी थी। उस नगरी में सप्रतिष्ठ महाराजा राज्य करते थे। उनकी महारानी पश्चितीमेना के महान रूप-गण-सीधाग्य की महिमा किस प्रकार की जाय। इतना ही कारना बस होगा कि वे एक जगरपाच्या तीर्थंकर की जननी है। भारपट शक्ला वहीं को उन्होंने सखनिद्रा में १६ मगल स्वप्न देखे और एक श्वेत हस्ती को मखमें प्रवेश करते देखा...कितना महान स्वयन । उसी समय अहमिन्द का जीव संपार्श्व तीर्थंकर का अवतार लेकर उनकी कक्षि में आया। किसी महान अपर्व हर्ष से वे रोमांचित हो उठीं। तीर्थंकर आत्मा के समागम से वे किसी अनुपम सुख का अनुभव कर रही थीं। उनके आत्मभाव उज्ज्वल हुए और मिथ्यात्वादि दर हो गये। अहा, जहाँ तीर्थंकर का निवास हो वहाँ मिध्यात्वादि कैसे रह सकते हैं? वहाँ तो सम्यक्त्वादि अचिन्तय आत्मविभति प्रगट होती है। ऐसा ही मंगल फल माता पथिवीसेना को प्राप्त हुआ। गर्भावस्था होने पर भी उन्हें किसी प्रकार का कहा या करुपता नहीं हुई। उनके औंगन में प्रतिदिन करोड़ों रत्नों की वर्षा होती थी: इन्द्र-इन्द्राणी ने भी दैवी वर्खों की भेंट देकर उनका सन्मान किया: भवनवासी देवियाँ वाराणासी में रहका माताओं की सेवा करती थीं अनेक प्रकार की चर्चा एवं विनोद दारा उन्हें प्रादित करतीं और उनके गर्भस्थ पत्र की अपार महिमा एवं गुणगान करके हुए व्यक्त करती थी। गर्भस्थ शिश को गर्भावस्थाजनित कोई असाता नहीं थी: तीर्थंकरत्व और जानचेतना के प्रताप से उन्होंने गर्भावस्था के सवा नौ महीने भी सरवपर्वक क्यतीत किये।

तत्पबात् ज्येष्ठ शुक्ला द्वादशी के सप्रभात में तीनों लोक खलबला उठें ऐसी मंगल बधाई आयी

-बाराणसी में पृथिवी माताने सातवे तीर्थंकर को जन्म दिया। छठवें तीर्थंकर परप्रभ के मोक्षणमन के नी हबार करोड़ सामरोपम के अंतराल के पश्चात सुपार्च तीर्थंकर हुए। इन्होंने काशी-वाराणसी नगरी में आकर प्रभु के जन्म का भव्य मतिस्ख मनाया। सुपार्थ-हुमार के आयु चीस लाख पूर्व थी, शारीर की किसार प्रभु के प्रभव थी हवार एट० थी। उनका चित्र 'स्विस्तिक' था।

उन बाल तीर्थंकर की चेष्टाएँ अद्भुत थी, परिवार एव प्रजाजन उन्हें देखकर तृप्ति का अनुभव करते थे। उनका सहवास इतना आहलादक था कि स्वर्गलोक से कितने ही देव उनके पास आते और कालकों का रूप घारण करके उनके साथ खेलते, उन्हें आनन्दित करते और स्वर्ण भी आनन्द प्राप्त करते थे। बिलहारी है सन्पुरुष के सत्संग की! इन्ह्र भी अनेकों बार प्रभु के पास आकर स्वर्ण लोकके श्रेष्ठ संगीत एव जन्य नाटकादिका प्रदर्शन करने के बहाने प्रभुक्ते भिक्त-सुति करके अपने पुण्य की वृद्धि करते थे। स्वर्ण के उत्तमीतम पदार्थ वे बाल तीर्थंकर की सेवा में रख जाते थे, परन्तु और! स्वर्य सुखी भगवान को उन इन्द्रभोगों की कहीं आवश्यकता थी? श्रेष्ठ पुण्योदय के कारण स्वर्गलोक के उत्तम पदार्थ उनके पास आते थे, परन्तु भगवान तो पुण्य से भी पार आल्या के सामक थे, उस आत्मसाधना के समक्ष श्रेष्ठ पुण्य भी बेचारे तुच्छता को दिखन अग्रभ करते थे। और माने तीर्थंकर के भी शुभक्रम का विकैत्तपुण बताने के लिये समके माग्र विविद्या अग्रभ कर्य कर्य अनुभाग भी माग्र वहात था।

वाराणसी में महाराज संप्रतिष्ठ का राजमहल गंगा नदी के किनारे था। वहाँ की शोधा अति



सुन्दर थी; बालतीर्थंकर के सातिभ्य से वह गगा का प्रवाह भी पवित्र हो जाता था। राजकुमार सुरार्बनाथ अनेक प्रकार की बालक्रीडाएँ करते थे। एकबार अनेक प्रकार की बालक्रीडाएँ करते थे। एकबार कब वे राजकुमार गागानदी में नौकार्विकार कर रहे थे, उस समय एक अद्भुत भटना हुई - एक बढ़ा मगरमच्छ शीग्रता से उनकी नौका के पीछे-पीछे आ रहा था नौका तक पहुँचने के लिखे वह उछलता था। लोगों ने उसे देखा और भयभीत हुए कि यह मगरमच्छ प्रभु की नौका को उत्तर होगा प्रभुने भी उसे देखा, परन्तु वे तो निर्भयता से बिहारका आनन्द ले रहे थे...मानों मगरमच्छ के अंतरका रहस्य जान गये हो। थोड़ी देर मे नौका के निकट पहुँचकर उस मगरमच्छ ने एक डुबक्त लगायी और दूसरे

ही आग जीकर से आगे जिल्लाका वह जीका के सामने आने लगा. सब आक्षर्य से देख रहे थे कि इतने में उस सारमञ्ज्ञ सिर ऊँचा काके अपने आले हो पैर पानी से बाहर निकाले और मानी हाथ बोह रहा हो ऐसी मद्दा में प्रभ को भावसे नमस्कार करने लगा . उसकी चेश शांत एवं भक्तिपर्ण थी। उसने तीका को कोई हानि नहीं पहुँचायी। वह तो तीर्थंकर पुशके दर्शन हेत नौका के पीछे दौड़ रहा था...पुश की अपार तेजस्वी शांत सन्दर मुद्रा देखकर उसे लगा कि अहा. इस गंगानटी के बीच ऐसे नीर्धकर प्रध के दर्जन का सहभाग्य मचे कही में? नहीं में एभटर्जन का ऐसा सयोग कब होगा! ऐसे अति जन्मामार्गक प्रथके मनमब आका तब दर्शन का रहा था। मार्ग जैसे तिर्यंत्र पा भी प्रथका ऐसा प्रभाव देखकर सब लोग प्रसन्न हुए। प्रभने भी प्यार भरी मीठी नजरसे मगरमञ्जूर के सामने देखा। इतनेमें तो वहाँ मगरमच्चर के बदले एक देव दिखायी दिया जो अति प्रसन्न हो रहा था। वास्तव में वह कोई मगरमञ्चर तथी कित्त एक देव था जो प्रभक्ते साथ अलकीडा एवं भक्ति काने हेत मगरमच्चर का रूप धारण करके आया था। उसीकी यह सब लीला थी। उस समय गंगानदी में उस मगरमच्छा के साथ अन्य हजारों जलचर प्राणी भी प्रभदर्शन के लिये नौका के आसपास एकत्रित हुए थे...मानो गंगानदी के बीच समवासरण में तिर्यचोकों की सभा भरी हो। इस प्रकार सब आनन्दर्शवक किलोल कर रहे थे और प्रभक्त दर्शन के कोई अदभत तप्ति का अनुभव करते थे। अहो देव! तिर्यंच जीवभी आपके दर्शन से आनन्द पाप्त करते हैं तो फिर इस जैसे मनस्य आपके दर्शन से अतीन्द्रिय आगन्द पाप्त कर चें - आयो क्या आधर्म ₹1

राजकुमार सुपार्श्व जब आठ वर्ष के हुए तब उन्होंने देगसयम धारण किया. यद्यपि उनका जीवन पापरिहित सयमस्य ही था, तथापि आठ वर्ष में उन्होंने अग्रत्याख्यानरूप चार कथायों का नाश करके पचम गुणस्थान प्राट किया। सर्व तीर्थकर आठ वर्ष के आयु में टेगसयमी हो जाते हैं। मात्र प्रत्याख्यान पाप किया। सर्व तीर्थकर आठ वर्ष की आयु में टेगसयमी हो जाते हैं। मात्र प्रत्याख्यान क्षेगोपभोग की सामग्री तो अपार थी, परन्तु उनके कथाय अतिअल्प थे, आठ कथाय तो थे ही नहीं और शेव आठ भी अत्यतमन्द थे, इसलिये अमर्यादित भोग सामग्री के बीच रहकर भी अपने आत्मा को संयितित रखते थे; उनकी बाह्य वृत्तियाँ अति मर्यादित भी गौर परिणाम विशुद्धिद्वारा उनको कर्मोकी निर्कार होती रहती थी। उनके अग्रन्थ की भीति उनका शरीर भी स्वभावतः पवित्र था। उनके सात्रिथ्य में सदा प्रसन्तत छायी रहती, उनके मधुर बचन सबको ग्रिय लगते थे। उनका शारिरिक बल अतुल्य था, परनु वे कभी उनका प्रयोग नहीं करते थे। उनके हिस्स भी हो, पहले वे जन्म-मरण से भयभीत थे परनु अब तो जन्म-मरण का भी नाश करके बे निर्मय हो गये थे। उनको पहले से ही आत्मजनसहित अतीहित्य ज्ञान तो धा ही, साथ ही लीकिक विद्याओं में भी वे ऐसे पारात थे कि विद्या पढ़ने के लिये किसी गुरुके पास कोने की आवश्यकता ही नहीं थी... वे स्वयं ही जगत के गुरु थे और स्वयं सानुष्ट थे। मोक्ष विद्या का निवास तो उनके हृदय में ही था; जब वे बोलते तब उनके मुख से मोक्षमार्ग के पूण द्वारते थे।

राजकुमार सुवार्ष धीर-धीर बुवाबस्था को प्राप्त हुए। इस वे पीच लाख पूर्व के हुए तब काशी देश के राज सिंहासनपर उनका राज्याधिषेक हुआ; इन्होंने भी उस उत्सव में भाग लिया। भगवान को कहीं साम्राज्य का कैभव बढ़ाने की इच्छा नहीं थी, उनका पुण्यप्रताथ ही उन्हें सर्व सुयोग प्राप्त करा देता, पत्तु वे तो उदारता पूर्णक दानादि में उनका त्याग कर देते थे। उनका राज्य कल्याण राज्य था। इस प्रकार सुख्यपूर्णक राज्य कल्याण राज्य था। इस

एक बार सुपार्श्व महाराजा का जन्मदिवस होने से वे हाथी पर बैठकर वनविहार करने गये; तब उन्होंने एक वृक्ष देखा, - जो कुछ समय पहले हरामरा फल-फूल युक्त था, और पतन्नड़ ऋतु आने पर समके सब पने था जादे से ऐसा सखा हुआ - उदास लगने लगा जैसे किसी साधूने



केण स्त्र का लिया हो। ऐसा कतु-परिवर्तन तथा वृक्षकी ऐसी दशा देखका महाराजा सुपार्श्वनाथ समस्त पदार्थों की क्षणभगुरता का चितवन करने लगे कि - और, क्रतु की भौति इस समाग में कोई सयोग स्थित नहीं है, इस वृक्ष की भौति यह राजभोग एव शरीसांडि भी विनश्चर - क्षणभंगुर है, जीवन में पुण्य के काण हरे-भो लगनेवाले विश्वोक्तणी वृक्ष भी गुण्यरूपी पत्ते इस जाने पर क्षणमर में सूख जाते हैं। ओ, मेरी आयु का दीर्पकाल इनमें बीत गया अज अपनी आत्मसाधना पूर्ण करके गरमात्मापद प्राप्त करने के लिये रत्तव्यवस्थी बीचि प्राप्त करने का समय आ गया है। मैं आजही इन राजभोगों को छोड़का मुनिवशा धारण करेंगा और शुद्धोणबोग द्वारा चिवानन्द स्वरूप में लीन होईनगा।

इम प्रकार प्रभुके अतर में बैराय का समुद्र उमड़ पड़ा उसकी लारो ठेठ लीकांतिक स्वर्ग तक पहुँची और बैराय में सराबोर वे देव भी तुप्त वाराणमी नगरी में आकर प्रभुके बैराय्य का अनुमोदन करने लगे कि - पन्य आपका बैराय्। रीक्षा ग्रहण करनेका आपका निष्ठय अति उत्तम है। उसी समय इन्द्र भी दीक्षा कल्याणक के लिये स्वर्गालांक से 'मनोगति' नामक दिल्य शिविका लेकर आ पहुँचे और भगवान उसमें विराजमान हुए। पहले मनुष्य और किर देव उस पालकी को लेकर दीक्षावन की ओर चलने लगे, पप्तु प्रभुकी मनोगति तो अति शीग्रता से मोक्ष तक पहुँच गई थी वे बैराय्य भावना पूर्वक मोक्षामुख का चितन कर रहे थे।

तीक्षावन में पहुँचकर एभुने वस्ताभूषनादि सर्व परिग्रह उतार दिया और 'सिद्धेभ्यो नमः' का मंगलोच्चार करके वे सुपार्ध मुनिराल गुद्धालभ्यानमें लीन हो गये। तत्क्षण शुद्धीपयोग के परम आनन्द की अनुभृति महित सातवी गुणस्थान एव मन यर्थवान प्रगट हुआ। मुनिदशा में उनको प्रथम आहार दोन सोमखेटनगर में महेन्द्रत्वर राजाने दिया। अहा, तीर्थकर मुनि के हाथ में अपने हाथ से आहार दोन सोमखेटनगर में महेन्द्रत्वर राजाने दिया। अहा, तीर्थकर मुनि के हाथ में अपने हाथ से आहार दोन सोमखेटनगर में महेन्द्रत्वर राजाने दिया। अहा, तीर्थकर मुनि के हाथ में अपने हाथ से आहार दोन हों साथ है से हुए उनके क्यांनन्द का पार नहीं रहा. उन्होंने मात्र दिया ही नहीं साथ-साथ प्रभुते स्वयं भी मीकका

भगवान मणर्थनाथ • १०६

हदा किया।

> सुपार्श्वनाथ जिनराजकी प्रभास कूट है जेह, मन-वध-तन कर पूज हैं शिखर सम्मेद यजेह।

आज भी अनेको भव्य जीव उस निर्वाण भाम में जाकर मोद्या की भावना भाते हैं। पूर्व भव में जो क्षेमपुरी नगरी में निर्वेशन नामके राजा थे। प्रश्चात् मुनि होकर प्रैतेयक में अहमिन्द्र हुए; वहीं से काशी देश की वाराणसी नगरी में अवतरित होकर, भवका अन्त करके, सुपार्धनाथ तीर्थंकर हुए और मोद्या प्रभार, उन सातवे भगवन्तका मगल चरित्र यहीं पूर्ण हुआ।

### **\*\* \*\* \*\***

[काशी-बाराणसी (बनारस) में गंगानदी के भवैनीघाट पर जिनमन्दिर में सुरार्धनाथ भगवान के वरणिवह हैं; वहीं भगवान का जन्म स्थान माना जाता है। उनके असंख्य वर्ष पक्षात् पार्धनाथ भगवान (तेईसर्व तीर्थकर) भी इसी नगरी में अवतरित हुए, उनका जनस्थान भी आज एक मन्दिर में माना जाता है। पार्धप्रभुने इसी नगरी में कमठ तापसके अविवेकी (शिंसायुक्त) पंचाप्ति तपको असार बतलाकर लकड़ियों में सुलगते सर्प-युक्तर को भांभवण करावा था; तथा इसी नगरी में प्रभुका धर्मोपदेश सुनकर उनके माता-पिताने जैनदीक्षा धराण की थी। आठवें तथा ग्यारहवे तीर्थकर-चन्द्रप्रभ एवं श्रेयांसनाथ भी इसी काशी राज्य की चन्द्रपुरी और श्रेयपुरी (सिंहपुरी-सारनाथ) नगरी में अवतरित हुए थे। चार तीर्थकरों के गर्भ-जन्म-तप कल्याणकों से पावन इस काशीतीर्थ की यात्रा आज भी लाखों जैनयात्री प्रतिवर्ष करते हैं।

समन्तभद्रस्वामी ने त्रिविपिण्डी के समक्ष जिनिकान का ध्यान करके अद्भुत स्तुति करते थे; रिविपिण्डी फटने पर चन्द्रप्रभप्रभुकी प्रतिमा प्रगट हुई, यह घटना भी इसी नगरी में हुई बी-ऐसा कुछ हतिहासकार मानते हैं। (क्रुछ लोग वह पटना भुवनेश्वर में होना मानते हैं।) काशी में 'फटे महावेव का मन्दिर' आज भी बद्यमान है, वह अभी तक 'समन्तभद्रेश्वर-मन्दिर' कहलाता था। आजकल बाराणसी कार्य तब 'काशी के ठग' से सावधान रहना अकरी है।]

गजराज...बनराज और कपिराज

गजराज जैनधर्म की कथा पढ़ रहे हैं। कपिराज और वनराज शांति से सुन रहे हैं।

- गजराज बने पार्श्वनाथ;
- वनराज बने महावीर;
- किपराज बने गणधर।
   यह तीनो जीव वर्तमान मोक्षपुरीमें
   विराज रहे है।



तीनों की कथा आप इस महापुराण में पढ़ना, और जैनधर्म के सस्कारों द्वारा अपना तथा अपने परिवार का कल्याण करना।

(2)



आनन्दरस से भरपूर ज्ञानगंगा प्रवाहित करनेवाले और जगत को शान्ति प्रदान करने वाले अहितीय चन्त्र, भगवान चन्त्रप्रभ जिनको नमस्कार हो !

भगवान चन्द्रप्रभने पूर्व श्रीवर्मा के भव में सम्यक्त्व प्राप्त किया, तबसे लेकर केवलज्ञान प्राप्त करते तीर्यंकर हुए तब तक के सात भवों का वह मंगल पूराण है।

वन्द्रपम का जीव दूसरे पूर्वभव में 'पदानाभ' नामक राजा था, तब श्रीधर मुनिराज के निकट धर्मश्रवण करके अपने भूत एवं भविष्य के भव पूछता है। मुनिराज उसे भूतकाल के चार भव, वर्तमान पयानाभका भव और भविष्यकाल के दो भव - इस प्रकार कुल सात भव की बात करते है। वे सात भव संक्षेप में इस प्रकार हैं --

- १. श्रीवर्मा राजा: सम्यक्त्व की प्राप्ति (पर्व भव छठवाँ)
- २. प्रथम स्वर्ग में देव... (पूर्व भव पाँचवाँ)
- अजितसेन चक्रवर्ती; मुनिदीक्षा (पूर्वभव चौथा)
- ४. सोलहवें स्वर्ग मे अच्युत इन्द्र...(पूर्व भव तीसरा)
- ५. राजा पद्मनाभ; दीक्षा; तीधैकर प्रकृति (पूर्व भव दूसरा)
- ६. बैजयन्त विमान में अहमिनद्र... (पूर्व भव १)
- ७. चन्द्रपुरी (काशी) में चन्द्रप्रभ तीर्थंकर का अवतार और मोक्ष

### अब उनकी मंगलकथा सनो।

### भगवान चन्द्रप्रभ : पूर्वभव : महाराजा पद्मनाभ

धातकी खण्ड के विदेशक्षेत्रमें रत्नसवयपुर नामका नगर है। सम्यव्हर्णनादि उत्तम रहनों से विधूषित ऐसे सज्जन-पुरुषों हाग उम नगरी की अस्पूत गोभा है। वहीं सदावारी श्रावक उसर जैनधर्म का पासन करके स्वर्ग में या प्राध्ममें ही जाते थे। 'अरे, स्वर्ग में तो क्या है' वह तो यहाँ जैसा ही हैं - ऐसा विद्यालन सम्याविष्ठ जीव मोधरेत ही धर्मसाधन करते थे, स्वर्ग की इक्का में नहीं।

उस रत्यसचयपुर के राजा कनकप्रभ और रानी मुवर्णमाला; उनके पद्यनाभ नामका पुत्र है। वे पद्यनाभ ही अपने व्यवसायक थी चन्द्रप्रभक्ता जीव है। (पद्यनाभ वह उनका दसरा प्रवेभव है।)

एकबार राजा कनकप्रभ राजमहरन की छतपर बैठे-बैठे नगर का अबलीकन कर रहे थे। इतनेमें देखा कि एक बूढ़ा बैल गरंर कीजड़ में धैम गया है और तड़पकर मर रहा है। वह देखकर राजा को बैराय जागृत रूआ और निवामने हमें कि-अरे! अभी भी मैं इस संसार के मोहरूपी कीजड़ में धैसा हुआ है। मैंने जिनागम जाने हैं, उत्तम माधुओं की सगति की है और संसार को असार जाना है, तो अब मैं इन इन्द्रिय सुखों में कहाँ तक आसक्त रहुँगा? -ऐसा विचार करने पर वे धर्मारमा कनका राजा सम्प्रास्था में अन्यन्त बिरक्त हो गये और तत्काल ही उनका चित्त मुनियागों में प्रविष्ट हुआ, मानो मुक्ति के आका गुम्हणमें उनके कानमें मुनि होने को कहा हो! उन्होंने तुरन्त अपने पुत्र पदानाभ को राज्य सीपकर श्रीयम्प मिताज के समीप मनिवीका ग्रहण का ली।

अब, तह रत्नमण्यपुर का राज्य अपने चरितनाथक धर्मात्मा पदानाधने सैमाल लिया। एक दिन की बात है-राजा पदानाभ राजमभा में बैठे थे, वही मालीन आकर हर्षपूर्वक बधाई दी कि-हे स्वामी! मनोहर बागमें श्रीभर मुनिगाज पधारे है, उनकी मुद्रा आति शात एव तेजस्वी है, उनके आगमन से सारा वन ऐसे खिल उटा है मानो प्रपृद्धित होचर हैम रहा हो। हिन्दन और सिंह बाघ और हाथी, मर्प और मौत प्रपृपशी भी बैरभाव छोड़कर शान्तिपूर्वक मुनिराजकी चरणछाया में हिन्सिलकर मित्रता से बैठे है।

इम प्रकार धीभर पुनिगन के आगानन के समाचार सुनते ही राजा पदानाभ के हृदय में हर्षका ममुद्र उगड पडा, उसने हर्षित होकर अपना रत्नहार माली को पुरस्कार में दे दिया। 'अहा। मैं जिनके दर्शन को जाना चहाता था वे भगवान स्वय मेरे औगन में पभारे हैं ऐसा कहकर तुस्त ही मुनिराज के साक्षात दर्शन बन्दन हेंतु प्रस्थान किया।

राजा प्रयमाभने मुनिराज के समीप आकर जयजयकारपूर्वक दर्शन-वन्दन किया और उनके चरणो में बैठ गया। राजर को अत्यन्त प्रसन्ता हो रही थी। मुनिराजने उसे धर्म का आणीर्वाद दिया।

राजाने विनयपूर्वक तस्त्रीपदेश की प्रार्थना की कि-हे स्वामी। वर्तमान में अनेक जीव नास्तिक बन रहे हैं, जीव के अस्तित्व को नहीं जातते, इसलिये आप मुक्तिपूर्वक जीवके अस्तित्व की सिद्धि करके समझाइये जिससे जीवोका कल्याण हो, क्योंकि जीवका अस्तित्व सिद्ध हो तभी धर्म और मोझ की सिद्धि होगी।

श्री मुनिराजने कहा हे बुष्टिमान राजन्। आपने अच्छा प्रश्न पूछा है। सुनो, मैं जीव की सत्ता सिध्द करके बतलाता है-

★ 'जीव नहीं है' यह बात प्रत्यक्षादि प्रमाणों से खण्डित है।

- ★ 'बीब नेत्र द्वारा दिखाया नहीं देता इसलिये नहीं है' ऐसा कहना तो मूर्खता है। 'इन मकान आदि सबको मैं देखता हूँ'-ऐसा कीन कहता है?-देखनेवाला को विद्यमान है वहीं ऐसा कहता है कि 'मैं देखता है'-इसलिये जीव विद्यमान है।
- ★ चाहे जैसे अंघकारमें भी जीव कहता है कि 'मैं यही बिद्यमान हूँ'-ऐसा स्वयं स्वसंवेदन के अपने अस्तित्व को प्रसिद्ध करता है, वही जीव है। 'मैं हैं' ऐसा वेदन जीव में होता है, शरीर में नहीं।
- ★ शरीर के हाथ-पैर आदि अवयव कट जार्थ तथापि ज्ञान नहीं कट जाता, कम नहीं हो जाता; इससे सिद्ध होता है कि चेतनसत्ता शरीर से भिन्न है कि जिसके आधार से ज्ञान रहा है। ज्ञान यदि शरीर के आधार से होता तो शरीर के कटने से ज्ञान भी कट जाता।
- ★ जगतमें जितने प्राणी हैं उन (मनुष्य, हाथी, सिंह, चींटी आदि) सबमें 'जीव' का अस्तित्व स्वसबेदन-प्रत्यक्ष द्वारा सिद्ध है, क्योंकि 'मै सृखी हैं, मै दुःखी हैं'-ऐसा सुख-दुःखका बेदन (जान) प्रत्येक जन्तु को होता है। जीव के बिना सुख-दुःखका वेदन कीन करोगा? स्वको तथा परको जाने ऐसा ज्ञान का स्वभाव है, और ऐसा जो जान स्वभाव है वहीं जीवसत्ता है।

इस प्रकार मुनिराजने झानलक्षण द्वारा जीवके अस्तित्व को सिद्ध करके कहा कि-हे राजन्। जीवके ऐसे अस्तित्व को जो जानता है वह स्वर्ग-नरकादि परभव को भी स्वीकारता है, इसलिये पाप से डरता है और भर्म का सेवन करता है।

गरीर से भिन्न जीवन्ती सिद्धि करते हुए सुनिसन्न कहते हैं कि-अनेतन शरीरसे जीव भिन्न हैं: शरीर तो ज्यों का त्यों हो. तथापि जीवमें विकार (दुःख, क्रोधादि) होते देखे जाते हैं; तथा शरीर में रोगादि विकार होने पर भी अथवा उनके जलने पर भी जीवके चित्त में शातित रह सकती है; इस प्रकार जीव और शरीर के कार्य (धर्म) भिन्न-भिन्न हैं। तथा हे राजन! शरीर चेष्टाएँ तो औखों से दिखती है, परनु अरागोंके भाव औंखों से दिखायी नहीं देते;-इस प्रकार दोनों के धर्म (मूर्तपना तथा अमूर्तपना) भिन्न है।

इस प्रकार श्रीधर मुनिराज ने स्वसंबेदन-प्रत्यक्षसे तथा अनुमान द्वारा चैतनस्वरूप जीवका अनादि-अन्तत अस्तित्व सिद्ध करके समझाया, प्रत्येक जीव ऐसा अनुभय करता है कि पाप-पुण्य, दु:ख-सुखादि रुप अपने भाव सदा बदलते रहते हैं, और उस बदलते दशा के द्वारा वह धर्म एवं मोक्ष को साथ सकता है। इस प्रकार नित्य-अनित्य (गुण-पर्याय) स्वरूप जीवतत्व में ही बंध-मोक्षादि की सिद्धि होती है। जीव सर्वया अकर्ता या अपिणानी नहीं है। विचारणीय बात है कि-जीव यदि अच्छे-चुं कार्यों को (शुम-अशुध भावोंको) न करे तो उसे पुण्य-पाप क्यों होंगे? और स्वर्ग-नरक भी क्यों होंगे? और यदि पुण्य-पाप का बंधन न हो तो उससे छूटनेरूप मोक्ष या मोक्षका उपाय (धर्म) भी किसलिये करे? जीव दयादि शुभकार्यों द्वारा पुण्यबंध करता है और हिंसादि अशुभ-कार्यों द्वारा पायबंध करता है, वीतराग भावकप धर्म द्वारा वह बंध को छेदकर मोक्ष करता है। इस प्रकार बीव अपने भावका करती होता है और उसके फलका (सुख-दुःखका) स्वयं ही भीका होता है।

जीवको बंधन या मुक्ति यदि दूसरा कोई करे, तो उसका फल भी आत्मा क्यों भोगे? जीव स्वय ही अपने बंध-मीझ को करता है और स्वयं ही उसके फलको भोगता है। जब रत्तववरूप सुद्धभाव करता है तब यह रागादि विभावका अकर्ता होता है, परनु सर्वधा अकर्ता नहीं है। ऐसा स्वतंत्र, स्वयंसिद्ध जीवतत्व है और वह अपने अंतरंग स्वयंवेदन से अनुभवगोचर होता है। श्री मुनिराज के उपदेश से राजा परानाभ को तथा सभाजनों को अत्यन्त प्रसन्नता हुई; अनेक जीव जीवतन्त्र को अनुभव गोच्य करके सम्यादर्शन एवं सम्यात्रान को प्राप्त हए।

तत्पश्चात् सर्वव्रता की सिद्धि करते हुए पुनिराज ने कहा कि-सर्वव्रतावर मोक्सपद है। आस्मा का क्वानस्वभाव है और उस ज्ञान की पराकाष्ठा वह सर्वव्रता है। उस सर्वव्रता की सिद्धि अंतरके आत्मानुभवपूर्वक जो युक्ति-अनुमानादि से होती है।

- ★ जो 'इन्द्रिय प्रत्यक्ष' है वह अतीन्द्रिय पदार्थ की सिद्धि में न तो साधक हो सकता है, और न बाधक।
- ★ मर्वजता अतीन्द्रिय है, इसलिये इन्द्रिज्ञान उसके सद्भाव को या अभाव को सिद्ध नहीं कर सकता। जिस ज्ञान का जो विषय हो वही उसमें विधि या निषेध कर सकता है, जिसका जो विषय न हो वह उसमें विधि या निषेध नहीं कर सकता।
  - जगत में ऐसा कोई प्रमण नहीं है कि जो सर्वजता के अस्तित्व को बाधक हो सके।

कोई कहे कि-पुरुषपना सर्वज्ञता का बाध्य है। तो वह बराबर नहीं है; पुरुषपना होने पर भी किसीमें ज्ञानके अतिशयरूप मर्वज्ञता हो सकती हैं। (जैसे कि-अरिहंत देव।)

'सर्वज है' ऐसे बाक्य के बोध द्वारा उत्पन्न हुई बुद्धि वह प्रमाण है, और वह बुद्धि सर्वज्ञकं अस्तित्व को स्वीकार करती है। सर्वज्ञ के स्वीकार से आतमा के जानस्वागाव का स्वीकार और रागादि विभावों से भेदजान होता है, इसलिये आत्मा निज स्वागाव की सन्मुखता द्वारा सर्वज्ञपद का साधक होता है। यह बात प्रसिद्ध है कि-

### जो जानता जिनसज को चेतनमयी शुद्ध मावसे; वह जानता निज आत्म को सम्यक्तव से आनन्द से।

श्री मुनिराजने इस प्रकार सर्वज्ञता की सिद्धि पूर्वक गभीर उपदेश दिया और मोक्समार्ग की रीति समझायी।

शीधर मुनिराज के मुखारविन्दसे ऐसी अद्भुत धर्मचर्चा मुनकर, चन्द्रप्रभ तीर्थंकर के जीव राजा पणनाभे भिक्तपूर्वक कहा-प्रभो । आपने जैन सिद्धान के जो गंभीर तत्त्व-जीव मोक्ष, सर्वज्ञता आदि समझाये वे वैसे ही हैं, उसी प्रकार हमारे ब्रद्धा-जान मे आते हैं और वहीं मोक्षका मार्ग है। इतना कहकर राजा पणनाभने विनय से पूछा-हे प्रभो । आप दिव्यज्ञान के धारी है, अपने भूत-भविष्यके भव जानने की मुझे उत्कण्ठा है, इसिटोर कृपा करके कहिये।

श्री मुनिराजने दिव्यक्षान द्वारा जानकर कहा कि हे भव्य, सुनी! अब एक भवके पश्चात् तुम्हारा आत्मा भरतक्षेत्र में आठवें तीर्थंकर चन्द्रप्रभ होगा। तुम्हारे पूर्व के भव भी मैं कहता है...

मुनिराजके श्रीमुख से यह बात सुनते ही संभाजनों में हर्ष छा गया कि-अहा, एक तीर्थंकर का आतमा यहीं अपने बीच विराजमान है और उन तीर्थंकर के पूर्व भव की बात सुनिराज हमे सुना रहे हैं। -इस प्रकार सभाजन महान हर्षपूर्वंक सावधानी से सुनने के लिये आतुर हो गये...और श्री सुनिराजने पद्मताभ राजा अर्थात् जन्द्रप्भ तीर्थंकर के पूर्वभवों की मंगल कथा प्रारम्भ की...तुम भी असनन्द से सुनी।

## श्री चन्द्रप्रभ तीर्थंकर का पूर्वभव (छठवाँ) श्रीवर्मा राजा: सम्यक्तव-प्राप्ति

मुनिराज कहते हैं-है राजा पद्मनाभा प्रथम तो इस अवमें हो एक हाची के निमित्तसे तुम शुनि होगे, और दर्गनिवशुद्धि आदि १६ उत्तम भावनाओं द्वारा तीर्षकर प्रकृति नामकर्म बीधोगे। भरतक्षेत्र की इस चीबोसीमें अभी तक ऋषभादि सात तीर्षेकर हो चुके हैं; वर्तमान में वहीं कोई तीर्थेकर विचरण नहीं करते। एक भव पक्षात् तुम वहीं आठवें तीर्थेकर रूप में अवतरित होगे और धर्मजक्रका प्रवर्तन करोगे।

अहा, एक तीर्थंकर का जीव अपने भूत-भविष्य के वर्णन की कथा मुनिराज के श्रीमुखसे सुन रहा है:

है राजन्! अब से पूर्व पीचवें भव में तुम पुष्कराई द्वीप के विदेहक्षेत्र में श्रीषेण राजा के पुत्र श्रीवर्षा थे। वे राजा श्रीषेण शीपुर नामके नगरमें राज्य करते थे; उनकी रानी का नाम श्रीकान्ता था। तुम्हारे जन्मसे पूर्व उनके कोई पुत्र न होने से वह रानी चिन्ता में रहती थी। उसे उदास देखकर राजा समझाते कि हे देवी! "जो वस्तु भाग्य के आधीन है उसके लिये चिन्ता करना उचित नहीं है; इसलिये तुम चिन्ता छोड़ो और धर्म में अपना चित्त लगाओ। जीवने पूर्वभव में जो भले-बूरे कर्म बीधे ही तस्तुसार फल मिलता है, उसमें हर्वशोक करना वह वृथा दु:खका कारण है। और हे देवी! भाग्य अनुकूल होने पर पत्रपति भी अवश्य होगी।"

इस प्रसंग के पक्षाद एक दिन श्रीषेण राजा फल और पुष्पों से आच्छादित एक उद्यान में क्रीड़ा करने गये थे। महान भाग्योदय से एक ऋदिधारी मुनिवर आकाशभागें से वहाँ उतरे। वे अनंत मुनिराज अविध्यानी थे। उन्हें देखते ही राजा के हर्ष का पार नहीं रहा। उन्हें बन्दन करके राजा ने भक्तिपूर्वक कहा- अहो! किसी महान पुण्योदय से आपके दर्तन हुए। प्रभो। आपकी रत्नत्रविक्रमूंत सर्व मंगल का कारण है। हे स्वामी। क्रीन्यपाँ के प्रताप से स्व-पर का भेदझान मैंने किया है: इस राजवैभव में कहीं सुख नहीं है; ऐसा अनुभव होने पर भी मेरा मन ससार से विरक्त क्यों नहीं होता?

श्री मुनिराज उनके मन की बात जान गये ...और कहा-हे राजन्! तुम्हारा मन पुत्रप्राप्ति की चिन्ता से पिरा हुआ है। अब कुछ ही काल पश्चात् तुम्हारे यही एक भावी तीर्थंकर का जीव पुत्रकप में अवतरित होगा; तत्पक्षात् उसे राज्यभार सींपकर तुम बिनदीक्षा ग्रहण करोगे और अह कर्मों का नाश करके सिद्धपद पाओगे। तुम्हारी रानी श्रीकानता ने पूर्वजन्म में एक गर्भवती की पीड़ा तथा कुरुपता देखकर ऐसा निदान किया था कि मुझे बीकनाकस्था में गर्भयारण न हो। उस अशुभितदान के कारण ही उनको बीवन पुत्रपहित ब्यतीत हुआ। अब उनके अशुभ कर्मका अन्त अत्वत है; वे अल्पकाल में ही पुत्रकती होंगी...भावी तीर्थंकर चन्द्रप्रभ का जीव उनकी कुख से अवतरित होगा। और उन्हें आनिदत करेगा।

मुनिराज के वचन मुनकर राजा का चित्त अति प्रसन्न हुआ; धर्मोपदेश से प्रधावित होकर उन्होंने पौच अणुक्रत अंगीकार किये। पर आकर रानीसे मुनिराज की बात की, तो रानी भी अति सन्तुष्ट हुईं और उद्वासमूर्वक धर्मसाधन करने लगी। अहा। जिसके उदर में भावी तीर्थंकर का जीव विराजता हो उसके महाभाष्य का क्या कहता।

योग्य समय पर श्रीकान्ता रानी ने एक अर्भुत तेजस्वी पुत्ररून को जन्म दिया...जो सातवें भव में भरत क्षेत्र में आठवें तीर्थंकर होनेवाले है...उनके जन्म से सर्वत्र आनन्दमंगल होने लगा। राजाने याचकों को यथोचित इच्छानुसार दान दिया। किनेन्द्र-पुत्रा आदि मंगलविधिपूर्वक उस पुत्रका 'श्रीक्मां' ऐसा शुभनाम रखा। (यह श्रीवर्मा ही भावीं आठवें तीर्थंकर श्री वन्द्रप्रभ हैं।)

चन्द्रप्रभ को श्रीवर्मा के भवमें सम्यक्त्वप्राप्ति

एक बार उस श्रीपुर नगरी में पर्याजनसम्ब का आगमन हुआ। राजाश्रीषण अपने पुत्र श्रीवर्मी सहित उनका धर्मीपदेश सुनने गये। अद्भुत-आञ्चर्यकारी-आनन्दमय आत्मतत्त्व का स्वरूप सुनकर वे सुष्प हो गये। अपने चरित्रनायक चन्द्रप्रभ का जीव (युवाराज श्रीवर्मा) तो वह जिनोपदेश झेलकर तुरना ही अंतर्मुख हुआ; उसकी ज्ञानचेतना जागृत हो उठी और मिच्यात्वरूपी महा अध्वक्ता नह हो गया; चैतन्य की स्वानुभृति से अपूर्व सम्यक्त्य प्राप्त करके वह चतुर्ध गुणस्थान में आरूढ हुआ...अंतराच्या होकर मोक्षमहल का प्रथम श्रीपान चढ़ गया, उसने अपने में ही परमात्मा के दर्गन कर लिये। इस प्रकार अपूर्व विधान पाकर उसका जीवन पलट गया। सम्यक्त्य के सहयोग से जो विशिष्ट पुण्यकर्मी का संचय होता है वह स्वयमेव इच्छित पदार्थों का समागम करता रहता है; इसलिये धर्मात्मा श्रीवर्मा भी बहारों इच्छित पदार्थों की प्राप्त करते थे। अतर का सत्य अतीटिय सखा उनको सम्यक्त्य-परिणति देती थी।

अहो, जिन चरणों में सम्पन्नत्व के प्रताप से आत्मा की अपूर्व आस्पना प्रारम्भ हुई वह अब वृद्धिगत होती-होती सातवें भव में परमात्मा पद प्राप्त करायगी। चैतन्यसुख का आस्वादन किया होने से उन राजकुमार श्रीवर्मा का चित्त राज-सुखों से उदासीन रहता था। घन्य था उनका आत्मजीवन

महाराज श्रीपेण का चित्त भी केवलिप्रभु का उपदेश सुनने के बाद संसार-भोगों से उदासीन एव भव से भयभीत रहता था। एक दिन आकाण से नक्षत्र को खिरते देखकर वे महाराजा श्रीषेण ससार-भोगों से विरक्त हुए और वैराग्यपूर्वक चितवन करने लगे कि-'अरे, इस अस्थिर संसार-परिवार या राजलक्ष्मी का मोह कैसा? एक मोबलक्ष्मी और दूसरी यह जड़लक्ष्मी-उन दोमें से आज्ञानी लोग मोबलक्ष्मी की साधन छोड़कर जड़लक्ष्मी का मोह कैसा? के प्रतिकृति करते हैं। अरे, उनकी बुद्धि की बिलहारी है कि वैतन्य का अमृतपान छोड़कर वे विषयों का विष पीने जाते हैं। सच्ची लक्ष्मी तो मोबलक्ष्मी ही है। विषयरहित निग्नर्थ जीवराग दशामें ही परसास है।'

ऐसा बिचारकर उन्होंने राजकुमार श्रींबर्मा को बुलाया और बिरक्तभाव से कहा-है बत्स' घास की झोंपडी समान इस शरीर को बुद्धाबस्थाकपी पवन बिखेर न दे, धर्मश्रवण के लिये कानों की शक्ति तथा नेशों की ज्योति मन्द न हो जाये, तथा स्मरणशक्ति नष्ट न हो जाय, उसके पूर्व मैं निर्मृत्य दीक्षा लेकर अपने आत्मा को भवयक से युद्धाना चाहता है। अभी तक तो ससार का स्वरूप जानने पर धी मैं पीवस के मोहबश जंजाल में फैसा रहा; अब मैंने शीघ्र आत्मकल्याण साध लेने का निश्चय किया है। हे पुत्र' इस धर्मकार्थ में तुम सेरा अनुमोदन करना। अब यह राज्यभार तुम सैभाली। सदा प्रशांत भावसे रहना; धर्मान्मा-सज्जन-विद्वानों का आदर करना; प्रजाजनों को पुत्रवत् समझकर उन्हें कोई कष्ट हो तो तुरन्त उसका निवारण करना। धर्म की रक्षापूर्वक राज्य करना।

इस प्रकार हिलोपदेश सहित श्रीवर्मा का राज्याभिषेक करके श्रीषेण महाराजाने मुनिदीक्षा अंगीकार की। गुढ़भाव से रत्नत्रय की साधना करके अल्पकाल में केवलज्ञान प्रगट किया और सर्वकर्मी का क्षय करके मोक्ष पर्धारे।

\* \* \*

इधर श्रीपुरनगरी में राजा श्रीवर्मा (जो कि चन्द्रप्रभ तीर्थंकर का जीव हैं) आत्मसाधना को भूले

विना, न्याय-नीतिपूर्वक कुशानता से राज्य करने लगे। जो तीस्से भवमें बक्रवर्ती होनेवाले हैं, पौचवे भवमें तीर्थंकर प्रकृति बौधनेवाले हैं और सातवें भवमें तीर्थंकर होनेवाले हैं-ऐसे वे श्रीवर्मा राजा जब दिग्विजय के लिये निकले तब अनेक राजा तो भयभीत होकर शरण में आ गये; कितने हो राजा युद्ध की हिंसासे इस्कर संसार से विरक्त हुए और राजगट छोड़कर विनेबर भगवान की शरण में चले गये। इस प्रकार विजय करते-करते राजा श्रीवर्मा समुहक्तिनोर पहुँचे तब उनके पुण्यभावं से समुद्र की लहरों के साथ वस्त्रमातें मोती-रह्म भी खिचकर किनारे आने लगे...मानो समुद्रभी उनकी आधिनता स्वीकार करके, मोती-रह्मों की भेंट रावकर भावी तीर्थंकर का समान कर रहा हो।

विश्विषय करके वे राजा श्रीवर्मा पुनः नगरी में आये और सुखिलासमूर्वक राज्य करने लगे। एक मोक्ष पुरुषार्थ के अतिरिक्त धर्म, अर्थ और काम यह तीनों पुरुषार्थ उनको सिद्ध हो चुके थे और चीथे मोक्षपरुषार्थ का उद्यक्ष का रहे थे।

एक बार शरदऋतु के क्षणभंगुर बादलों को देखकर संसार की क्षणभंगुरता का चिन्तवन करके वे संसार से विरक्त हो गये और श्रीप्रभ मुनिराज के निकट जिनदीक्षा अगीकार कर ली; रत्नत्रय की आराधनायर्वक समाधिमरण करके वे राजा श्रीवर्मा सीधर्मस्वर्ग में श्रीधर नामक देव हए।

### \* \* \*

## श्री चन्द्रप्रभ तीर्थंकर का पूर्वभव: चौथा धातकी खण्ड में अजितसेन चक्रवर्ती

श्री मुनिराज कहते हैं-हे राजा पद्मनाभ ! पहले जो शीवमाँ राजा था; वर्तमान में जो पद्मनाभ है और,एक भव बाद जो चन्द्रभ्भ तीर्थंकर होनेवाला है-ऐसा तुम्हारा आत्मा पींचवे पूर्वभव मे सीधर्म स्वर्ण में था; वहीं से चयकर चींथे पूर्व भव में धातकी खण्ड की कौशल नगरी में राजकुमार अजितसेन के रूप में अवतिरत हुआ। उनके पिता का नाम महाराज अजितंजय और माता अजितसेना। गुणवान तेजस्वी पुत्रको देख कर वे अति प्रसन्न हुए। आहा, भावी तीर्थंकर को अपने घरमें देखकर कीन प्रसन्नता का अन्यस्व नगीं करेगा?!

अपने चरित्रनायक राजकुमार अजितसेन एकबार राज सभा में बैठे थे . आनन्दमय चर्चा चल रही थी; इतने में उनके पूर्वभव का शत्रु कोई दुष्ट देव वहीं आया और सभाजनों को मूर्च्छित करके उन राजकुमार का अपहरण कर ले गया।

मूच्छा दूर होने पर राजाने पबराकर सभा में देखा तो वहीं राजकुमार को न देखकर उन्हें चित्रभ्रम हो गया कि अरे, यह क्या हुआ ? राजकुमार कहीं गया ? उनकी महारागि भी पूत्रके विद्योग में हाहाकार करके रोने लगीं; पूत्र के विद्योग से दोनों का संसार नीरस हो गया। अरे, हमारा पुत्र कहीं चला गया. अब हम उसे कब देखींगे ऐसी चिन्ता में हणाभर तो दोनों मुच्छित हो गये।

थोड़ी देर में मूच्छा दूर होने पर राजाने औंखें खोल कर ऊपर हृष्टि की...तो. .अहा हा 15 उसके आखर्य का पार नहीं रहा। उसने देखा कि आकारों में मे,एक महान तपस्वी क्रद्धियारी मुनिराज उनकी और आ रहे हैं.. पूर्णिमा के चन्द्र समान उन मुनिराज को देखते ही राजा सब दुःख भूल गयाँ। मुनिराज ज्यों-ज्यों निकट आते गये त्यों-त्यों राजा के हृदय में आनन्द का सागर उमझे लगा.. सच ही है-मुमुधु आत्मा, सम्मीत्मा का संग होने से दुनिया के दुःख भूल जाता है। उन राजा को अपने मूणियिय पत्र के

वियोग का उतना शोक नहीं हुआ था जितना मुनिराज के पंधारने से सन्तोष और हर्ष हुआ। वास्तव में इतने सन्तोष का अनुभव उसे जीवन में प्रथम बार हुआ था।

श्री मुनिराज ने राजा को मगल आशीर्वाद दियाँ और कहा कि-'हे भव्य' तुम चरमशरीरी हो!' अहा, उनके वात्सत्य की क्या बात' वह वात्सत्यपूर्ण आशीर्वाद लेकर राजा का हृदयकमल आनन्द से विकल उठा। आहा' मृति के श्रीमुख से अपने मोख की बात सुनकर किसे आनन्द नहीं होगा?'

राजाने आनन्दित होकर कहा: प्रभो। मुझे कल्पना भी नहीं थी कि अभी किन्हीं मूनिभगवन्त के हर्गन कोंगे। जब मै पुत्रवियोगक्यी दुःखसमुद्र मे इब रहा था और मेरा मन मुझ हा गया था उस ठीक समयपर आपके आगनन से तथा दर्शन से मुझे नवजीवन मिला है; आपने मुझे दुःख के सागर से बाहर निकाला है. आप मेरे एस हिरीषी बन्ध हो।

श्री मुनिराज ने कहा- हे भव्य! मैं आकाशमार्ग से जा रहा था, तब मैंने देखा कि तुम पुत्रवियोग से दुःखी हो रहे हो तुम्हारे गुणी के अनुराग से प्रेरित होकर मैं यहाँ आया है। है राजन्! तुम तत्त्वज्ञानी हो, तुम्हें स्व-पर का भेदकान है और ससार का स्वरूप जानते हो। तुम्हें इस असार ससार की स्थिति वतलाना वह तो 'इन्द्र के निकट स्वर्ग का वर्णन करने समान है। तथ पुत्र इसी भव में भोक्षणामी सरम शारीरी हो, इसलिये तुममें अधिक क्या कहना? चित्तमें से इष्टियोग का विषाद दूर करों। हे राजन्! इस प्रकाण कावरता छोड़कर पैर्य धारण करों और वीरएस की भौति धर्म में सावयान होओं।

तथा हे राजन्! (मुनि कहते हैं -) अवधिजान से जानकर मैं कहता हूँ कि तुम्हारा पुत्र कुशल है, उसका कुछ भी अमगल नहीं होगा। वह भावी तीर्थंकर है और कुछ ही दिनों में अनेक प्रकार की समिद्धसहित आकर तमसे मिलेगा।

इतना कहकर आशीर्वाद देकर मुनिराज आकाश मार्ग से विहार कर गये। मुनिराज के बचनों से राजा का चित्त शांत हुआ और धर्मध्यान में विशेषस्य से उद्यमी हुआ।

4 4

दूसरी ओर, जो दुष्ट देव अजितसेन राजकुमार का अपहरण कर ले गया था, उसने उन राजकुमार की मगरमच्छ से भरे हुए एक सरोवर में फेंक दिया। परन्तु पुण्यप्रताप में राजकुमार किनारे आ गये। चारों ओर पोर जागल था। सिह, बाप और हाथियोरों भरे हुए उस वनमें चलते-चलते वे एक सुन्दर पर्वत पर पहुँचे। वहाँ हिरण्य नामका एक देव रहता था, वह उनकी गूरवीरता देखकर प्रसन्न हुआ और बोला-हे पुण्यातमा में आपका सेवक है, इसलिये आपसे कुछ मौगने के लिये तो कैसे कह सकता है? परन्तु जब आप याद करोगे तब मैं आपकी सेवा में उपस्थित होऊँगा. क्योंकि पूर्वजन्म में आपने मुझ पर उपकार किया है।

'किस प्रकार?' ऐसा राजकुभारके पृष्ठने पर उस देवने कहा पूर्वभवमे मैं सूर्य नामका किसान था, तब चन्द्र नामके किसानने मेरा धन चुरा लिया था, वह धन आपने मुझे वापिस दिलाया था और चन्द्र को मृत्युरुष्ट दिया था। वह चन्द्र मरकर भवमे भरकते भरकते चण्डरुचि नामका असुर देव हुआ है, और वहीं पूर्व भव के बैर से आपका उपहरण करके आपको यहीं लाया है। में जो सूर्य नाम का किसान था वह अब हिरण्यदेव हुआ हैं और अपने पर किये गये आपके उपकार का बदला देने आया हैं। ऐसा कहकर, राजकुमार को उस वन के बाहर रखकर वह देव अष्टरूय हो गया।

राजकुमारने आश्चर्यपूर्वक एक नगरी में प्रवेश किया; उसका नाम था विपुलनगरी; वहाँ के नगरजन

धन-धान्यादि से सुखी थे, परन्तु एक शहु रांबां के भयसे अख्यन्त भवधीत थे। अजितसेन राजकुमार ने उस राजा को पराजित करके उनके भयको निर्मूल कर दिया और वहाँ की राजकुमारी से विवाह करके अपनी कौशलनगरी लीट आये। प्रतापी पुत्र के पुनरागमन से माता-पिता को अपार हर्ष हुआ। स्तेहसूर्ण स्वागत करके भावी तीर्थराज उन राजबुमार का राज्याभिषेक भी कर दिया। उनके महान पुण्यप्रताप से कुछ काल पक्षात् उनके राजभण्डार में सुर्वान्यक्र तथा तलवार आहि सात अजीव रत्न प्रगट हुए, तथा सेनापति आदि सात जीवरत्न भी उन्हें प्रगत हुए। इस प्रकार १४ रत्नपारी चक्रवर्ती यद प्राप्त हुआ; और धर्मकी आराधना के प्रताप से अब तीन भवा के प्रवात के प्रमंतकी होंगे।

१४ त्लों के उपरान्त नविभियौं भी प्रान्त हुई थाँ-जो उन्हें इन्छित सामग्री प्रदान करती थाँ। इस प्रकार नविभियं और १४ त्ल प्राप्त होने पर भी वे भर्मात्मा अपने चैतन्यनिधान में से प्राप्त सान्यकत्वादि त्लों के समक्ष उस बाध्यवैभवको तुन्छ समग्रते थे। वे चक्रवर्ती अजितसेन अपने बंधुकरीं सहित प्रतिदिन धामधूमसे अरिहंत देव की पूंडा करते और धातकी खण्ड द्वीप के भरतक्षेत्र का छह खंड का राज्य भी सैभावने थे। आकर्यकरक भी नक्ष्ती प्रतिपति।

एक बार उन अजितसेन चक्रकर्ती की राजधानी कीशल (अयोष्या) नगरी में धर्मचक्री, रवयंप्रभतीर्थंकर का गदार्गण हुआ। 'ग्रमुंबी गधारे हैं' यह सुनते ही चक्रवर्ती को महान हर्षोद्धास हुआ और तुरन्त ही धामधूम से प्रभुदर्गन के लिये बल दिये। साक्षात तीर्थंकर के दर्शन से भावी तीर्थंकर को कैसा आनन्द हुआ? कि जैसा आनन्द स्वानुभूति में प्रमातमा को देखने से धर्मात्मा को होता है। बैसा यद्यपि दे तीर्थंकरों का मिलन नहीं होता तथापि यही तो,एक 'धाव-तीर्थंकर' और दूसरे पावी तीर्थंकर पाव-तीर्थंकर' को कदन किया।

अहा, उन तीर्थस्वरुप सर्वज्ञ परमात्या की आराधना गणधर और इन्द्र भी करते थे; मनुष्यों के इन्द्र ऐसे चक्रनर्वी भी प्रभुक्ते आराधक थे। वह देखकर लोग समझ जाते थे कि इन्द्रपद या चक्रवर्वी पद के वैभन की अपेक्षा से आत्मा के इस सर्वज्ञ पद का वैभव महान है। उस आत्मवैभव के समझ ममार के समस्त वैभव तुन्छ हैं।

अपने चरित्रनायक चक्रवर्ती अजितसेन तथा उनके पिता अजितकय महाराज भी स्वयंप्रभ तीर्थंकर के दरबार मे प्रभुदर्शन करके जिनवाणी का श्रवण करने बैठे। तीन काल तीन लोक के समस्त पदार्थ जिनके ज्ञान में स्पष्ट झलक रहे हैं ऐसे उन परमात्मा की बाणी में तत्वों का अदभुत स्वरूप आया; और सर्वतत्त्वों मे श्रेष्ठ शुद्धात्मा की अनुभूति ही जीव को मोक्षका कारण है-ऐसा उपदेश प्रभुने दिया।

पक्षात् राजा अजितंत्रयने हाथ जोड़कर पुछा: हे देव! इस संसार मे जीव शुभाशुभकार्यों से क्यों वैधता है? और उनसे कैसे छुटकारा होगा?

भगवान ने आश्चर्यकारी दिल्यण्यनि द्वारा उसका उत्तर दिया; परन्तु बिशेषता यह भी कि भगवान की दिल्य वाणी खिरने पर भी उनके ओह नहीं हिस्स्ते थे; सम्पूर्ण शरीर मे से कोई अद्भुत व्वनि उठती थी। उसमें भगवान ने कहा-

है भव्य! जीव का स्वभाव उपयोगमय है; उस उपयोग में क्रोध नहीं है, क्रोधकरनेका उसका स्वभाव नहीं है; तथापि जीव जो क्रोधादि कवायभाव करता है उसके कारण वह पुण्य-पापरूप कर्मोसे वैधता है; फिर जाहे यह कवाय अशुभ हो या शुभ हो; उन कर्मों के द्वारा संसार ध्रमण करके जीव 5:खी होता है। और जब बैनधर्म पाकर वह उपयोग और क्रोध का वेदवान करता है तब, क्रोध से िन्न ऐसा शुद्ध उपयोग ही वह करता है; उस शुद्ध उपयोग द्वारा नवीन कर्मों का मंध्र नहीं होता और पुराने बैधे हुए कर्मों की निर्करा हो जाती है इसलिये जीव मोससुख प्राप्त करता है। इस प्रकार कवावों द्वारा जीव बैधता है और बीतरागी शुद्धीपयोग द्वारा वह मोख प्राप्त करता है:-

## जीव रागी बांधे कर्म को, वैराग्यगत मुक्ति लहे। ये जिनप्रभ उपदेश है नहिं रक्त हो सु कर्म से।

कवाय और उपयोग की भिन्नता के भेदहान द्वारा जीव को आत्मा के सम्यग्दर्शन-हान-बारित्र होते हैं। भेदहान होने के प्रधात भी जब तक जीव की-पुत्र-परिवारादि के मोह मे फैसकर अवती रूप से रहता है तब तक वह सर्व कमों से छुटकर मोक्ष प्राप्त नहीं करता। इसलिये संसार-दुःख से भयभीत होने वाले मोक्षार्थी जीव को रतन्त्रयभर्म की पूर्ण आराधना कंतम्यप्दर्शन हो। चारित्र रहित सम्यग्दर्शन, अधवा सम्यप्दर्शन रहित चारित्र, वह मोक्ष को नहीं साथ सकता। सम्यप्दर्शन-न्नान-चारित्र तीनों की सम्पूर्णता हो मोक्षको साधनी है। इसलिये वह मुख्य जीव का कर्तव्य है।

इस प्रकार जिनेन्द्र देव की वाणी में बैंध का तथा मोक्ष का स्वरूप सुनकत, उन राजा अजितंत्रय का चित्त संसार से विरक्त हो गया; राजपाट छोड़कर उन्होंने साक्षात् मोक्षमार्गरूप श्रामण्य अगीकार किया और शटीपयोग में लीन हो गये।

अपने चरित्रनायक चक्रवर्तीको सम्यप्दर्शन तो पहलेसे था, उनके परिणामों मे विश्विद्ध हुई, उनका ज्ञानोधान खिल उठा; परन्तु चक्रवर्ती पट् की छोड़कर वे प्रति नहीं हो सके। प्रतिपद की भावना पूर्वक विनयेस की बन्दना करके तथा अभी पुनि हुए अपने पिताओं के बप्णों की पूजा करके, भावि तीर्थंकर ऐसे उन चक्रवर्ती ने अपनी कीशाननगरी में पुनः प्रवेश किया और राज्य का सचालन करने लां। देश के समस्त राजा-महाराजा उनकी आज्ञाको शिरोधार्य करते थे; मात्र राजा ही नहीं, किन्तु छह खण्ड में एतेवाले व्यतः, देवों को भी उन्होंने बशा कर लिया था। यद्यापि हजारो देव उनकी सेवा करते थे परन्तु वे सवयं तो "यास भगवन्तके उदास रहें जगत सो" ऐसा जीवन जीते थे। उन्हें चौदह रत्नोंकी नहीं, चौदह गुणस्थोनीकी इच्छा थी; नवनिधानों में उनका चित्त नहीं लगता था, उन्हें तो नव शायिकलम्बिंग की

[हम पढ़ रहे हैं चन्द्रप्रभ तीर्थंकर की कथा-और उसमें उनके चीथे भव के यह वर्णन चल रहा है-जिसमें वे अवितसेन नामके चक्रवर्ती हैं।]

भावीं भगवान ऐसे वे अजितसेन चक्रवर्ती छह खण्ड की दिखिबय करने पर भी अंतर में अपने अखण्ड चैतन्यताखको नहीं भूले थे। छह खण्ड की प्रजा के हुदय में बसने पर भी उनके हुदय में तो पंचपरमेडीका ही निवास था.. बाह्य में पचेन्द्रिय-विक्योंकी पूर्णता होनेपर भी उनसे उनका चिक्त विरक्त था, वह तो पंच परभपर की पूर्णता को साभने में अनुरक्त था। गृह-स्थ होने पर भी उनकी चेतना तो चैतन्यस्य थी, इसलिये गृही होनेपर भी वे मोक्षमार्गी थे। अब मात्र तीन भव के पह्यात तो वे तीर्थंकर होकर सिम्बालय में पहुँचने वाले थे।

अन आत्म साधक धर्मात्माको चक्रवतीयर का अधिमान नहीं था; देव गृह के प्रतिपत्म विनय बहुमान उनके विद्यमें सर्वेद बागृत रहते थे। भोजन के समय महल से बाहर आकर प्रतिदिन पुनिवरोंकी प्रतीका करते थे। एक बार अरिन्दम मुनिताब के पधारनेसे उन्हें भिक्तिमूर्वक आहारदान दिया... वहीं देवेंने राजवृत्ति आदि पंचाचवर्ष प्रगट किया।

#### राजसभा में बकवर्तीकी वैसस्य भावना

एक दिन चक्रवर्ती अजितसेन राजसभा में बैठे हैं, हजारो राजा मुकुट झुकाकर उनका अभिधादन कर रहे हैं, नगरजन भी उनके दर्शनों से प्रसन्न हो रहे हैं, तथापि चक्रवर्ती की हुष्टी इस राज्य से पार किसी अमृत्य निधान पर लगी है... उनके अंतर की गहराई में बैराय का चिन्तन चल रहा है की कब इससब उपाधिसे छूटकर निरुपाधि चैतन्य ध्यान में स्थिर होऊं! कब बनवासी मुनि होकर बीतराग भाव में किस्त्री!!

राजसभा व्यस्थित चल रही थी; इतने में राजाकी हुष्टी प्रांगण में एक भव्य हाथी पर पड़ी; उस विशासकाय हाथी को कुछ योध्या अनेक प्रकारते ताइना देकर युध्य की शिक्षा दे रहे थे। चारो ओर शक्तप्रहार की प्रतिकृत्तरा के बीच किस प्रकार बहादुरीसे लड़ना वह सिखा रहे थे। वह देखकर राजा को लगा कि- अरे, इस दु:खमय संसार में चारो ओर की प्रतिकृत्तरा में भी प्रृत्वीराप्रपृक्ष आत्मसाधानमें किस प्रकार विजय प्राप्त करना - उसकी शिक्षा परमपुर भव्य मुप्तुश्च्योंको देते हैं... और उसमें मुप्तुश्चकों आनन्द होता है। यह थुध्द की शिक्षा हाथी को ताइना है। हाथी की वह ताइना देखकर राजा का चित्त संसार से अत्यन्त उदास हुआ। इतने में उस हाथी ने एक सिपाही को सुढ़ में जकड़ लिया और पछाड़ पछाड़कर उसका चूरा कर दिया .. बस, जीवन की ऐसी क्षण भंगुरता देखकर और हाथी की ताइना देखकर महाराजा अजितसेन का चित्त अत्यन्त विरक्त हो उठा और वैराग्य से वे चित्तवन करने लगे कि -

ओर, यह संसार तो पोर दु:खोंसे भेरे हुए गहरे कुछैं जैसा है; उसमें यह मनुष्य जीवन बिजली की चामक जैसा अस्थिर है। यह गरीर, धन, यौबन, परिवार या राज्य कोई जीव के साथ रहने वाले नहीं हैं, वे जीव के है ही नहीं, तथापि उनमें मोह कर-करके जीव संसार में फैसा रहता है। 'आज यह करना है, कल वह करेंगा, फिर वह करना है. 'इस प्रकार परायी चिन्ता में चेन्ता में वह मृत्यु को भुल जाता है कि मैं आज मर्कगा या कल मर्कगा।-

### करिष्यामि करिष्यामि करिष्यामि इति चिन्तया ! मरिष्यामि मरिष्यामि मरिष्यामि इति विस्मतम !!

'करिया .. करिया... करिया...' ऐसी चिन्ता में लीन हुआ मूढ़ जीव 'मरेया... मरिया... मरिया...
' यह बात तो भूल ही जाता है! मानो मृत्यु कभी आना ही न हो - इस प्रकार निश्चिन्ततासे मुखं जीव बाह्य विषयों में लगा हुआ है और मनुष्य जीवन गवी रहा है।

बिरागी चक्रम्बर्ती चिन्तवन करते हैं कि- और रे। सत्पुरुषींने विनका निषेध किया है एसे पापोंसे मूड बीव डरता ही नहीं है; नरकादि के धोर हुंबोंका भी उसे भय नहीं है और इन्ट्रियविषयों तथा क्रोधादि कार्यों में वह फैस रहा है। संसार में बन्यु-बीधव सब धन के साथी हैं, धर्म में साथ देने वाले धर्माला तो कोई बिता है।

और, इस छड़ खण्ड के परिग्रह में सुख कहीं है ? वह तो सब कर्म का फल है। क्रोधादि कवायों से सुलगते हुए इस संसार-दावानल में जीव जल रहा है; शांत बीतरागी ज्ञानजल से सींचने पर ही उसे शान्ति होगी।

इस प्रकार निवस्वधाव के वीतरागी जिसान द्वारा चक्रवर्ती कहते हैं - हे सधाजने। पेरा चित्त अब इस संसार से विरक्त हुआ है। संसार में ऐसे कोई इन्द्रियविषय शेष नहीं रहे किनों यह जीव न भोग चुका हो। परन्तु उन विषयों से कराणि तृष्ति नहीं होती; वीतराग भाव द्वारा ही जीवको सच्चा अतीन्द्रिय सुख - शान्ति एवं तृष्ति का अनुभव होता है। उस सुख के लिये वीतरागी सत मुझे पुकार-कुकार कर मोक्ष में बुता रहे हैं। जिन मार्ग के प्रतार से मैंने अपने चैतन्य सुख की प्रतीति कर ली है और विषय-भोगों के चित्त को विसुख कर लिया है। मेरी वृत्ति अब अन्तरी-सुख हो सी है। समास्त्री लता को छेदने के लिये अब मैं शुद्धांपयोग स्थी तलवार धारण करता है। चक्रवर्ती का चन्द्रहाम खड़गा बाहरी शतुओं पर भने विवय प्राप्त कर ने प्रत्तु अतर के क्रोधरुथी शतुकों वह कहीं जीत सकता है? समतामात करी बीतरागी खड़ग हारा अब में क्रांध शतुष्य विवय प्राप्त करका अपना मोक्ष साम्राज्य प्राप्त करका। बड़ी करितरागी खड़ग हारा अब में क्रांध शतुष्य विवय प्राप्त करके अपना मोक्ष साम्राज्य प्राप्त करेगा। बड़ी करितरागी खड़ग हारा अब में क्रांध शतुष्य वीत प्राप्ति तरी साथते वे मुखं अज्ञाती जीव पुन समार समुझ्ये इनते हैं। पुष्य के फलकप इन सासारिक सुखां की प्रयास मूखं लोक ही करते है, वाश्वव में तो वे वियक्त मिहान अमेर है। जिम प्रकार मैं यहाँ शतुओं को जीतकर चक्रवर्ती हुआ है, उमी प्रकार अब सुनिन्द्रण में साम्राज्य के प्रता अक्रवर्ती करेगा। अस्वप्त स्वक्रवर्ती करेगा के शद्ध स्वरुध में दिवस करेगा।

वाह । चक्रचर्ती की उस भावना को सभावन पुग्ध होकर सुन रहे है और वैराण्यस्स मे निमाम हो रहे है मानो सहान प्रमंसभा चल रही हो। वैराण्य परावण भावी तीर्थकर महात्सा अजितसेन कहते है - इस पुत्र परिवार एवं छह छण्ड क कैभव की अपेक्षा सुख्ने वन-अगल मे चारित्रवैभव से अभिक सुख्न विलोग। मै हेय-उपादेश का जाता, जन्म-मण्ण मे भयभीत मुक्त जीवों की स्ववस्य सम्मान का हरदा से अभिलाषो, - मैं भी याद विषयों में आसक रहा और इत्तिय विषयों की सेनाको जीतकर मोक्ष को नहीं सामा तब तो मुक्तिकन्य कुँचारी ही रह जायगी। (यदि मुमुखु जीव मुक्ति सुन्दरी का वरण नहीं करेंगे और विषय-भोगों म ही आसक रहेंगे तो फिर कौत मुक्ति का बरण करेंगा ?) बस, आज ही मैं इस राजनाक्ष्मी का मोह छाड़कर, मुक्तिमा का वरण करने हेतु हरोवन में प्रवाण करेंगा और अपने आत्मा की सोध की साम्य में स्वार्थित हों। वहाँ करतें।

राजसभा में चक्रवर्ती अपने वैसाय की घोषणा कर ही रहे थे इसने में क्या हुआ? वह अगले प्रकरण में पढिये।

## श्री मुनिराज का आगमन और चक्रवर्ती की दीक्षा

अपने चरित्रनायक भगवान चन्द्रप्रभ का जीव पूर्वके चीधे भवमे अजितसेन चक्रवर्ती है; वह वैराग्य प्राप्त करके राजसभा में तपोचन में जाने के अपने निष्ठय की घोषणा करता है...इतने में...

उद्यान का माली हर्षपूर्वक राजसभा में आकर सूचित करता है कि - हे महाराज! गुणप्रभ नामके महा गुणवान आचार्य सम्सहित अपने नगर के उद्यान में प्रधारे है, उनके आगमन से सारा उद्यान फलफूलों से खिल उठा है। चारों ओर मानो कोई अद्भुत चमस्कार हो रहा है!

बाह! राजा जो चाहते थे वहीं सामने आ गया! यह शुभ समाचार सुनकर वे अस्पन्त हर्षित हुए...आहा, मानो वे मुनि भगवन्त उन्हें मोक्ष में ले जाने के लिये ही पधारे हों। - ऐसी प्रसन्नतापूर्वक अपना रत्नहार उतास्कर उन्होंने माली को दे दिया और आचार्य महाराज को परोक्ष नमस्कार किया - अही प्रभो! आज आपके मंगल आगमन से मैं कृतार्थ हुआ है जिसका विनतन करता था वह परमोड़ीपर सामने चलकर मेरे आँगन में आ गया. मुझे चिन्तामणि प्रान्त हुआ! - इस प्रकार अति प्रमोदसहित वे चक्रवर्ती महाराज़ा नगरजनों के साथ मुझिगज़ के दर्शन हेत तपोवन की और चले। विदेश

में भटकता हुआ व्यक्ति स्वदेश में आकर प्रसन्न हो जाता है, उसी प्रकार विभावों में से स्वभाव के माधक साधवर्ती के सत्संग में आने पर उन चक्रवर्ती को अति प्रसन्ता हो रही थी।

बाह । महात्मा का सद्भाग्य तो देखो । यहले चक्रवर्ती पद में हच्छित मामग्री ग्राप्त होती थी, अब मोक्समाधन हेतु चिंतित साधन स्वयमेव ग्राप्त हो रहे हैं। वास्तव में, मोक्ष के साधक को सारा विश्व अनुकूल ही परिणमित हो रहा है, उसे जगत में कोई प्रतिकृतता है ही नहीं।



महाराजा अजितसेन तयोखन में पहुँचे... हुष्टि डालते ही मुग्ध हो गये।
अहाहा! जहाँ देखो वहाँ मुनि... मुनि! कोई ध्यान में लीन हैं, कोई स्थाध्याय
में मम हैं... कोई धर्मचर्चा करके पच्य जीवों को अपूर्व चैतन्यतस्य बतला रहे
हैं। चारों ओर मानो रलक्य मोक्षमार्ग का वातावरण छा गया है। कवायों का
या विषयों का तो नामनिशान भी वहाँ नहीं हैं। अहा, यह तो पंचयरमेहि की
चीतराग नगरी वहां गई हैं...और मैं भी अब संसारनारी से छुटकर इस चीतराग
नगरी में पंचयरमेही पगर्वतों के साथ रहने आ गया हूँ! अहा, कैसी अपूर्व
शान्ति है इस नगरी में! इस प्रकार राजा को अपूर्व आहलाद हुआ।

एक ओर आवार्य श्री गुणप्रभस्वामी प्यान में स्थिर थे। अहा, कैसी शांत मुद्रा! मोक्षमार्ग में कैसी रान्ति होती है वह उनकी मुद्रा दशा रही थी; क्वन के बिना भी उनकी मुद्रा वचनातीत शान्ति की प्रतीति कराती थी। चक्रवर्ती उनके सन्मख बैठकर चैतन्य की अपार महिमापर्यक मनिजीवन की भावना करने लगे कि - 'बस, अब मैं भी ऐसा मुनि बनूँगा और मुनिवरों के साथ रहकर आत्मसाधना करूँगा।' प्रतिवरों का आध्यम प्राप्त है। चारों ओर वीतरागता छा रही है। वक्ष भी हर्षसे प्रफृत्रित हो

पुणविष का आजन पर्त तथा तथा तथा परिकार करिया है हैं। पर्युपकी शात होकर मुनिवरणों में बैठ गये हैं और उस्पुकता से उनकी मुद्रा को देख रहे हैं। पर्युपकी शात होकर मुनिवरणों में बैठ गये हैं और उस्पुकता से उनकी मुद्रा को देख रहे हैं। बीव-अनुअं का कोई उपद्रव नहीं है। गाय का माता समझकर उस्का स्तनपान कर रहा है; किसी को किसी का भय नहीं है. सर्प और नेवला, शेर और खरगोश - सब वैरभाव छोड़कर हिलमिलकर बैठे हैं। शांत-शीतल वन की अव्युत्त शोभा खिल रही है। मानो समयसरण ही हो - इस प्रकार जीवों में सर्वत्र रानत्रव धर्म का बिस्तार हो रहा है। सब बिनमार्ग में ग़मन हेतु तस्पर है...मोझ की साधनामें लीन हैं। संसार तो मानों कहीं दूर दू चला गया है।

कुछ काल पञ्चात् निर्मोही आचार्य महाराज का ध्यान समाप्त हुआ ,उन्होंने नेत्र छोले.. राजाने कन्दना की। मुनिराज ने प्रसत्रहष्टि से धर्मवृद्धि का आशीर्वाद दिया। राजाने स्तुति करते हुए कहा:-

हे प्रभों। जो बुद्धिमान पुरुष आपके स्वरूप का क्षणभर चिन्तन करता है उसके भी परिणाम विशुद्ध हो जाते हैं, तब फिर आपके साक्षात दर्शन की तो बात ही क्या। जिस प्रकार चैतन्य-परमतस्त का स्मरण भी मोह का नाश करके शान्ति प्रदान करता है तब उस चैतन्य के साक्षात अनुभव के अगन्द का तो क्या कहना! प्रभो, आज आपके दर्शनों से मैं कृतार्थ हो गया। मै मुनिदशा की भावना भा रहा था, इतने में आपकी साक्षात प्रपित हुई. मानो पुझे साम्यक मार्ग पाता है। अभोगति में गिरे हुए जीवों को आप ही शरण हैं और मोक्षमहल में जाने के लिये आप ही सोपान हैं। अरे, ऐसा कीन अभागा बीच होगा हो आपको पात्रन भी धर्म को आंगिकार नहीं करेगा?

इस प्रकार सर्षोद्धाससे मुनिराज की स्तुति करते हुए वक्रयतीं कहते हैं कि - प्रभो! आपके मार्ग को अंगीकार करते ही भव-भव के पाप क्षणभर में दूर हो जाते हैं। अन्य कुमार्गों का दीर्घकाल तक सेवन करके भी जीव जिस मुक्ति को नहीं देख पाते, वह मुक्ति आपके दर्शन से क्षणभरों निकट आती है और जीवको आनन्दित करती है। मोसलक्सी की प्राप्ति में गृतु ऐसे क्रोध-मान-माया-लोभ को आपने जीत लिया है, इसलिये आप जिन हो। इस प्रकार विनयपूर्वक स्तुति करके वे वैराय्यवान राजा मुनिराज के समीप धर्मश्रवण करते बैठे।

पुण्यभ मुनिराज और अजितसेन चक्रकर्ती दो महात्माओं के मिलन से तमोवन मे पर्म का गम्भार बाताबरण छा रहा था। हजारों सभावन उन दोनों की धर्मचर्चा मुन्ने को आतुर हो रहे थे। श्री मुनिराज ने कहा - देखों, जगत में, राजप्द तो अनेकों को मदका कारण बनता है परन्तु आद्यार्थ है कि इन भव्यास्मा के पास चक्रवर्ती का राजवैभव होने पर भी इन्हें राज का मद नहीं है और धर्म के प्रति इनकी नम्रता प्रशासनीय है। तथा शुद्ध सम्यक्तवादि गुणों से मुशोभित हैं। इन्हें छह खण्ड प्राप्त करने की इतनी बिन्ता नहीं थी जितनों मोस साधने की है। इन्हें संसारमुख की बी जाह नहीं है, इन्हें तो मोक्समुख की ही आकाखा है, इतना हो नहीं, यह महात्मा एक भावों तीर्थंकर हैं और चीथे भवमें भरतक्षेत्र में चन्द्रप्रभ तीर्थंकर हों।

पुनिराज की अद्भुत बात सुनकर सबको हार्टिक प्रसन्नता हुई; सब जन आश्चर्य से उन भावी तीर्षकर के दर्गन करने होंगे। तब अत्यन्त नग्रीभृत होकर उन अजितसेन चक्रवर्ती ने कहा: हे स्वामी। आपकी महान कृपा पाकर मैं धन्य हो गवा। प्रभी! मुनि होने का मेरा मनोरख है; प्रसन्न होकर मुझे जिनदीक्षा वें और मेरा मनोरख पूर्ण करें। इस भरतकोत्र का छोटा राज्य छोड़कर अब मैं तीन लोक के ज्ञान से भरपूर सर्वज्ञता का साम्राज्य प्राप्त करने के लिये रत्नत्रथ से शोधायमान शुद्धापयोग रूप धर्मचक्र को प्रारण कर्मणा।

अजितसेन चक्रवर्ती के उत्तम वैराग्य भाव बानकर श्री आवार्य महाराको उन्हें किनदीका दी। चक्रवर्ती पद छोड़कर उन्होंने दिगम्बर दशा भारण की और आत्मण्यान द्वारा शुक्रोपयोगी होकर आत्मा को स्तत्रयकर परिणमित किया। भ्रम्य वे मुनिराज। लोग आखर्य से उन्हें निहार रहे थे। छह खण्ड के परिग्रह को झणभर में छोड़कर अपरिग्रही हुए उन मुनिराज के चरणों में देव भी नमस्कार करने लगे। जो हकारों देव पहले चक्रवर्ती राजा के रुपमें उनकी सेवा करते थे, वे देव अब परमेष्ठी के रुप में पूर्वने

जिनसुनि होकर उन महात्या ने उग्न आत्मसाधना प्रायम कर दी। ज्यान चक्र का मोह पर प्रहार करके पहली ही बार में शेष बचे बारह में से आठ कचायों को नष्ट किया और अन्तिम चार को धी सरणासक स्थितों में ला दिया। ये सहक तप करते, स्वाच्याय में रत रहते, उपसानों को धैये से सहन करते, परीचह में भी आत्मसाधना से च्युत हुए बिना मोम्मानों में लिखर रहते: उनको मरणादि सम्बंधी कोई धय नहीं था। पोर गीच्य हो, शीत हो, या नर्चा हो, शुधा हो या तृषा हो, -उनका मुखोपयोग एकसमान रहता था। उनका चिन स्वकार्य में ही लीन था। अनित्य, असरणादि बारह दैराम्य माक्नाओं के चिन्तन में उनका चिन सदा तत्पर रहता। इस प्रकार छह खण्ड छोड़कर अखण्ड दीतन्य की साधना पूर्वक सत्तापिमरण करके वे (जनद्रप्रभ तीर्थोकर के आत्मा, अजितसेन चक्रनतीं की पर्वाय छोड़कर) अच्युत स्वर्ग में इन्द्रप्रभ से 'शांतकार' विमान में उन्ध्र हुए। वे शांतिमूर्ति जीव अपूर्व आत्मशानित्सिक्त किस विमान में उन्ध्र हुए उसका नाम भी शांत कार था। प्रकृति का कैसा सुवीण! स्वर्गलोक्त के विस्थान में उन्ध्र हुए उसका नाम भी शांत कार था। प्रकृति का कैसा सुवीण! स्वर्गलोक्त के विस्थानों में असरत हुए विना उन महास्याने अपनी आत्मसाधना को असंख्य वर्षो तक अखण्ड खा। तत्पशात वे आराधनासाहित कहां अवतरित हुए? वह अब सुने।

# चन्द्रप्रभ तीर्थंकर का पूर्वभव (दुसरा) पद्मनाभ राजा

श्रीधर मुनिराअ पद्मनाभ राजा को उनके पूर्वभवों की यह कथा मुनाते हुए कहते हैं कि-हे भव्य! उस अच्युत स्वर्ग से चयकत तुन्हारा आत्मा यहाँ त्लासंच्यपुर में पद्मनाभक्त में उत्पन्न हुआ है, अब इस भव में तीर्थंकर प्रकृति बीधकर एक भव पक्षात् तुम भरत क्षेत्र में चन्द्रभम तीर्थंकर होगे।



मुनिराज ने विशेष कहा-हे राजन्! आबसे दसमें दिन तुम्हारी नगरी में एक विशास उन्मत हाणी आकर उपद्रव करेगा; वह उपद्रव तुम्हारे निमित्त से शांत होगा और उस घटना से तुम्हें इन सब बातीं का विश्वास दृढ़ होगा।

अहा, युनिराज के श्रीमुख से अपने पूर्वभवों की आत्मसाधना की ऐसी सुन्दर बात सुनकर तथा अब एक ही भव के पक्षात तीर्थकर होकर मोक्ष जाने की मधुर बात सुनकर उन पद्यनाथ राक्षा का बिक्त हर्ष से रोमांचित हो गया; हजारो श्रोताओं में आनन्दोङ्कास का बातावरण छा गया और सर्वेत्र हर्षमय उत्सव होने लगा। पद्मनाभ राजाने मुनिराज के समक्ष श्रावक के उत अगीकार किये; और भक्तिपूर्वक पुत: पुत: प्रणाम करके वे अपनी गजधानी में लीट आये। अब वे अपनी आत्मसाधना में किस प्रकार आगो करते हैं कह कर में से

बे धर्मात्मा और पुण्यवान राजा पद्मनाभ किमी के सिखाये बिना ही पचपरमेडी के प्रति स्वाभाविक विनयवान थे; उनका ज्ञान इन्द्रियों को जीतकर मात्र अतीन्त्रिय आस्मा के साथ ही प्रेम करता था; आत्मा के अतिन्ति अन्य कोई विषय उनको प्रिय नहीं थे। वे जनपूर्वक विधाप्यास करते और अभ्यात्मविद्यामितित सर्ग विद्याओं में अत्यन्त कुशल थे। क्रिनेन्द्र उपासना के साथ ही अनेकान्तरूप जिनविद्या की भी मम्प्रक रूप में उपासना करते थे, मुनिजनों को भक्तिपूर्वक आहारदान देते और उनका सत्सन करते थे विद्वानों का मन्मान करते थे, वे बारम्बार आत्मच्यान करते और निरंतर परमात्म तत्व विद्यालया स्वर्ण थे।

अभी-अभी श्रीघर मृतिराज के श्रीमुख से अपने सात भवों की उत्तम कथा सुनकर राजा पद्मनाभ को अति प्रमन्नता हो रही थी अहा । अपने मोक्ष की बात सुनकर किसे हर्ष नहीं होगा ? राजा पद्मनाभ आनन्तपूर्वक धर्माराधन्यमतित जीवन विताते हैं, मृत्तिराज की कही हुई बात पुन पुन- समरण करते हैं। बक्कवर्तीयद या इन्द्रपद की विभूति भी यह जीव पूर्वभव में प्राप्त कर जुका है, तो इन राजभागों की क्या विसात ?-ोम्रे कैंगस्य परिणाम करते हैं।

इस बात को नौ दिन बीत गये; इसवे दिन नगरी में अचानक कोलाहल मच गया और 'बचाओं' बचाओं की पुकार आने लगी; हाथी-घोड़े भी भयसे चिह्ना-चिह्ना कर भागने लगे। क्या हुआ क्या हुआ? इस एकार चारों ओर से टेरें आने लगी।

इतने में राजाने देखा कि एक विशाल अति मुन्दर गकराज नगर की ओर दौडता आ रहा है, वह मदोन्सत होकर भाग रहा है आरे जो बयेट में आरे उसे सूँद में कमका फेक रहा है या पैसे स कुचल रहा है। लोग भयभीत होकर कोलाइल कर रहे हैं। उस हाथी को देखकर राजा को मुनिराज की बात का स्मरण हुआ, उनके कहे अनुसार ही हो रहा था। मग में मुनिराज को नमन किया और हाथी को कश में कर निवा। हाथी भी क्या में कर निवा। हाथी भी मानो पुण्यवन्त राजा को पहिचान गया हो इस प्रकार शात होकर उनकी आजा मानने लगा। उस पर बैठकर राजा प्रवास नमारी में आये और नगरजनों ने विजयोत्स्व के रूप में उनका भव्य स्थागत किया। हाथी भी सूँह उठा-उठा कर सबकी प्रणास कर रहा था मानो नगरजनों से क्षमायाचना कर रहा हो। उस हाथी का नाम 'वनकेति' था। राजा को पुण्ययोग से ऐसे गजराज की प्रारित हुई। अब वह हाथी हो उनको महा देगाय का निर्मित होगा।

एक बार महाराज पदानाभ राजसभा मे बैठे थं, इतने में पृथ्वीपाल राजा की ओर से एक राजदूत आया और नमस्कार करके कहने लगा कि-हे महाराज! हमारा प्रिय गजराज 'बनकेलि' आपके राज्य की सीमामें आया है और आपने उसे पकड़ कर अपनी सवारी के लिये रख लिया है। हम तो मानते थे कि आप हमारे हाथी को सम्मान पूर्वक हमें लौटा देंगे; उसके बदले आपने हमारे हाथी को अपना समझकर रख लिया है, ऐसा करके आपने हमारे राजा का अपमान किया है; अब आप उस हाथी को वापिस है जाइये।

दूत के कथन में गर्भित रूप से धमकी थी। राजा पद्मनाभ समझ गये कि राजा पृथ्वीपाल युद्ध

के लिये ललकार रहा है; परन्तु उन धीर-गम्भीर पुरुष का चित्त किंचित् व्याकुल नहीं हुआ। दूत को उत्तर देने के लिये उनरीने सवराज की और औख का संकेत किया।

कुगाल युवराज सुवर्गनाथ पिता के भाव को समझ गया; उसने दूतको सम्बोधन कर कहा-है दूत! ऐसे वचन तू ही कह सकता है, क्योंकि तू दूत है; दुसरों के द्वारा शुँह में भरे गये शब्द ही तू बोल सकता है। हुन, तेर राजा चाहे जितने शिक्तगाली हों, परन्तु उनका अभिमान ही उनका विनाश करेगा। क्या तेर राजा के पास दूसरे हाथी नहीं हैं कि इस हाथी की भीख मीगने के लिये हुझे भेजा है? जब तुम्हारा हाथी पागल होकर हमारे प्रजाजनों को कुचल रहा था तब कहीं गया था तेर राजा? उस समय हमारे प्रहारा हाथी पागल होकर हमारे प्रजाजनों को कुचल रहा था तब कहीं गया था तेर राजा? उस समय हमारे प्रहारा हाथी पागल होकर उसारे प्रजाव हमारे प्रजाव हमारे प्रजाव हमारे प्रजाव हमारे वह साथी करा वह साथी हमारे जुण्ययोग से ही बहु हाथी हमारे नार में आ पहुँचा है। पुण्ययोग से प्राच हुई हमारी वस्तु को छीन लेने का तुम्हे क्या अभिकार है? इस प्रकार उलाहना देकर दत को लीटा दिया।

हाथी नहीं लीटने से दोनों राजाओं में युद्ध की तैयारी होने लगी। युद्ध के लिये प्रस्थान करते समय भी धर्मात्मा पण्डनाभ अपनी आत्मसाधना को नहीं भूले थे। प्रतिदित प्रातः राग द्वेष्यिहित विदानन्दत्तल्य की अंतर में आराधना करते थे। प्रार्ग में मही धर्मातों को अंतर में आराबमान करते थे। प्रार्ग में कही बन-पर्तन में किन्ही मुनिराज के दर्शन प्राप्त हो तो उन्हें परम हर्ष होता था और भित्तपूर्वक आहारदान देते थे। किंचित मानकषाय के कारण युद्ध करने जा रहे थे, तथापि कायवर्शित आत्मशानित भी साथ थी। स्वायुच उन महात्मा का जीवन अनोखा था। गाँव को मेमा क दीर पुरुषों में मात्र युद्ध नहीं, धर्म की चर्चा भी करते थे। उनकी चेष्टा सेना को भी पुष्प करती थी। साथकाल जब मामाविक्योग में निश्चल होकर बैठे हो तब ऐसा लगता था कि यह तो राजा है या योगी? कभी सेना के पडाच में पूमकर और लोगों में हिलमिलकर वे सेना को प्रसन्न करते थे, इतना ही नहीं, उन्हें देखकर सेना के हाथी-धोड़ा आदि भी आनन्दित होकर हर्षनाह करते थे,

इस प्रकार बन की प्राकृतिक शोधा देखते-देखते सेना आगे बढ़ रही थी। एक बार एक सनोहर पर्वन की तलस्टी म पड़ाब डाला। उस पर्वत से अनेक मुनिवरों ने निर्वाण प्राप्त किया था। ऐसा शात-निर्वाण धाम देखकर राजा को हर्ष हुआ और कुछ दिन वहाँ शांतिपूर्वक रहने का विचार किया। इस बीच राजा पृथ्वीपाल के गुप्तचों ने राजा को सूचना दी कि राजा पदानाभ युद्ध के लिये आ रहे हैं और उनके साथ विशाल सेना है।

यह सुनते ही राजा पृथ्वीपाल क्रोच से आगबब्ला हो गया और तुरन्त अपनी सेना लेकर पदानाभ से युद्ध करने चल पड़ा। जिस प्रकार जिनेन्द्रदेव की दिष्यध्यनि के नाद से मुसुशु की बीरता जाग उठती है उसी प्रकार रणभेरी के नाद से योद्धाओं की वीरता जाग 'उी; घोड़े हिनहिनाने लगे और हाथी पृथ्वीपर युँव एकाइते हुए चिपाइने लगे। आत्मसाधना के अवसा पर वीर मुसुशु हर्ष से रोमाचित हो जाता है उसी प्रकार युद्ध की तैयारी देखकर बीर योद्धा शीय से रोमांचित हो रहे थे। युद्ध तो मात्र एक हाखी के लिये हो रहा था! -हाथी तो मात्र निमित्त था, वास्तव में तो दोनों राजाओं के मानकषाय का युद्ध था। उस समय भी राजा प्रधानाभ की ज्ञानचेतना भावकषाय से अलिएत रहकर मोक्षको साध रही थी। धर्मात्माओं की यही बिशेषता है कि किसी भी प्रसंग में उनकी ज्ञानचेतना मोक्षसाधना का कार्य नहीं की शहरी विशेषता है के राजा प्रधानाभ ही अपने चन्द्रपन तीर्थ कर का अलगा है।

दोनों राजाओं की सेना युद्ध के लिये आमने-सामने आ गयी। जिस प्रकार मुमुखु मोका के लिये शरीर तथा ससार का मोह छोड़ देता है, उसी प्रकार युद्ध के लिये तत्पर उन योद्धाओं ने शरीर का तथा की का मोह छोड़ दिया था। कितने ही योद्धाओं ने बकार-कवच पहने, तो कितने ही योद्धाओंने ऐसा मानकर वे नहीं पहिने कि पुण्यकपी कवच ही हमारी रक्षा करेगा, फिर वृद्धरे कवच की क्या

राजा पद्मनाभ के सेवकों ने 'वनकेिल' गजराज को खुर सजाया था! सबकी हृष्टि उसी पर लगी थी जिसके लिये यह युद्ध हो रहा था। गजराज 'वनकेिल' भी मानो अपने सन्मान से प्रसंज हो रहा था।...और जब राजा पद्मनाभ (एक भावी तीर्थंकर) उसपर आरूढ़ हुए हों, तब उसकी शोभा का क्या कहना? वह गजराज पहले तो रागोदान में अपने पूर्वपरिचित राजा पृथ्वीपाल को तथा अन्य हाथियों को देखकर, अर्जुन की भीति चौंका; परनु राजा पद्मनाभ ने उसके मस्तक-पर प्रेमपूर्वंक हाथ फेरकर उसे ध्रमपुराया और शाल किया. तब वह उनकी आजानसर वनि लगा।

दोनों सेनाओं से युद्ध प्रारम्भ हो गया। यद्यपि राजा पृथ्वीपाल शूरवीर था, बुद्धिमान था, परनु उस समय क्रोध ने उसकी चेतना पर प्रभुल्व जमा लिया था; उसे युद्ध के सिवा कुछ भी सूझता नहीं था। युद्ध में कितने ही मरे, कितने ही धायल हुए, घोर सग्राम चला; परनु विशेषता यह थी धायल होकर गिरे हुए योद्धा पर कोई पुन. प्रहार नहीं करता था; हतना ही नहीं; कभी कभी तो मृत्युराध्या पर पढ़े हुए योद्धा पर सारेचाला योद्धा ही धर्म ( नमस्कार मत्र ) सुनाता था और पानी पिलाता था। इसग्रकार दोनो योद्धा शत्रता के सस्कार को भूल जाते थे।

अचानक पृथ्वीपालके सेनापित चन्द्रशेखाने प्यानाभके सेनापित भीमस्य को मस्तक मे बाण गारकर मूर्च्छित कर दिया। जब तक वह मूर्च्छित रहा तब तक सामने वाले सेनापित ने युद्ध रोक दिया। थोड़ी देर बाद उसकी मूर्च्छा दूर हुई और जिस प्रकार अचेत मुपुश्रुवीर की चेतना सत्गृह के बचन से जागृत हो उठती है और मोझका पराक्रम करके वह मोह को जीत लेता है, उसी प्रकार भीमस्य की चेतना जाग उठी और धोर पराक्रम द्वारा उसने सेनापित चन्द्रशेखर को बाण से बेध झाला। उसकी तत्काल मृत्यु हो गई।

पृथ्वीपाल का सेनापति मार्ते ही उसकी सेनामे हाहाकार मच गया...हुरन्त ही उसका युवराज युद्ध करने आ गया। परन्तु वीर युवराज सुवर्णनाभने उसे युक्तिपूर्वक जीवित ही बन्दी बना लिया।

सेनापति चन्द्रनेखर के माने और युवाज सुकर्णनाभ के बन्दी होने से पृथ्वापाल क्रोधित होकर स्वयं युद्ध करने को तैयार हुआ। वह अपने हाबी को राजा पदानाभ के पास ले गया और शक्कप्रहार किया। राजा पदानाभ तो तैयार थे ही, उन्होंने बड़ी सावधानी से पृथ्वीपाल के शक्त का बार चुका दिया और अपने हाथी वनकेल के गृथ्वीपाल के हाथी से टकराकर ऐसा शक्त प्रहार किया कि पृथ्वीपाल का मस्तक पृथ्वी पर लीटने लगा।

बस, राजा पृथ्वी पाल के माते ही उसकी सेना परास्त होकर भागने सगी। राजा पणनाभने तुरन्त ही सुद्ध रोक देने का आदेश देकर सबको अभयवचन दिया। कुछ ही देर में युद्धभूमि में सर्वत्र शान्ति और स्तम्पता छा गई। इतने में एक सैनिक राजा पृथ्वीपाल का मस्तक भाले में पिरोकर पणनाभ के पास लाया. .वह करुण दुश्य देखते ही राजा पणनाभ चीक उठे, उनका बित्त संसार से एकदम विसक्त हो गया और वे विचारने लो!——



रणभूमि में
राजा
पद्मनाभ का
वैराग्य
और
मुनिराज का

ओर, इस एक हाथी के लिये इतनी हिंसा! धोड़े से मान के लिये इस राजा ने प्राण गैंवा दिये! ऐसा कषाव्यक्त गुरुस्थ जीवन मुझे शोधा नहीं देता। एरम शांत अकषाय मनि जीवन ही श्रेष्ठ है।

अरे, पूर्वभव मे मैं चक्रवर्ती था तब मैंने चौरासी लाख श्रेष्ठ हाथियों को एक क्षण में स्थाग कर दीका ले ली थी, और आज इस एक हाथी के मोह में क्यों फैस गया? मोक के साधक को यह मोहबभन शोभा नहीं देता। ऐसी भावना में पश्चातापर्युर्वक क्षमाभाव धारण करके उन्होंने पृथ्वीपाल के पुत्र धर्मपाल को (औ सुद्ध में जीवित बन्दी बना लिया गया था) मुक्त कर दिया और प्रेम से उसके सिर पर हाथ फेस्कर बोले: बेटा, अपने पिता की राजगादी दू सैभाल। मेरे युवराज सूवर्णनाभ का पित्र बनकर रहना और धर्म का पालन करना। इस प्रकार महाराजा पद्मनाभ ने बैरभाव को छोड़कर प्रेमसहित उसका राज्य पिस लीटा दिया। युवराज सुवर्णनाभ का राज्याभिषेक करके स्वयं सुनिदीक्षा हेतु तत्पर हुए। और!—

> जीवको प्रेम जैसा कोई संघन नहीं और विश्वयों जैसा कोई विश्व नहीं है; क्रोध जैसा कोई शबु नहीं और जन्म जैसा कोई यु:ख नहीं है;

इसलिये चारों का नाश करके मैं मोक्ष के परमसुख को साधुँगा। क्योंकि---

बीतरागता जैसा कोई मोक्षमार्ग नहीं और ज्ञान जैसा कोई अमृत नहीं है; ज्ञान्ति जैसा कोई भित्र नहीं और मोक्ष जैसा कोई सुख नहीं है।

### आकाशमार्ग से मनिराज का आगमन

राजा ऐसी बैसाय भावना में तत्पर हैं. इतने में प्रकृति के उत्तम योग से वहाँ आकाश भागें से श्रीपर मुनिसाज उतरे। अहा। उपादान निमित्त का सुयोग बना। मानो गुरु अपने शिष्य को चुलाने आ पहुँच। ये वहीं श्रीपर पुनिसाज है कि जिनमें कुछ काल पूर्व राजा पदनाभने अपने पूर्वभवों की तथा भिक्ष्य में तीर्थकर होने की कथा भुनी थी। अभी ठीक समयपर उन्हीं गुरुके पुन दर्शन होने से राजा कृतकुरूय हो गये। परम भिक्तमित हर्षपूर्वक उनके चरणों में बन्दन किया और उनके निकट जिनदीका अगीवात करके मुनि हो गये। पुनि होकर ध्यान में बैठते ही शुद्धोपयोगसिहत सातवाँ गुणस्थान प्रगट हुआ, उत्तज्जय प्रगटे। राजपद में जैसा सुख नहीं था बैसा मुनियद में प्रगट हुआ, इतना ही नहीं, बाहर अग न। ज्ञान भी उसी समय उनके आतर में प्रस्कृतित हो गया। इस भव में शुतकेवली हुए और तीरमें भवने कली। प्रमानाय होगा। अब, उसरी और बनकेलि गुजराज की बात हा सा।

### वनकेलि गजराज का वैराग्य

पूर्व के स्थामी राजा पृथ्वीपाल की फुत्यु और वर्तमान के स्थामी राजा प्रधानाम की दीक्षा, स्यह दोनो हुश्य देखकर सुदिस्मान राजराज बनकेलि भी बैराय को प्राप्त हुआ उसका दिना सर्वत्र से बिलकुल उत्तम हो गया। मुन्निगज के दर्शन में तथा धर्मीपदेश में उसकी चेतना जागृत हो उठी भी पशु नहीं है, यह कोधादि भी मैं नहीं है, मैं तो मुनि भावतन समान शान्त स्वरुप आत्मा हैं-ऐसा बेदन उसे होने लगा और सम्यादर्शन म अलकुन होकर बह भी अपने स्वामी (भावी तीर्थकर चन्द्रप्रभ) के चरणिवहीं पर मुक्तिमार्ग की ओर चनने लगा। अहा, जिसे भावी तीर्थकर की सेवा का सुयोग प्राप्त हुआ हो उसका कल्याण क्यों उत्तरे होगा ? होगा हो।



श्री मुनिराज पद्मनाभ जहाँ-जहाँ विहार करते, वहाँ गजराज वनकेलि भी शिष्य की भौति उनके साथ जाता, जब मुनिराज ध्यान में लीन होते तब वह उनके समीप चुपचाप बैठकर आत्म्प्रचिन्तन करता; मुनिराज के माजिष्य में रहकर वह अदभुत वैराग्यमय जीवन बिताता। मुनिराज के दर्शनोंको आनेवाले पुमुख थावक उस हाथी की जयां को देखकर आक्षर्यमुग्ध हो जाते और उनके अंतर में धर्म की अपार मांहमा जागृत होती कि अहा, यह हाथी भी मुनिराज के उपदेश से जैनमर्म प्राप्त करके ऐसा वैराग्यमय जीवन जीता है, वह तो अपने लिये अनुकरणीय है। इसप्रकार अनेक जीव हाथी को देखकर वैराग्य प्राप्त करते थे। हाथी जब अपनी सुँख शुकाकर मुनिराज को नगसकार करता और मुनिग्न की दृष्टि उसपर पड़ती तब हाथ को धर्म मानता था।

## दर्शनविशुध्द आदि १६ भावनाएँ और तीर्थकर प्रकृति

मुनिराज श्री पदानाभ को सम्यकदर्शन सहित निन्मोक्त १६ उत्तम भावनाएँ निरंतर वर्तती धी----

- (१) मम्यकदर्शन महित अष्ट मुलगुण के निर्रातचार पालन रूप दर्शन विशृद्धि थी.
- (२) देव-गुरू-धर्म-जिनागम के प्रति आदररूप विनयसम्पन्नता थी,
- (३) शीलवतों का निरतिचार पालन, करते थे.
- (४) निरतर नियमपूर्वक जानाभ्यास में उपयोग लगाना, उसमें प्रमाद नहीं करता था,
- (५) समार दखों से भयभीत एवं मोक्ष की साधना के प्रति उत्साहित रहते थे.
- (६-७) त्याग और तप में अपनी शक्ति लगा रहे थे,
- (८-९) साधुजनो की आराधना में विष्न न हो, समाधि हो, इस प्रकार उनकी सेवा तथा वैयावृत्य करते थे.
- (१०-१३) अहितों के प्रति, आचार्यों के प्रति, बहुश्रुतधारी साधुओं के प्रति तथा रत्यस्यवत साधर्मी जनों एव जिन प्रवचन के प्रति पग्म आदरूप भक्ति थी,
- (१४) सामायिकादि आवश्यक क्रियाएँ नियमित सावधानीपूर्वक करते थे, उनमे आलस्य नहीं करते थे,
- (१५) विशेष ज्ञान-तप द्वारा रत्नत्रय मार्ग की प्रधावना तथा उपदेश देकर जिनधर्म का विस्तार करते थे: और
- (१६) साधर्मी जनों के प्रति बात्सल्यभाव रखते थे।

इस प्रकार मोकसुख की भावना सहित ऐसी १६ भावना के विशुद्ध परिणाम उनको सहजरुप से वर्तना था और इससे उन असंस्थम्थ्य महात्मा की सेवा करते हुँत तीर्थंकर प्रकृतिरुप श्रेष्ठ नामकर्म आ त्या था और इससे उन असंस्थम्थ्य महात्मा की सेवा करते हुँत तीर्थंकर प्रकृति को एक्स प्रमान ही धी; परन्तु उस बेचारी श्रेष्ठ प्रकृति को ऐसे भव्य महात्मा की शरण के अतिरिक्त कोइ स्थान ही कही था? वे भगवन्त निष्पाप थे, धीर थे, गर्भार थे, स्वत्रय के धारक एवं वारी आराधमा में तत्पर थै; अब उनको भवसमुद्ध का किनार आ चुका था; वे बारम्बार निर्वंकल्य प्यान में तीन हो जाते थे। वर्षी तक अखण्ड आराधमा करते हुए आयु का अंत निकट जानकर उन्होंने संक्षेत्रना धारण की और आराधिवत्तन में उपयोग त्यामकर देह त्याम किया। भावी चनद्रप्रभ तीर्थंकर ऐसे थे पद्यान्त मुनिराज १६ स्वर्ग, के ९ठैवेयक तथा नी अनुविद्या विमानोंसे था उपर एवं मोक्ष नगरी बिलकुस्त निकट ऐसे पीच अनुत्तर विमानों

में से वैजयन्त विमान में उत्पन्न हए।

## चन्द्रप्रभ भगवान : वैजयन्त विमान में

अपने चित्रित्र नायक चन्द्रप्रभ की आयु वैजयन्त विमान में तेतीस सागर थी; स्वांलोक का यह अन्तिम भव था; अब मात्र एक मनुष्य भव शेष रहा था। वैजयन्त विमान में वे अहिमन्द्रश्य से निर्देषि जीवन जीते थे और आत्मसाधना करते थे। उनके गमनजित तो बहुत थी परन्तु व्याकुलता नहीं भी इसलिये स्वस्थान को छोड़कर थे इपर-उभर प्रमण नहीं करते थे। चित्र में अपार जिनेन्द्रभक्ति होने पर भी वे मनुष्य लोक में तीधकरों के पवकल्याणक में भी नहीं आते थे। उनके अवधिमान में जानने की शिक्त थी, परन्तु वारम्बार इथर-उभर उपयोग नहीं प्रमाते थे. कभी-कभी तीधकर भगवान को देख लेते थे। अमृत को उनके कण्ठ में ही भरा था, तथापि हकारों वर्ष तक उन्हें अमृतपान की भी इच्छा नहीं होती थी। अहा, चैतन्यरसम्य वीतरामी अमृत से उनका जीवन ऐसा पूर्ण था कि देवलोक का दिव्यअमृत भी उन्हें लल्दा नहीं सकता था। उनके देवविमान में करोड़ों देव रहते होते पर भी उनमें कोई बड़े-छोटे नहीं थे; नसभी समान थे, स्त्यं ही अपने इन्ह (अहिमन्द्र) थे; सभी सम्यानृष्टि, आत्मज्ञानी एवं स्वानुभूतिवान थे, और साथ मिल-बैठकर उसीकी चर्चा करते थे।-इस प्रकार अपने चरित्रनायक आदिमक शान्ति की प्रधानता सहित उस देवलोक में, सिद्ध भगवन्तों के पड़ीस में असख्य वर्षों तक रहे।

पश्चात्, इस भवचक्र के अन्तिम भव में, वे महात्मा कहाँ अवतरित हुए और किस प्रकार अपनी आतमसाधना पूर्ण करके सर्वन्न परमात्मा (चन्द्रप्रभ तीर्थंकर) हुए-वह अब हम देखेंगे।

[इति श्री चद्रप्रभ-चरित्र में, पूर्वभव में पद्मनाभ राजा, वैराग्यपूर्वक मुनिदीक्षा, सोलह भावना, तीर्थंकर प्रकृति और देवलोकगमन उनका वर्णन समाप्त हुआ।]



एक हैं वनराज, एक हैं गजराज; दोनों आत्मज्ञान करके किस प्रकार जिनराज बन गये,-उनकी आनन्दकारी कथा आप इस महापुराण में पढ़ेंगे-कथा २३ और २४ वीं।

# चन्द्रपुरी में चन्द्रप्रभ तीर्थंकर का अवतार

जिस प्रकार चन्न-किरणों के संसर्ग से चन्नकान्त मणि से अमृत शरता है, उसी प्रकार हे चन्नस्वामी! आपके वचन-किरणों के संसर्ग से हम जैसे भव्यात्माओं के अंतर में वीतराग धर्मकपी अमृत इरता है...शांत रस का समुद्र आपके दर्शन से उद्घासित होता है। अहा, दूरसे भी आप हमें शान्ति देते हो, तब हे प्रभो! आप स्वयं कितने शान्तिमय हो!-और हमारे अंतर में आकर वास करने से हमें जो शान्ति प्राप्त होती है-अहो! वह तो वचन अगोचर एवं कल्पनातीत है। ऐसे हे चन्द्रप्रभ! आपकी इस गंगल जीवनकथा का आलेखन करते हुए हमारा चित्त परम हर्षित होता है।

### यह है काशी देण की चन्द्रपरी नगरी

इक्षु यंग के महा प्रतापी राजा महासेन बड़ी राज्य करते हैं। वे उदार एवं गंभीर हैं, पराक्रमी एवं क्षमावान हैं, विद्वता के साथ विनयवान हैं और धनवान होने के साथ दानी भी हैं। उनके कितने गुणों का वर्णन किया जाय? संक्षेप में इतना ही बस होगा कि वे भव्य जीवों को मोक्षमार्ग बसताकर भव से पार करनेवाले ऐसे कमतुगुर अष्टम तीर्थंकर के पिता होनेवाले हैं और उनकी महारानी लक्ष्मणादेवी कमतुमाता के रूपमें पूक्नीय होंगी। अहा, जिनके उदर में महा पवित्र तीर्थंकर देव का मंगल आस्था आनेवाला है उनके गुणों का क्या कहना?

### चन्द्रप्रभ-गर्भकल्याणक

अपने चरित्रनायक जो पहले पचनाभ राजा थे और अब वन्द्रप्रभ तीर्थंकर होंगे, उन्हें वेजयन्त विमान में असंख्य वर्ष बीत गये; पक्षात् जब उनकी छहमास आमु शेष रही तब, चन्द्रपुरी नगरी में प्रतिदिन करोड़ों रत्नों की वृष्टि होने लगी; तथा हुन्द्र ने रियुक्तमारी देखियों को लक्ष्मणा माता की सेवा के लिये भेजी। उन्होंने माताजी का शरीर अशुविपहित शुद्ध कर विया...अहा! जहीं तीर्थंकर बैसे पविज्ञातमा सवानी पहीने तक हिनेवाले हैं जह स्थान अपवित्र क्यों होगा!

देवियों का आगमन, रत्नों की वर्षा आदि आश्चर्यकारी घटनाओं के साथ छह मास वीत गये। एक रात्रि (चैत्र कृष्णा पंचमी) को महारानी लक्ष्मणादेवी सुखनिता में शयन कर रही थीं तब-रात्रि के पिछले प्रहर्पे तीर्चकर के आगमन सुचक अतिमाल १६ स्वय्न देखे—

(१) ऐरावत हाथी, (२) वृषभ-बैस, (३) सिंह, (४) लक्ष्मी, (५) दो मंगल मास्ताएँ, (६) वन्त्र, (७) सूर्य (८) मीन युगल, (१) दो मंगल कस्त्रश, (१०) सरोबर, (११) समुद्र, (१२) सिंहासन, (१३) देव विमान, (१४) गोन्त्र प्रवन, (१५) रत्नसारि, (१६) निर्मूम अग्नि। अहा, तीर्थंकर का आत्मा उनके उदर में प्रविष्ट हुआ उस समय दिखायी दिये इन १६ महादिष्य सक्ष्यों से महारानी महान हर्षपर्वक प्रलक्षित हो गई।



प्रात काल महाराजा महासेन में मगल स्वप्नों की बात कही। उनका फल पृष्ठने पर महागजा ने कहा-हे देवी! तुम्हारी कुक्ति में आहम तीर्थंकर का अवतरण हुआ है, उसकी मूचना रूप यह मगल स्वप्न है। हे देवी! तुम करवाणकारियी हो अवना प्राम मौधाय है कि जगतपूर्य आत्मा अपने यहाँ अवतरित होगा। अहा, भीक्षणायी आत्मा हमाग पुत्र होगा तो हम भी अववय मोधायायी ही है। इस प्रकार वे अस्थन हर्यानद व्यक्त कही लगे।

उम अवसर पर इन्द्र ने आकर तीर्थकर के माता-धिता रुपसे उनका सन्मान किया, स्तुति की। अपनी नगरी में तीर्थंकर एमु का जन्म होगा-एमा जानकर बन्दुर्ग्य के ममसन रुआजर खूब आन-दोल्यव करने लगे। मर्वन तीर्थंकर की महिमा एव उनका गुणमान होने लगा कि 'अरे, अभी तो गप्ते मे से, उनका मुख भी हमने नहीं देखा, तथाणि इतना आनन्द दे रहे हैं, तो फिर उनका मुख देखने पर अपने को जो अमन्द होगा उसका तो कहाना ही क्या ''वाह रे बाह ' एक बालतीर्थंकर के जब हम अपनी नगरी में उनले 'फिर्म क्यों को के सम अपनी नगरी में उनले 'फिर्म-बोलते देखेंगे पत्र्य हो जावगा हमारा जीवन' आकाश से पतिदेन कराड़ी रत्यों की वार्य होंगे हमारा जीवन' आकाश से पतिदेन कराड़ी रत्यों की हमीर की रही ही अब तो वह तीर्थंकर के पास से सम्यादर्शन जान-बारिजरूप मीहमार्ग के रत्य होने की अगहुर थी, इहसिय्में उसे रत्युद्धि का आध्य तरी होना था।

वैजवन्त बिमान से प्रभु यहाँ पधार्त पर उस विमान की शोधा घट गई और इस चन्द्रपूरी की शोधा बढ़ गई। पुराल के पिण्ड में कहाँ शोधा है? वह शोधा तो चिदानन्द प्रभु की समीपता के कारण ही है। इस बिख की शोधा चैतन्याल के कारण ही है। विश्व में जो भी शोधा या सुन्दरता है वह विनयमें की आराधना के कारण ही है। जिनमर्म के बिना क्या स्वर्ग का देवपद भी शोधता है?-नहीं रे नहीं, वह तो सुप्दे जैसा अथवा नरक समान है।

सामान्यत स्वीपयांय निद्य मानी जाती हैं, तथापि लक्ष्मणादेवी तीर्थंकर के आत्मा के स्पर्ध से स्वीपयांय में सुशोधित हो उठी और जात में पून्य हुई इन्द्र ने भी उनका सन्मान किया। वाह ! "हव्य-तीर्थंकर का ऐसा प्रताप! तो केव्यत्कान प्राप्त करके साक्षात् भावतीर्थंकर होंगे उस समय की महिमा का तो क्या कहना!-ऐसी महिमा के वितन द्वारा आत्मा के आगाध्यक्वर को लक्ष्मात करके अनेक जीव सायक्वत्व प्राप्त करने लगी। इस प्रकार भगवान चन्द्रप्रभ का गर्भकल्याणक प्रसंग अनेक जीवों को कल्याण का कारण हुआ और सर्वत्र आनद्य सामल का वातावरण फैल गया।

#### AL REPORT STREET, A



चन्तुरी में आनन्तर्वक दूसरे ने मास बीत ग्रेष्ट्री शीव कृष्णा कृष्णा अकावती आवी...सर्व उत्तम प्रक्षें का सर्वोत्कृष्ट सुयोग था। अभी मध्यरात्रि व्यतीत हुई थी, अधेधे रात थी; परन्तु अ्वानक ही चन्त्रुरी किसी विवय प्रकाश से बाममा उठी। समस्त प्रवाचन आवर्षवित्तत ही गेके कि-अरे, वह क्या! अधेरी रात्रि में वह विवय प्रकाश कैसा!...इने में तो देवों का आगमन होने लगा और इंग्ल हुआ कि अका! इस भरतक्षेत्र के आठर्ष तीर्थकरने यहाँ चन्द्रुरी में लक्ष्णांवेदी के कुछ से अवतार लिया है...प्रमु का बना कल्याणक हुआ है उत्तीका यह प्रकाश है। प्रभु के प्रताम से बगत का निष्याल्य-अंधकार थी खू होगा। इस प्रकार प्रवाचनों में आनन्त् का कोलाहल का गया।

दूसरों और स्वर्ग में देवों के दरकार में रत्नमय मंगलपंट अपने आप बब उठे, शंखनाद एवं सिंहनाद होने लगे, तथा देवों की शुंदुधि बबने लंगी;-इस प्रकार समस्त स्वर्गलोक में प्रभुजन्म की मंगल बधाई पहुँच गई। देवों के आस्तन डोल उठे। और, तीर्थंकर-विभूति के समक्ष इन्द्र-विभूति कांप उठी; क्योंकि तीर्थंकर भगवान बगत को को चैतन्त विभूति बतलाएँगे, उसके सामने अब बगत के जीव हमें (इन्द्र की विभूति को भी) तुष्क मार्नेगे;-ऐसी विन्ता के कारण वह इन्द्रासन भी काँप उठा, तब इन्द्र ने अविधिवान से जाना कि-अहा! यह तो हमसे विशेष प्रविमाय हमा हिमावान ऐसा विलोकपून्य तीर्थंकर का भरतकेत्र में अववाद! बली उनका बन्मीस्व मनाने हेता मध्यलोक में चलें।

इस प्रकार इन्द्र की आजा से स्वर्गपुरी के देव बन्तुरी में अन्तोत्सव मनाने के लिये धामधूम से बन्त पढ़े। देवों की इतनी अधिक भीड़ से आकाश छा गया और सूर्य-बन्द्र भी छिप गरे..कस्मित् बन्द्रप्रभ के आत्मतेव के सबक्ष निस्तेव होकर वे सूर्य-बन्द्र छिप गरे होंगे। देवों के युक्टों की जगमगाइट से बड़ी हिन-पत्रिका भेद नहीं रहा। असंबद्ध होप-स्मुख्यक इस मध्यत्रिक के ऊपर सर्वत्र सीधर्म-हिमान स्वर्ग फैले हुए हैं, सीधर्म स्वर्ग में एक लाख बिमानों की ३२ जेणियों हैं, उनमें दक्षिण दिशा की अनितम केणी के १८ वें कस्पविमान में सीधर्म इन्न का निवासस्थान हैं, वह यधारि यही से असंबद्ध योजन दूर हैं, परमु उद्धार के कारण इन्द्र इंतनी शीग्रसा से आधा कि एक क्षण में असंबद्ध योजन का अंतर पार करके बन्द्रस्ती में आ पढ़िया।

इन्हें की विष्यकेंगों के एकं देवने देव के बदले तिर्यंच का (देशवत हावी का) रूप धारण किया, तथारि उसे खेव चर्ची हुआ, किन्तु उद्धाल हुआ कि-'आहा, बाल तीर्वंकर प्रभु मेरी गीठ पर आवन्द्र हैंगी...उन मीक्षानकी पहास्त्रां के निकट स्पर्धों से से धन्य बर्डूगा और से आवस्य मोक्सानकी हैंजैकर्गा...अहा, तीर्वंकर की सेवा का देखा कोच्य इस देशपर्यंक में मुझे कही से? पहले तो महान गीरक से उस देवने एक लाख योजन बिगाल हाथी का रूप बनावा...परनु ज्वीं-क्यों चन्हपुरी के निकट आता गया त्यों-त्यों भगवान की भव्यता के समक्ष अपनी तुच्छता का भास हुआ इसलिये अपने आकार को लघु-लघु करता गया और चन्हपुरी के ऊपर आकाश में आकर रुक गंथा। इन्हें उसी पर से नीचे उतरा और इन्होंने को माताओं के पास जिन-बाल (इंट्य तीचेंकर) को से अपने के हिस्कें भेजा।

भीतर अनकर इन्हानी ने जब प्रमु का कर देखा तब वह आखर्थ चिकत हो गाँह। क्यारि वह स्वांलोक में इन्हें के दिन्य रूप को प्रतिदिन देखती थीं, तथापि ताँचैकर के रूप के समझ तो वह भी निस्तेज लगा। सब ही है, वैतन्य के अतीन्त्रिय मुख के समझ इन्द्रियमुख निस्तेज ही लगेंगे न! अब, इन्हानी विवाद में पड़ गई कि इन बालभगवान को मैं यही से ले जाऊंगी तो माता-संसम्पण पुत्र को न देखकर व्यक्तित हो जायंगी; इसलिये उन बुद्धिमती इन्हानी ने अपनी उत्तम विक्रियम से बाल-भगवान की मी ही प्रतिकृति का मावामयी बालक बनाकर माताजी की गोद में मुला दिया और बाल-भगवान को लेकर कर पर नहीं।

अहा, उन बाल तीर्षंकर को गोद में लेते ही ह्रप्रांनी का आत्मा इस प्रकार आनंद से आहलादित हो उठा मानों मोक्ससुख की अनुभूति कर रही हो! उन्हें चैतन्यसुखकी प्रतीति हो गई और एक भवमें मोक्ष प्राप्त करने का आहा-पत्र मिल गया। बाल-तीर्षंकर की माता उन्हें गोद में उठायें उससे पूर्व ही इन्द्रांनी को गोद में लेने का सीभाग्य प्राप्त हुआ।....प्रप्य है!

अद्भुत आनन्द से प्रभु के रुप का अवलोकन करते और खेलाते हुए इन्द्रानीने प्रभु को इन्द्र के हाथ में दे दिया... और इन्द्र भी प्रभुका रूप देखकर आनदिक्येश होकर नाव उठा... प्रभुका हिष्य-आइर्यकाक रुप देखने के लिये उन्होंने अपने एक हजार नेत्रों की शक्ति का एकसाय अपयोग किया... प्रभु का रूप देखकर वह तुप्त-तृत्त हो गया। वह विवादने लगा कि-अंतरमें अतीन्द्रिय ज्ञानवश्च से दिखनेवाला चैतन्यकप सर्वश्रेष्ठ है तो बाह्य में सहस्र नेत्रों से देखते हुए यह जिन रूप सर्वश्रेष्ठ लग एक है। इन्द्र स्वयं तो उन दोनों रूप को निहारनेवाले हैं। धक्ति द्वारा उन्होंने पोसंबत किया कि जगत में विनायन क्षेत्र है, इन्द्रय नर्ती।

इन्द्र उन बासर-जिनामुमु को गोवमें लेकर ऐरावत हाथी पर बैठे। करोड़ों देव-देवियों आनन्द से नाच उठे। आकाशमार्ग से प्रमुकी जन्माभिषेक-यात्रा मेहवर्वतकी और जली। प्रमु के जन्मोत्सव की धुन में आनन्दिकियोर वह यात्रा पचास हजार योजन (तीस करोड़ किलोमीटर) की दूरी पार करके और ६० करोड़ कि. मि. उसे मेह पर्वत पर काब आ गहुंची उसकी खबर तक नहीं पड़ी. अपगभर में मेहवर्यत पर पहुँच गये। अनेक आकाशगामी मुनियर तथा विद्याधर मेहबन्दना हेतु बही आये थे, वे सब प्रभुका बन्माभिषक ऐखाने के लिये रूका गये अदमुत् जिनमहिमा देखकर चैतन्य महिमा के चिंतनसे अनेकों देव तथा विद्याधर सम्यक्त्य को प्राप्त हुए। भान अवतार!

अब, देवगण प्रपुका जन्माधिकेक करने को उत्पुक्त थे; इस लिये प्रेक्पर्वत से लेकर करोड़ों योजम कुर ऐसे बीरोवधि नामके पंचम-समुद्र तक देवगण पंक्तिकड़ खड़े हो गये...और १००८ स्वर्ण एवं सन्तें से निर्मित करावा भर-भरकर एक-ब्रुसरे को होबाँहाब देने लगे। इन्द्रने तो अपने १००८ हाथ बनाकर कर १००८ करावाँ से एकसाथ बाल-तीर्थंकर का अभिषेक्त किया। चारों और देवी बाद्य बज उठे...अभिषेक के पखाद इहानीने प्रभु का देवलोक के विध्य क्ष्यालंकरों से प्रभुक्ता बुंगार किया; साबकी साथ अपने आल्या को लेक्य पुष्प से अलंकने किया नहीं कटाक्षपुक्त करनंकारसे पुष्पणकार कवि करने स्वत्व करने स्वत्व के स्वत्व के उन्होंने स्वत्व के स्वत्व के उन्होंने स्वत्व के स्वत्व के उन्होंने स्वत्व के उन्होंने स्वत्व के स

किया। अक्षा, तीर्वका की महिला तो देखों ! देव किनके स्तान क्षेत्र पाना परते हैं, इंज निन्हें काल कहाँ हैं और उसके दिनों वाई करोड़ योजन (१५० अरब किलोमीटर) यूद्धे कीस्स्वुह का अल अरकर सक्ते हैं, ब्रीह समुद्र किरकी नीड़ हैं, पायुक्त हिला किनका पदा है, काल को की सनकरमा तो आवर्ष उपना कर कृता बढ़ा (आठ त्योजन को है। बनान के पदांस् स्वार्ग के आधूरणों से इन्तानी किनका कृता करती हैं,-वेस अलीकिक किनका एया है, उनके अंतर की आरसाधना का क्या कहना!!

आजन्यसम् कामाभिकेक के पक्षात् इन्द्र ने मेरुपर्वतं पर तायहकनृत्य किया और उन कालतीर्यकर को 'चन्नद्रभ' नाम से सम्बोधन करके स्तृति की:-

चन्त्र की प्रभा समान होभाधमान है देव! आप इस भरतक्षेत्र के आटमें तीर्वकर हो... अच्य बीचों के अंतर में सुखसमुद्र को तरंगायमान करने में आप चन्द्रकप हो... आपके प्रनावयमां का आक्रम करके अनेक जीव भवसमुद्र से पार हो बावेग! भवसगान में बूबते हुए जीवों को आप नौका समान हैं। प्रभी! आपके तर्गन दान अपके मार्ग का सेवन जीवों को विवचकत्रण के पार्गों से बुद्धाता है और वैस्प्यमान सुखमें तमाता है। प्रभी! आपकी सेवासे बीवों को विवच इच्छाके भी सुख की प्राप्ति होती है। विसके हृदय में आप विरावते हो उस भव्याच्या को मोख की साधना में कोई किन नहीं आता; जगत की सम्प्या विना बुताये आक्रम उसकी सेवा करती है। अन्ता, देवों और मनुष्यों की तो क्या बात! परनु पर्श भी आपकी सेवा से अपना करवाण करेंगे। किन्हें आपके प्रति मिक्त नहीं है उनका जीवन पशुओं की अपका से भी तस्क है।

इन्द्र कहते हैं - है चन्द्रप्रभ देव । अब आपके भवका अभाव हो गया है...आप बन्मरिक्ति हो गये; अब आप मोबको ही घरण करोगे, भवको नहीं (स्वातुभूतिगम्य आपकी महिमा बास्तव में अवधुत एवं अचित्न्य है।) इस प्रकार सहस्र विद्वासे स्तुति करते करते बककर अन्त में कहते हैं-अरे, आपके समस्त गुणों की स्तुति करनेवाला में कीन? आपके सम्पूर्ण गुणोंकी स्तुति तो दूर रही, ले भव्य आपके प्रति अद्या से मात्र 'नम्;' ऐसे दो अबार कहता है अबके भी सर्व पान बह हो काते हैं और आप समान गुण प्राप्त होते । (बन्दे तहगुणलक्ष्ये...) ऐसा विवारकर इन्द्रने प्रभुवरणों अस्वयन्त भक्तिपूर्वक साष्ट्रण नमस्कार किया और फिर प्रभु के जन्माभिषेककी शीभा यात्रा के साथ चन्द्रपूरी आये।

अहा, चन्त्रपुर्त के हर्षोद्धास का क्या कहना! बब सामान्य देव-विमान आने पर भी शोग आकर्षमुम्य हो बाते हैं. तब यहाँ तो वेक्सोककी विमृति लेकर इन्द्र स्वयं चन्द्रपुर्ति आया और ततुपरान्त बाल-किन्न्र का आमान्य हुआ...फिर अन्त्वाखर्ष का क्या कहना!! तथा वृक्तर आवर्ष यह हुआ कि पन्नह-पन्नह मान्य से चन्त्रपुर्ति में प्रतिदिच वो करोड़ों राजी की वर्षा हो रही थी वह राजपृष्टि भी आक से क्या गृहें 'चगावान अक्तरित नहीं हुए थे तब तक राजों की वर्षा होती थी, और पगावान का अवत्रत्र होते हैं। बह क्या क्यों गृहं?...ही, बराबर हैं।-क्योंकि भगावान तीर्यंकर जगत की सम्प्यव्यक्त-ज्ञान-चारिक्य मोखमार्ग के बो राज हैंगे उनके सामने अब इन बढ़ राजों की क्या विसात? मेख के राज कोड़कर इन बढ़ राजों को कीन लेगा? इन तीर्यंकर-राज की साझात प्राणित के पंचाए

हमूने भगवान के माता-पिता का सम्मान किया, उनके समझ आनंत्यपूर्वक विभिन्न नाटकादि तथा ताय्वक तुम्य किया। इस प्रकार भन्नपुरी में बनमुप्त भगवान का बन्मीत्सन मनाकर के स्कांपुरी लीट गये। काठों हैं कि-इस्टेंग काते समझ बालसीबंबर के अंगुड़े में अपून पर दिवा था।.. किसे प्राथानं बुक्ती में। और भाई। तीब्बेंबर के तो स्वार्थ सार्थ आवा-अंग्रेसी में बैतन्त्रमात पता था... क्षेत्रे से स्वार्त्त थे... उस किल्लामृत की मिठास के समझ स्वर्गलोक के बढ़ अमृत की क्या गिमती ? इसलिये इन्द्र बेचाँद शत्माका का अमत व्यक्ते चरण में रख गये होंगे!

बालर-हीर्बंकर चन्द्रप्रभ शुक्रपक्ष के बन्द्र की भौति दिन प्रतिक्षित बृद्धिगत होने लगे। सुपार्बनाब हीर्बंकर के मोक्षामन पक्षात ६०० करोड़ सालरेपम बीत काने पर धनावान बन्द्रप्रभ लोकेस हुए। उनकी आयु दस लाख पूर्व थी, १५० चतुत्र (=१५०० फुट, ४५० धीटर) केबा उनका शरीर था। संन्द्रसंक्षा केबा चन्द्रप्रभ का बहु शरीर चन्द्र से भी अधिक कानित्वान एवं अधिक सीव्य बा, और उनके भीता की भावलेखा तो उससे भी अधिक उनक्कल बी। उन अमृतभोबी महात्या के शरीर से मानो अमृत क्षता था। देवियों उन्हें आनन्द से प्रीका करातीं, बुलाती, भारतभीत गातीं और पशुर बार्तालाए क्षार उनके अभूत क्षता था। देवियों उन्हें आनन्द से प्रीका करातीं, बुलाती, भारतभीत गातीं और पशुर बार्तालाए क्षार उनके अभूत क्षता था।



झूले झूलो रे झूलो, प्रमुखी झूलो रे झूलो नानकडा है जिन-राजा, जानझूले झूलो...प्रमु झूलो रे झूलो नाता झूलावे, देवी झूलावे, झाबी श्री झूलावे...कुंवर झूलो रे झूलो केवलजान में कृदका मारकर सम्पक्तित झूले झूलावो...प्रमुखी... आंकारो ज्यों चंद्र झूले, प्रमु चैतन्वझूले झूलो...प्रमु झूलो रे झूलो

अरहा, तीर्षकर के सात्रिध्य में रहकर उनकी सेवा का सीभाग्य मिलने से अपनी देवी ध्यार्थ को भी वे धन्य मानती थीं। ऐसा सीमाग्य क्या स्वां की सारी देवियों के प्राप्त होता है? नहीं; महाभाग्यवती कुमारिका मोकागिनी देवियों को ही वह लाभ मिलता है। बीपर्याय को निंद्य माना गया है, परन्तु वह बात न देवियों को इन्द्रानी को था लक्ष्मणामाता को लागू नहीं होती थी। माता-लक्ष्मणादेवी तो लीर्षकर की माता बनकर जगत की सर्वश्रेष्ठ गारी वन गई बीं; और उनकी पर्याय धन्य है-ऐसा इन्होंने भी स्वीकार किया था।

चन्तुनगर सकको आनिवत करते हुए एस रहे थे। किस प्रकार मूल्यवान रूप कीईप्रसों के बीच एक गांव से पूस्से ग्रांव में फिराता रहता है और जीहरी उसे देखकर प्रसस्त होते हैं, उसी प्रकार उस तीर्वकर पन को भी राकारिवार के लोग हाबोहाव लेकर आनिवार होते वे। उन वार-चन्न के सम्ब देव-कारक (बारक का रूप धारण किसे हुए देश) आन-वकारी खेल-चुन कारें, कभी छोटे से हाबी का कम चारण करके उन्हें सुत्र में लेकर हुलाते; कभी गणवान कम्ब भी देखें के बिने हुए बाह्य बनाते और मोस्स केलावरीका समीत स्थार भीताताम सोवास्त्र हो, बातो हो किन् आहे. बारो आहे. स्वर्धन में अला अवस्था का उपका कर और विकास का भी अवसी कार्य !! ...करों सीबीवर बन्दे से वर्ष से लोगों को उनकी विकासकी का बाबत विकास मारा । अर्था में बीवर के काम स्वाप को देशने-केरने केरने केरना यह बोर्ड सामास बात है। सारते संबंधर के जीवन्यन समाव असेवारत सरी में भारतोत्र के बीची को उन अस्पी सीवीवर के कर्मन का सक्तमान प्राप्त करना। मात्र अस्त्रपति के ही नहीं कर देशान्यर से भी हकारी मध्य जीव विविद्य अमेर क्ष्मित केन राज्यासम् के प्रांतम में उपन्नी के। अस्तिनित राज्यास क्रांत-अभी राज्यासम के बारेको में अने रक्षा रजे लॉन केरे को बारी प्रकार के बारा आकर उसरे विस्ते और पालकारे वार्तालाय थी करते। अला. कोटे-मे परमात्मा के वर्तन पाक्स भारत के लोग करतर्थ हो बाते थे। है तीर्थंकर राजकारार कभी-कभी हाथी पर सवकर नगर में बसने निकानते तब नगरवासी उन्हें केन्द्रकर अन्यस आवन्द पाप्त करते। अस. संस्थे-विको भगसात उनके सामात सर्गतों में को आवन्त पाप्त होता होगा उसका क्या कहना!! बचपन में 'जलकीडा' तो करते. परन्त 'जडकीडा' कभी नहीं करते. थे।गंगा नदी तो राजगहल को छकर है। बहती थी: कभी-कभी चन्द्रकमार उसमें नीका विद्वार करते। प्रभ चरणों के स्पर्श से गंगानदी पावन बनती: और संपावत: क्यों से लोग मंगाञ्चन की प्रक्रिया गाने लगे। वे लाइले राजकमार कभी-कभी सक्क में क्यकार किय काते. तब साता सक्कारा उन्हें कंडने **कारी** और 'बेटर चन्द्र अने चन्द्र!' ऐसा कालज कलार्सी उन्हें दिवन करके फिर अध्यक्त 'सी भी ' काले हार चन्द्रकमार शाहर आकर अनमें लिपट बाते। इस प्रकार बाललीमा वारा माना को आमरिवत काते थे। माँ उन्में उत्पन्न अतिवास्मान्य से सम्बद्धाः सिम्पा हाथ प्रेयक्तः आपार क्रोह की वर्षा क्यांनी थीं।

### चन्द्रप्रभ का पंचम गुणस्यान-आरोहण और राज्याभिषेक

बालागीलाओं तथा किङ्कोलों हारा सक्को आंतन्तिय करते-करते कव वे आढ वर्ष के हुए सब सहजब्दित से स्वयमेव देशक्षत धारण करके पंचम गुणक्यान में पहुँचे। पहले चार कवायों का हो अभावा किया ही या, अब दूसरे चार कवायों का नाश करके आस्प्रतायना में अंगे बढ़े। असी आढ वर्ष की आबु में तो आठ कवायों को तोड़ दिवा। उनका बीकन निष्पाप-पत्नित्र तो वा ही, उसीमें देशक्षत धारण करने से उनकी विवादि दिशोच बढ़ गई।

पुणों में मुक्तिया होते-होते थे उन बाल्क्यपु ने अब कुवाबस्था में प्रवेश किया और राकसभा के कार्यों में भी भाग तेने हते। महारावा ने उनका विकाद भी कर दिया; यदायि उनको हनिज्यिक्यों की बच्चा नहीं थी और न प्रवा से कोई कर होने की आवस्कता थी; उनका मन से ओवस्तवानी में ही आसक्त था।

राज्यकुमार बन्नाहम् की ज्ञातु का चतुर्व भाग अर्थात् काई लाखा पूर्व व्यक्षेत्र हो गये तब महाराज्यं महारोजने बालसूत्र से उनका राज्याधिकेक किया। प्रवासक अति प्रसन्न हुए, बास्तव में तो वे प्रवा के क्षय-विद्यासन पर किरावते थे। और, बन्म से डी इन्ह्र किन्का सेन्यकं स्त्र हो ऐसे वे प्रगणान मात्र बन्तुपूर्वी ज्ञावा काशोदेश के ही नहीं, जिलोकाधिपति थे। शब्य-वासन के साथ-साथ वे धार्मश्यसन थी बाढी थे।

अब चलो...चन्द्रपम महाराजा के राजदरकार में...

अहा, महाराजा चन्द्रप्रभ का राजवरजार कैसा भव्य है! उसकी शोधा अवस्ता है! परन्तु उनकी

राजेक्सभा में राजकार्य की चर्चा कम ही होती है, क्योंकि प्रजावन सर्व प्रकार से सुखी हैं। कहीं भी सुद्ध, अकाल, रोग वा लूटपाट आदि कोई हुख वा धय नहीं है, इसलिये पजा को कोई शिकायत करना नहीं रहा है। राज्य सुव्यवस्थित चल रहा है; इसलिये तत्सानच्यी विशेष चर्चा की राजस्थ्य में आवश्यकता ही नहीं होती। अस्तु राजसभामें भी अधिकांश धर्मचर्चा होती है; सब जिनक्ष्में की महिला गाते हैं, और कभी-कभी तो महाराजा चन्नप्रभ स्वयं वैतन्यतस्थ की सुंवरता का अवसुत वर्णन करते हैं तब उनके श्रीसुख से बैतन्य महिमा सुनकर सभा के लोग मुख हो जाते हैं। चली, हम भी उनके एक मध्र गीत का रासस्वादन करें —

आतमा आतमा आतमारे...आहो अच्चुत विदानन्द आतथा...
जिसे देखने से होगा परमातमारे...आहो अच्चुत विदानन्द आतथा..
धर्मात्मा जीव बन, अपने में लीन हो...स्वरूप से बाहर घटक ना रे..आहो
सम्बद्ध दृष्टि बन, ध्रमणा को यूक्त, आनन्द स्वरूप में लीन हो रे..आहो
हानस्वरूपी आनन्द का सागर, उछला है उसमें तू मा हो रे..आहो
जवसर आनन्द का प्राप्त हुआ है, हांत स्वरूप में स्थिर हो रे..आहो
आतमसाम यह संदर स्वरूपी देखो निज औतर में रे..आहो
आतमसाम यह संदर स्वरूपी देखों निज औतर में रे..आहो

मानो मधुर चैतन्य की बंशी बज रही हो इस प्रकार प्रभु आत्मारीत गाते थे। प्रभु के श्रीमुख से चैतन्यमिष्टिमा सुनते-सुनते कुछ जीव अंतरकी गहराई में उतरकर आत्मानुभव भी कर लेते थे...मानो माणवान ने अभी से धर्मतीर्थ का प्रवर्तन प्रराभ कर दिया हो। इस प्रकार उनके प्रताभ से राजसभा भी धर्मसभा की धरीत शोभायमान हो उठती थी। चन्द्रपुरी में सच्चमुंच धर्मराज्य था। वहीं के नागरिक वास्तव में भाम्यशाली थे कि बिन्हें तीर्थंकर के दर्शन का और उनके साथ वार्तालाप करने तथा धर्मश्रवण का महाभाग्य भी प्रपत होता था।

#### महाराजा चन्द्रपथ का वैराग्य

. इस प्रकार सुखपूर्वक राज्य करते-करते दूसरे पाँच लाख पूर्व बीत गये। दस लाख में से साढ़े सात साख पूर्व की आयु बीत गाँ; तब एक दिन वन्द्रप्रभ महाराजा का दस्तार लगा था, आज उनका कन्मदिन (पीच कृष्णा एकादर्शी) था; इसलिये आनन्दोत्सव हो रहा था...इतने में अचानक एक आश्चर्यकनक घटना हुई। क्या हुआ? वह सुनो।

एक अस्थान तृद्ध भवभीत पुरुष लकड़ी के सहारे राजसभा में आया और महाराज चन्द्राभ को कमस्कार करके कीपी-कीपते हु:खपुर्वक कहने लगा-हे महाराज! आय देवों से भी पूज्य हैं, आपका इंदय दयातु है, आप शाणागत-प्रतिपालक हो; प्रचा के दु:ख दूर करने वाले हो। है देव! मैं आति सीम एवं भवभीत हैं, आप भेरी रक्षा करों, पुढ़ो बचा लो!

महाराजा ने दयाभरी दृष्टि से पूछा-भाई। क्या दु:ख है तुझे। किसका भय है?

पुदा शावाण जीरता: हे क्यांगी सक निर्मितशानी ने पुत्रको कहा है कि आम तिर्मित है ति पुत्र हो नामगी; इस्किन मैं नृत्यु हो भवनीत है; किसी विवयमें पुत्र मृत्यु से कमा रिनियों। कोर्री क्या मानके देखते तुर पृत्यु होने मार कारोगी? हे स्थानी। विरं आग पुत्रे पृत्यु से नहीं कथा सके तो किर आग 'पृत्युक्त' बैसो स्वामारी?



एक मंत्री ब्राह्मण की उस बात का उत्तर देने लगा: हे बड़ी प्रैर्थ रख! आबु पूर्ण होने पर मृत्यु तो सभी प्राणियों की होती ही है। उस मृत्यु से इन्द्र नोत्त्र वा विनेन्द्र भी नहीं बचा सकते। भगवानं वन्त्रप्प महाराजा ने आत्मसाधना द्वारा मोक्को साधकर मृत्यु पर विवय प्राप्त की है, इसलिये वे मृत्युंक्य हैं-न कि दूसरे जीवों को मृत्यु से बचा लगक हात्यु हैं, इतना अवस्य है कि उनके कसलायें हुए मोक्कामण की जो उपासना को वह मृत्यु को जीतकर अधायद प्राप्त कर सकता है। भगवान तो जगत को मार्ग बतलानेवाले हैं पत्त्व जगत के कर्ता-हर्ता नहीं हैं।

मंत्री का उत्तर पूरा होने से पूर्व ही वह झाझण केशधारी पुरुव अवानक अंतर्धान हो गया सभाजन एकदम आश्चर्यविकत हो गये; परन्तु महाराज चन्द्रप्रभ तो अतिगंभीर होकर किसी गर्हर विवार में उत्तर गये थे।

ताब अविधिशान द्वारा सब वृत्तांत जाननेवालें महाराज धन्द्रप्रभ धीर-गाम्मीर स्वर में बोले-सुनी ! हे सभाजनों ! यह जो तृद्ध ब्राहण आवा था, वह कोई मनुष्य नहीं, किन्तु स्वर्ग; से एक देव मुझे दैराव्य जागृत फरने के लिये वह वेश धारण करके आया था और जीवन की साणमंगुरता बराताने के लिये असे यह पुत्ति की थी; वह अपना कार्यपूर्ण करके चला गया। सच ही है-संसारी प्राणियों का बीवन अनित्य है। अरे, स्वर्गलोक के देव भले ही असंख्य वर्षों की आयुवाले होते हैं; परन्तु अन्त में तो वह भी विनवह है; आयु पूर्ण होने पर उन देवों को या इन्द्र को भी कोई बचा नहीं सकता। इसलिये इस जीवन में आरमसाध्या पूर्ण करके हम भववाक के अन्य-मरण का अन्त कर लेना है। उसी के बहरे विवार में हैं तहाँच बगा भेरा यह अवकार पूर्ण परालम्बद की साधना के लिये है, इस संस्ता में रहने के लिये नहीं। प्रीन सवाध्यद में बहुत वर्षों विद्या विदे हैं इन्द्र की आहा से वह धर्मावि नामका देव ब्राह्मण का रूप बारण करके हुन्ने राज्योगी के विरक्त करने के लिये आवा चा मुझमें कैराव्य वागृत करके वह चला यक्या अभी तक हुन्ने सिन सुधामुम कर्मों ने संसार-समण कराया है उन सर्व कर्मों को क्षेत्रका...अके वित्र में मान ही हिन्तिका पारण करकेगा।

समाजन से प्रमु की बात सुनकर एकवान बकित हो गये कि अरे, यह कैसी बात ! बस, प्रमु का विश्व क्षणमर में संसार से बिरक हो गया; अब अर्जु कोई रोक नंहीं सकेगा। उन चनराज करे अब गृहवास के पिंचरे में केलू करके नहीं रखा का सकता। अनेक प्रवासन तो प्रमु की परस्त्रात कैरान्य मुद्रा वेखकर प्रसन्न हो उठे और सब्बं बी, केंद्रान्य प्रान्त करके प्रभुक्त साथ जिनवींक्षा लेने की भावना थाने स्वास सारी राज्युभग क्षणमात्र में कैरान्यसमा में परिवर्तित हो गई। प्रमु के बन्नोत्सव का दिन कैरान्यमय विकरींक्षाकर किन का गंवा। श्री चन्द्रप्रभ के वैराग्य का प्रसंग उत्तरपुराणमे अन्य रीति से अस्ता है, वह ऐसा है-



महाराज वन्द्रप्रभ एक दिन वर्षण में अप्नम कुंख रहे थे उस दिन प्रशु का अम्मिन को। प्रशु की दर्पण के प्रतिक्रिय में किरोचता विद्यानों से अमें एक साथ दो प्रतिक्रिय दिखानी दे हैं हों! आखर्ष से लिकारी पर उन्हें जितिकार दिखानी दे हैं हों! आखर्ष से लिकारी दिशे! पर उन्हें जितिकारण हुआ, अपने पूर्वभव विद्यानी दिशे! चक्रवर्ती का धंव, मुनिदशा एव देवश्तोक का विव्यव्यव उन्होंने देखे! वे जिनकार करने लगे कि-अरे, चक्रवर्ती कोर देवशोक के विव्य भय भी सामपूर है-नश्वर हैं, वहीं और रामपा की बचा विस्तात? अरे, ऐसे सुखको सुख्क केंस् कहा जाय कि जो आला में से उत्पन्न नहीं हुआ हो और पराधीन होने? ऐसी लक्ष्मी को लक्ष्मी कीन कहे कि विस्ता मोह कुंकराजान-लक्ष्मी को रोकता हो? ऐसे बन्धुकन किसें काम के विनका वियोग हो जाय! आला से उत्पन्न किसें काम के विनका वियोग हो जाय! आला से उत्पन्न किसें काम के विनका वियोग हो जाय! आला से उत्पन्न किसें काम के विनका वियोग हो जाय! आला

केवलज्ञान-सम्पदा ही आत्मा की सच्ची सम्पदा है और सम्वस्त्वादि अनन्त गुणपरिवार ही आत्मा का सच्चा परिवार है। और ! ऐसा संसार जीवन किस कामका कि आयु का अत होने पर जिसका अत हो बाय! जो आयु के आपीन नहीं है ऐसा अन्त सिद्ध जीवन ही आत्मा का सच्चा जीवन है। अप-भव-भवने देहादि सयोग कैसे बदलते रहते हैं!-तथापि मैं तो वही है,-वैतन्य स्वकप मेरा आत्मा ही मेरे लिये अध्यक्ष है.

मेरा सुशास्त्रत एक दर्शन-ज्ञान सञ्चल जीव है; शेष सब संबोग लक्षण बाद सबसे बाह्य है।

और पुण्यफल का उपभोग भी अधुव है, वह बीव को खिल एव व्याकुल करता है, बीतरागी केवलानमें ही खेद और बकान रहित धुबसुखका उपभोग है। उसे प्रान्त करने हेतु मैं आज ही बारित अगीकार करके मोशको साधुँगा। भगवान जन्त्रभ ऐसा विचार रहे हैं कि इतने में मोशको दूरों को खेळा, उस प्रभुक बुलाने आ पहुँची। प्रभु मोशकारी, देश तक खे ही दौरता लेने को सेवार दुरा उसी समझ अवधिकान से वह जानकर सीकारिक देव वहीं आ पहुँचे। ह्राह्मलोक नोमके पीचाँ कंकों में आठ प्रकार के साखों लोकों तक देव रहते हैं। वे देवाँच उपशात परिणामी, बारह आंग इन्नथरी, बैसागी, ह्राह्मकार है साखों लोकोतिक देव एकमात्र तीयंकर देनके दौरता करनाणका के अतिरिक्त अन्य किसी अवसर कर प्रपालोक में साई आते। चन्त्रभा की सेवार देश के अवसर पर वे लौकारिक देव कन्द्रपुरी में आये और प्रभु को बन्दन करके सुतिपूर्वक देशाय की अनुसोदन करने साने हों सो

सुख-दु:ख में जीव अकेला, अन्ये-मरे जीव अकेला; है भवचनण में अकेला, अह मोहा में ची अकेला।

है जिनेन्द्र प्रभो । आत्मा के एकत्व को जानकर आप वो वैदाग्य भावना भा रहे हैं वह प्रशस्त्रवीय है। आपका चारित्रदशा सैम्बन्धी निष्ठय अति प्रशस्त्रनीय एवं मंगलकारी है, आपका **चारित्र वगत** के बोर्कोंकोर और बारकारकारण है। कर भी उसी कार्यकारण की भागता धारे हैं। उसी । आप प्रति केंकर शक्रीपर्याग कर अस्त्रकारमें ही केवारकान प्राप्त करेंगे और विकास्त्रनि प्राप्त भएकोत्र के भव्यजीवों के विभो प्रोक्ताकरी कर प्रकृति करेंगे । अपना है जासकर अस्तार ।

इस प्रकार कैरान्य की अवसोत्यन करके के लोकांत्रिक देव करने गये और उसी ही समय दीवत देश हैंची विश्वीकर लेका कमाहि हैन भी क्षारी पश्चित अपोलंबर की अपेक्स कर कर के उत्पास की व्यासका किन प्रकार की थी। शोलांसात का अन्यत केलंकर अनेक राजा तका प्रकारन कैराना को पापर मा और प्रथा का अस्तारण काके कार्ये करने की हैतार का



प्रथ धनगमन हेत क्य पालकी में आक्य हर उस कारत कर है उसी अवसे बाह का सवार विया और महीं। प्रश्नेक लोध में अध्या शास देशर इन्ह ने भव से पार होने के लिये उनका अवस्तानन सिवा। हे प्रधो । आपकी सेवा का ऐसा सीधामा करें करी से ? धवचक से बटकर मोद्यपरी की ओर प्रयाण करने के लिये यह आपका अन्तिम वाहन - सवारी है। इस बाह्य हो अपने हर्सों या उत्पन्न ब्रांगा जीवन धरन हो गबा!' - ऐसी भावना भाते-भाते पहले तका पालकी उठाकर चले और फिर देखों ने का लेकर आकाश्वरण से गाउन किया। चैतन्यमाधना के विकल

कार्य हेत प्रथ बनगमन के लिवे किस पालकी में आकृत हुए कर पालकी 'विमाला' के नाम से प्रक्रिक हाँ। उसमें बैठे-बैठे भगवान वैराध्यभावना धाते थे।

भगवान चन्द्रप्रभ की भागी हुई बारह वैराग्य भावनाएँ



## (राग-हरिगीत)

- (१) जो ज्ञान-दर्शन माहरा ते श्रुव मार्ठ रूप छे; एकत्व छुंने शूद्ध छुं, बस, ओ ज मार्टुरूप छे।
- (२) चेतनमयी मुज आत्ममां रिश्वत धई रहेनार हुं;नथी शरण जोतुं कोईनुं बस, शरण आतम्परामनुं।
- (३) एकत्व जाणी आत्मनुं बस ! लीन हुँ मुज आत्ममा; अन्यत्व सौ परभावधी, संयोगनुं तो नाम कर्या?
- (४) आ देह ने बली राग ते सी चेतनाथी अन्य छे; अर्मा तथी कंई सुख मार्ह, चिन्तवुं मुज आस्पने।
- (५) भवस्रक्रमां भमवा छतां परमातमा मुज पासमा; हुं ध्यावतो निज आत्मने बस, जई रह्यो छुं मोक्षमां।
- (६) शुच्चिरुप मारो आतमा, हुं मिलनने स्पर्शु नहीं; धाबो अशुच्चि रागना, ते आत्ममां लाबुं नहीं।

# [हरख हवे तु हिन्दुस्तान-राग]

- (७) ज्ञानतणी नौकामां बेठो, आग्नव सर्वे दूर धया;भवधी छूटी मोक्षे चाल्यो, दु:खडा मारा दूर धया।
- (८) संवर छे मुज परमित्र ने हुं ज स्वयं बस संवर छुं;सम्बक्तमी बाल धरीने, आस्ववने अटकावुं छुं।
- (९) रत्नत्रयमां वृद्धि करतां, कर्मो झर-झर तृटी पडे; परीपद्वोने सहतो आतम मुक्तिपुरीमां आवी रहे।
- (१०) लोकभ्रमण हवे नथी-नथी, बस<sup>ा</sup> लोकशिखरमां जावुं छे; सादि-अनेत बस सुख ज वेदी, सिद्धपुरीमां वससुं छे।
  - (११) मुज आसमनी धर्म ज चेतन, दर्शन-चरित-ज्ञान छे; क्षत्रा धरम छे मुज आसमनो, राग रहित वीतराग छे।
  - (१२) भले बोधि छे दुर्लभ पण ते प्राप्त क्षती जिनमारगमां; धन्य बन्यो हुं बोधि पामी आनंद जाग्यो आतममां। नषीः सुंदर केई जगमां बीखुं, बोधि मारी सुंदर छे; जे बोधिना परम बोधधी मुक्ति मारी अंदर छे;

## [इति तीर्वकर-वैराम्य जिल्लान]

[उपरोक्त भावनाओं को मुमुखु कण्डस्थ कर लें, बीवनमें सदा उपयोगी हैं।]

ऐसी वैहान्य काश्रमारी भारो हुए कानान 'सकस्तकातु' नामका कामें पथारे : विका प्रकार सकराजातुओं में सर्च प्रकार के पूर्णीकारी से खिला काता-था, उसी प्रकार प्रगावन के अंतर-वन में भी सर्च मासुकी में सुन्दला से खिला पुजा स्तावय-पुकारण बीजन-जबात सुनोभित को रहा था। अकर, वैतन्य की अक्टाम कीया में माना सामा क्रानिशा को प्रकार है!

दीक्षाक्षव में हवारों-त्याकों देव और मुख्य, अरे बन के पशु भी, प्रयुक्ती वैर्सम्प्रपृत्ति को अति
आधार्यपूर्वक निहार रहे थे...इन्द्रिव विषयों को तथा उत्तम एकपोगों को भी छोड़कर यह महारूपा कोई
दिव्य साधना कर रहे हैं, तो उस साधनामें इन्द्रिव विषयों से पार कोई अधि-त्य-अवीन्द्रिव परम सुख
प्राप्त होता होगा! इस प्रकार अनेक बीवों को असमा के अतीन्द्रिय सुख की प्रति हो बातों की और
उनका विषयों से विराह होता था। प्रभुने समस्त राजवेश्वस्तित वक्षादि सर्व परिग्रह का तथाग किया
और 'उ- नमः सिद्धेष्या' ऐसे सिद्ध भगवन्तों को नमस्कार करके स्वयं मुनिदीक्षा अंगीकार की। उनके
साथ दूसरे एक हजार मुमुख बीव भी विनयीक्षा तेकर मुनि बुए। मुनिराज बन्द्रप्रभ को व्यानक्य
सुष्टोपयोग में दुस्ता सातवी गुणस्थान, मनःपर्वयक्षान तथा अनेक लिब्बियी-सब एकसम्ब प्रगट हुए।
मुनिराज का अप्यास तो उन्होंने पूर्वभवों में किया ही था, तबुपरान्त विशेष मुद्धिपूर्वक वे केवस्त्रान साधने को तरपर हए।

## धन्य चन्द्रप्रभ-मनि भगवन्त...उन्हें नमस्कार हो !

मुनिदशा में दो उपवासों के पश्चात् प्रथम पारणा कराने का (-आहारदान का) महान लाभ निलिनपुरके सोमदत्त राजांक प्राप्त हुआ; उस समय रत्नथृष्टि आदि पंचाश्चर्य द्वारा देवों ने भी उस दान की महिमा की। ध्यान के बल से प्रभुने उत्तमक्षमादि धर्मों की अराधना प्राप्त की और क्रोचादि कत्वायों को मृतदुत्य कर दिया। पश्चात् शुक्रप्यान द्वारा पुकार कर प्रभुने केवलहान को बुलाया; इसलिये वह केवलहान नवलिया तथा तीर्थकर पद को साथ लेकर, अति शीप्रता से निकट आ रहा था। उनका केवायन-कवच हतना हुद था कि कोई उपसर्ग या परीवह उनकी आत्मसाधना को प्रभावित नहीं कर सकता

मुनिदराा में भी प्रभुका प्रभाव अधिनत्य था। अनेक पुनि उनकी शरण में आते और बिना बोलें प्रभुक हर्मनामात्र से भी उनको सुक्त तस्वों का समाधान हो बाता। प्रभुको स्वयं तो कोई शका थी नहीं और उसके निकट आनेकाले बीकों के अंतर में तस्वसावन्यी कोइ शंका नहीं एसी थी। और, उनके शरीर का स्पर्श करके वो बाबु आती थी...उसके द्वारा भी रोगी के सर्व रोग पुर हो जाते थे; ऐसी अनेक लक्ष्मियी होनेपर भी प्रभुको उनका एका नहीं था, उनका चिन्न हो कैक्टनस्विक्य की साधना में लीन था।

साधक मुनिवसा में चन्छाम तीन मास तक रहे...पक्षात् चैत्र कृष्णा सप्तामी को केक्सज़ान प्राप्त करने को कदिवा हुए...क्षाक्रमेणी बढ़ने को तत्यत हुए। ब्राधिक सम्वक्त दो वे पहले से ही प्राप्त कर चुके थे; अब बैदान के परमान्यकान को तत्यता से ध्याते हुए मुनियब चन्छाम मोझ की होणी कहा है। चारिक को का चार्च को स्थान किया और उन्हें होणी चक्के सभी। चारिक को क्षा का क्षा करते के निर्मे मुक्कानान्यक को स्थान किया और उन्हें सुक्ता का 'अपूर्व परिणाम' हुए। अक्तम मुगलकान में प्रवेश किया। की को संप्त मीक्रता से दूटने हागा...सुरत वे नवर्व कुप्तकान में पहुँचे। अक्ता, अब उन्हों केमा विचा होणी का मंत्र के अभी वक्त (असंक्रा वर्षों के स्थान कर पत्र। विस्तकी परिणाम कर कर पत्र। विस्तकी परिणाम कर सुक्त के से स्थान कर पत्र। विस्तकी परिणाम की को स्थान हुए को तीर्कन प्रवृक्त का से अंच का व्या। केमा को को से सुक्त को को साम को हो को अस्त मुक्त को साम वार्ष हो केमा है स्थान स्थान को को साम को हो केमा सुक्त को सीर्कन सुक्त का सो क्षेप क्यों हुए को साम की की स्थान को हुए हुए को तीर्कन प्रवृक्त का सी क्षेप क्यों हुए को साम की सी

क्रोध, मान और मायाक्य कवायों का तो उन्होंने सर्कवा अभाव किया और फिर वसवें गुणस्थानों में सुक्य लोग को भी छोड़कर सर्व कवायरिंठा अवकाय-बीतराग हुए। कसी खण, बीचमें ध्याएकों गुणस्थान को स्थारी किये बिना सीचे बीगमीड़कर बारहमें गुणस्थान में आते और अधिराधिका से (भराक क्रम्बने माव में) रोच पाति कर्मों को तोड़कर तेरहमें गुणस्थान में पर्वुचकर सर्वव-प्रधासमा बन गये। अक्षड़ा! धन्य बा वह क्षण! कृत्यकृत्य बा वह परमास्थाय! बहीं सर्वमाय अस्पन्त सुद्ध एवं क्रता-ब्रह्मक्य करित थे, और साथ डी असीन्द्रिय सुख भी पूर्णताकम पराकाड़ा को प्राप्त हुआ बा; वे 'क्यबंचू' अम्बनन थे, क्योंकि सर्वद्राता के लिये उन्होंने अपने आत्मस्थामव के अतिरिक्त किसी अन्य का अवस्थानन नहीं किया था। महान स्न्त भी उस वाच की असीम्बन करते हैं कि—

अतिशय आत्म समुश्चित, विषयातीत, अनुपप्प और अनन्ता।
तथा अविश्वित्र सीख्य, मुद्योपयोग्प्रसिद्धां को।
याँ वह लक्ष्मस्वपावी, हो सर्वज्ञ, सर्वलोकपति पृथितः।
स्वपयम् आप बनता 'स्वपंपू' याँ कहा जिनवर ने।।
प्रशीणधातिकपं जो, अनन्त, उस्तवपीय, अति तेजस्य।
अतिशिय हुआ है सो जान-सीख्यकप परिणयता।

अहा, उस ज्ञान और सुख की महिमा का क्या कहना !-बिसकी पहिचान और प्रतीति करने पर पुमुखु जीकको स्वयं भी अतीन्त्रिय ज्ञान एवं अतीन्त्रिय सुख का स्वाद आ जाता है और्वात् सम्यप्टर्शन हो जाता है।

चन्द्रप्रभ भगवान सर्वेत्र हुए। सर्वेत्र होते ही उनका महान आनन्दसागर मानो समस्त लोकमें उमझ पड़ा हो तदनुसार क्षणभर के लिये तीनों लोकके सर्व बीवों में दो घड़ी के लिये साता का बातावरण छा गया....राक के जीव भी उस साता के घेदन से आधर्यचिकत हो गये और विकेन्द्रमहिमा का चिंतवन करते-करते सुख्यस्वभावी आल्पा की त्रीति करके कितने ही जीवों ने सम्याचर्यन प्राप्त कर लिया...उसी प्रकार देवों में, मुख्यों में तथा तिषीचों में भी अनेक जीव धर्म को प्राप्त हुए...आठवें तीर्यंकर के धर्मकुक्ता प्रवर्तन होने लगा।

कंबराजानी तीर्थंकर प्रभु की महिमा के समक्ष मानो नबीमूत हुआ जा रहा हो तदनुसार इन्द्र का आसन बोल उठा. उस काल इन्द्र ने तीर्थंकर प्रभु के केवराज्ञान कल्यापक का प्रसंग जानकर, तुरना इन्द्रासन से नीथे उतरकर अदभुत महिमासहित आनन्यपूर्वक उन स्वव्हेंदेव को नमस्कार किया और अनेक देवाँसहित कन्द्रप्रभ के केवराज्ञान की पूजा करने मध्यालोक में आया।

प्रभुते चन्तपुरी के जिस बनमें मुनिवीक्षा ग्रहण की थी उसी बनमें (चैनकृष्णा सरतानी के दिन) केवरखान प्राप्त किया। इन की आंधा से कुबेरने अवसूत शोभावमान समवसरण की रणना की; मानो स्वर्गालोक की समस्त शोभा को यही ग्रमु की सेवा में उतार दिवा हो...और तीर्वकरदेव के सुवीण से उस समवसरण-पर्म दरवार की शोभा ऐसी बढ़ गई कि से से सेवाकर स्वयं इन्द्र को भी आहमें बुको कि न्देसी अवस्तुत-सुन्दर एवना करने की हमारी शक्ति नहीं है, वह अवसूत रचना हो तीर्वकरदेव के पुण्याताप से ही हुई है। अहा इन्द्र भी विसे देखकर आहर्वकित हो बाब उस समबसरण की और उन भगवान की शोभा कैसी होगी!! विसकी महिमा विचारने से मुमुख को बैसन्त की महिमा रच्छ में अभि अमेर सम्ववस्त हो बाब उस समबसरण की और उन भगवान की शोभा कैसी होगी!! विसकी महिमा विचारने से मुमुख को बैसन्त की महिमा रच्छ में

बाह रे बाह !...सम्बंदसण हाथा है...जह को संस्था बर्म की बुकान है, जहीं 'आरम्पनेची मुमुख' को सन काहे फैरान्यकन मिलते हैं। काहाक की तह कम्मिन्सी साढ़े आठ बोजन विस्तार में फैर्टी थीं; बीजीवीच समावारणे...का स्पर्ध किसी सिद्ध ही बीकाम प्रभु कैसन के सीन्दर्श पिखरण से किसा रहे को क्रांत कर के सीन्दर्श के सीन्दर्श को सीन्दर्श कर सीन्दर्श के सीन्दर्श को सीन्दर्श के सीन्दर्श को सीन्दर्श के सीन्दर्श को सीन्दर्श के सीन्दर्श को सीन्दर्

'अशोक बृख' प्रस्ततापूर्वक ऐसा कह रहा था कि-सर्वद्र भगवान की निकटता पाकर में 'अशोक' बन गया है। हे भव्य बीबो! हुम भी भगवान के साक्रिय्य में आओ! प्रभुका साक्रिय्य प्राप्त करके तह भी अ-बीक (बोक्सहित, आन्वरूप) बन बाओंगे।

तथा 'हुंदुभि बाहा' दिव्य नाद द्वारा ऐसी घोंचणा कर रहे वे कि-इन किनेन्द्र भगवान ने मोह राष्ट्र को बोतकर कैक्स्प-साग्राज्य प्राप्त किया है न्युम भी मोहविकेता होने के लिये इन प्रमुके मार्ग में आजो।

देव-मनुष्य-तिमैचो की समूह चन्द्रप्रभ भगवान के वर्गन हेतु उसकु रही थीं। यद्यांप समवसरण की शोभा अद्भुत बी, तथाप्रि भुमुखु बीबों का चित्त उसमें नहीं रमाता था, क्योंकि उनका मन तो भगवान के दर्शनों में ही रुगा था और सब उनकी दिव्यव्यति सुनने को आहुर थे।

प्रवाग, इन्ह्र ने हाथ बोड्कर तीर्थंकर-सर्वंद्र परामत्या की स्तृति की-अहो देव! आज आपने परामत्वस्य प्राप्त किया, चार पाति कर्मी का नाश करके आप 'अरिहता' को। उत्कृष्ट क्षान-दर्शन-सुख-वीर्य पर अनत चतुष्टध आतमामें से प्राप्ट किये। उस चैतन्य बतुष्टध द्वारा आप नितर प्रकाशमान हो। हे देव! मि आपका नाम 'चन्द्र-प्रभ' किना विचार हो खा दिया है, क्योंकि चन्द्र तो मात्र रात्रि में ही प्रकाशित होता है व्यक्ति अप तो चेतन्त्रप्रकाश द्वारा निरंतर दिल्पाय प्रकाशमान हो, इसिलें आपका नाम 'सूर्य-चन्द्रप्रभ' खना चाहित, मात्र चन्द्रप्रभ नहीं। प्रभों अप इस भरतकेत्र के अष्टम तीर्थंकर हो। आपकी दिल्यायनि द्वारा क्यानेत्र का पान करने के लिखे हम स्वा स्थानन आतुर है. इसिलेंब हे विकेश्वर देव! अपने दिल्य उपनेत्र द्वारा हमी कराई कराई कीर्योग

#### तीर्थंका सन्दर्भ की धर्मदेशना

इन द्वारा प्रार्थना किले जाने पर किस प्रकार चन्द्रपासे शीतरस अपूत इस्ता है दैसे ही चन्द्रप्रभ सगावान के सर्जीग से अंति सपुर दिव्याच्यनि खिले लगी...वीतरासी अपूत इसने लगा. सारी सभा आनन्द्रपत्र बातासरण में स्वन्य हीकर प्रशुसन्युख हृष्टि से एकाग्र होकर विष्यवाणी सुनने लगी। बारों दिशाओं से प्रपुक्त साम्रात् रहने हो सकते थे; चारों और बैठे हुए समावानों को ऐसा त्याता था कि भगवान हमसे ही सन्युख विरावमान हैं...हमारी भाषानें हमें ही उपवेश दे रहे हैं। धगवान ने उपदेश में बीवाहि तस्त्रों का स्वकृत्य बातरावा, असमें हुद्ध वैकृत्य का अपार निववैधव दाशाकर उसका अनुभव करना ककारी

- (१) 'सर्' क्यत में बीच और अजीन ऐसे दो प्रकार के तत्त्व हैं।
- (२) वे प्रत्येक अध्ये-अपने उत्पाद-व्यय-प्रयत्व सहित है।
- (क) उनमें को बेसदाहि कर बीब है।
- (v) बीब अनन्यानंस्य हैं, उनमें अनन्त्र बीब मुक्त हैं, और उनसे अनन्त्यूने बीव संसारी हैं।

- (५) प्रत्येक जीव अपने शुद्ध या अशुद्ध भाव का कर्ता-भोक्ता है।
- (६) ससारी जीव मिध्यास्व और कवायभावों के कारण दुःखी है और मरक-तिथैच-मनुष्य नगर हेन देवी जार परियों में बन्म-माण करता है।
- (७) उनमें से जीव जैनमार्ग को पाकर शरीर और कवाय से भिन्न अपने आत्मस्वरूप को बान लेता है वह सम्यक्तवादि पावों द्वारा मोक्ष का साधक होता है भेदझन द्वारा अंतरात्मा होजन कर जीव संसारमें कटने लगा और मोक्ष को साधने लगा।
- (८) मोक्स की साधना सम्यन्दर्शन-इसन-चारित्ररूप वीतरागधाव द्वारा होती है; रागभाव मोक्सका साधक नहीं किन्तु बाधक है।
- (९) बन्ध और मोक्ष के कारण सक्षेप में इस प्रकार है ---
  - रागी बांधता कर्म, विराग संद्राप्त जीव झूटता है। ऐसा 'जिन'-उपदेश, अतः यत रख तू कर्मी है। अतः निवृत्ति-मुमुखु, न करो राग किंचित् भी सुर्वत्र। होय यो वीतरागी, वह अध्य ध्रवसम्ब तर जाता।
- (९०) हे भव्य बीजों! तुम बैतन्य-महिमा को जाने और वीतराग भाव का सेवन करो। बीतरागता ही मुख है, वीरागता ही जैनमार्ग का सार है और वीतरागता ही मोक्समार्ग है।



और अन्यक्रभ सीर्थिकत की बर्नस्तमा में बीतरास्थानं का सुन्दर उपदेश चुन्छन सरकाय उसी समय अनेका बीव संसार छोड़कार सुनि हुन्छ, अनेका बीवीं ने श्वांत में सान्वदर्शन प्राप्त मिन्या, अनेका बीवों के वेवझान के अतिरिक्त अवधि प्रमुप्तविद्यार तथा बावड अंग झान विकसित हो उठा। अन्युक्त का कह वर्ष का सेला! अंडा, किस पेले में बर्म की सावजा करनेवाले लाखों-करोड़ों घर्मी सीठीं के उपपान यह खातर तो केनलाशानी अरिक्त परमारणा आकाश में विश्व करों है। उनकी शीधा का क्या ककान!! श्री वन्त्रप्रभवेव खाउनें सीवींकर थे; उनके सामकस्तण में बीदावादि १३ गणधर थे; २००० पूर्वचादी-सुककेन्नली थे; ८००० अवधिक्रानी थे; ८००० सामक्राना यो सीवादी है। विश्व वालीं अर्थि अनेका कार्यव्यक्ती है। विश्व वालीं अर्थान अर्थान कार्या पाँच लावा अर्थिकारी थे। तीन लाख अर्थान कार्या पाँच वालीं-सावों पुर्वच्या से सीठीं से अर्वितिक साववादि होवों और रिवैची तो अराम-प्रमुख महान चतुर्विक संघ मोक्सार्ग में आनाम्प्रमुखं सिद्धपूरी की आत्र मर रहा था। एकसाथ इतना सहन धर्मीकाय देखकार बीचों का विश्व सहज हमा प्रमुखं के प्रति आकृष्ट हो बाता था। सभा में सर्वन हर्य-अननन्द हम रहा था; बैर-विरोध या वेदका करीं स्था-पियान वर्षा था। वरका प्राप्त मान्य प्रमुखं प्राप्त से प्रति आकृष्ट हो बाता था। सभा में सर्वन हर्य-अननन्द हम रहा था; बैर-विरोध या वेदका करीं स्था-पियान वर्षा था।

'ज़ान' की असमा के साथ एकता है; वह ज़ान कथावों से तथा कमों से विरुद्ध स्वभाववात्ना है. इक्टिनवे जानस्य के बेटन इसा कथावों प्रवं कमों का क्षय हो जाता है।

जीव के सम्याकानादि भाव ज्यों-ज्यों बढ़ते हैं त्यों-त्यों कवाय शांत होते जाते हैं और सर्वाय कवायरहित भी ज्ञानमय जीवन विद्यमान रहता है; परतु जिना ज्ञान के जीव कभी विद्यमान नहीं रहता।-इस प्रकार ज्ञान वह जीव का स्वरूप है और कवाय वह स्वरूप नहीं है।

कथाय में शामित नहीं है, ब्रान में शामित है; ब्रवायों में बकान है, ब्रान में बकान नहीं है। सिद्ध भगवन्त केवलक्षानरूप से अनंतकाल तक परिणासे हैं और लोकालोक को बानते हैं तथापि उन्हें कभी पकान नहीं सगती, बल्कि परंग अतिनिध्य आजन्द का अनुभव होता है;-ब्बकि क्रोबादि कथाय में तो बीव कणकर में बंक बाता है और उसमें शुक्षका अनुभव होता है।

ऐसे स्वष्ट केरडान हारा कवाब से फिल उपबोज स्वकृष आत्मा का अनुधंव करना वह मुक्ति का

उसाय है, यह बिनशासन का आदेश है। वो अनंत बीच सिद्ध हुए हैं वे सब ऐसे मेक्कन द्वारा है सिद्ध हुए हैं। मेदक्षन के बिना चाहे अन्य कितन करे तथापि कोई कीच सिद्धि को प्राप्त नहीं कर सकता-सम्बक्त थी प्राप्त नहीं कर सकता।-इस प्रकार प्रमु के श्रीमुख से मेदकान का उपरेस सुनकर अनेक बीठ सोक्षमार्ग में लग गये...नार-नार में तबा घर-घर में भेदकान की वर्क्स होने स्वारी।

धारताम समाधा तीर्धेकर का विकार आराभत था। आस्त्राता में मी आस्त्रा गामन था। उसके कार्थते करे केरी कराओं की रचना होती थी। का धेर किना ही उनका गास्त्र होता था और अधेव किसे किना के उनकी विकासकी संसीत से विवासी थी। प्रस्की विकासकी का प्रधा तका संसीत कीस (करीब सी किय्मो प्रीरर) के भेरे में स्पष्ट सनाई देती थी। धर्मचक और देवदंदभी का नाद चारों और से प्रस्थकीयों को मोक्स्सब लेने के लिये बलाते से कि-हे जीवों! आओ. हे. आओ! समें संगय-कर्कों से स्टब्स्ट 'मोक्स्प्रक' पान्न करना हो तो सही आओ. इन भगवान के दर्शन करो और इनकी वाणी समकर विक्रकेशक का अपने में अवलोकन करो। दस्से कार्यों को एक और शवकर, प्रमाद **क्षोडकर शी**य सही आओं और का प्रथके कार्यों की सेवा करो। देखें। का प्रभने रत्नक्ष्य द्वारा आत्मतत्त्व की अवस्ता सम्पदा किया की है। और जात को भी सब आत्मासमाहा बतला हो है। वो भवाजीस प्रथको पविचासका भक्तिपर्वक अपने चित्रमें धारण करते हैं वे भी आत्मसिब्धि प्राप्त करके प्रश्नसमान हो जाते हैं। भक्तःखाँ से भरा हुआ यह भववन भी प्रभक्ते मार्ग में चलनेवाले को तो नन्दनवन बन जाता है। प्रभ तो सबके जाता है पान्त सर्वजीय प्रभक्ते नहीं बानते. कोई बिरल ही स्वानभव द्वारा प्रभक्ते अतीन्त्रिय स्वरूप को पहिलान पाते हैं। अरिहंतपट पर करोडों-अरबों वर्ष तक शरीर के संयोग में रहने पर भी प्रभक्ते कभी आहार लेना नहीं पढ़ता: पानी पीना नहीं पढ़ता: ग्रैंग नहीं होता: मल-मन तो प्रथ को जन्म थे ही नहीं। जगत के उत्तम परमाण स्वयमेव प्रभुके शरीर में प्रविष्ट होकर उसका पोषण करते थे...इस प्रकार पर्व के पण्यकर्म आ-आकर प्रथकों सेवा करते थे। प्रथको शास्त्रमं करने के लिये इतने अधिक उत्तय में आते थे कि अनके साथ कोई अग्राथ कर्म हो तो वह भी ग्रामकर हो जाता और समस्त कर्मी की निर्वत ही हो जाती थी।उनकी सर्व किसाएँ कर्मक्रम का ही कारण थीं।

श्री प्रभु के विहारकाल में सर्वत्र मुकाल था; कहीं दुक्ताल या रोगादि नहीं थे;; सब जीवों में बैर-बिरोध शांत हो जाते थे; हिंसक पशु भी शांत और अहिंसक बनकर एक-ब्रुस्से के मित्र बनकर वर्तत थे; गाय का बच्चा लिंहनी का दूच अपनी माला की भीति पीता था और गाय थी सिंह के बच्चों को बच्छे की भीति वीटती थी; किसी को घय नहीं था; कहीं हुतता नहीं थी। अहा। तीर्वकर का प्रधारत आस्मा बड़ी बिचर एहा हो वहीं अशांति कैसी? प्रभुके समीय आकर अनेक क्रोधी बीचों को आहथे होता था कि अरे। ऐसी शांति हममें कहींसे आ गर्थी! किस वे गहरे विचार में उत्तरकर क्रोध से पिक्र अपने शांतरकपात्र को शेख लेते...और उस शांति के अनुनव से सम्बन्धर्यन-ज्ञान-चारित्र को साथ लेते थे। अहा! विचार में उत्तरकर क्रोध से साथ लेते वो। अहा! विचार में उत्तरकर क्रोध से साथ लेते वो। अहा! विचार में उत्तरकर क्रोध से साथ लेते

अति दीर्पकाल-कराईो-अरबों वर्ष तक (-डाई लाख पूर्व अर्घात् १७६१४०००,००००००,०००० वर्ष तक) धर्मका प्रवर्तन हारा वेशा-वेशान्तर के करोड़ो-अरबों बीजों का करवाथ करके भगवान चन्द्राभ तीर्वकर सम्बद्धावल पर्वत पर प्यारे। वर्ष्ठ एक शक्त प्रतियाचीय में व्यिद रहे; विहार रुक गया, काणी रुक गई...पक्षात् फाल्गुन शुक्का सप्यामी के बिय वे अधिका प्रश्नु वीर्णनिरोध करके आयोगी प्रसा को प्राप्त हुद, तेरहने से वीदवर्ष गुरुक्वान में (बीक्ष क्षेक्ष की अंतिम सीढ़ीपर) आये और तुप्त सिद्धपद प्राप्त करके मोक्षमहल में प्रवेश किया। इन्हादिक देवीने उनके मोक्ष कल्याण का महोत्सव किया। इस प्रकार आत्मसाधना द्वारा अष्ट कर्मों का अधाव करके, अष्टमतीर्थंकर, अष्टगुणसहित, अष्टम पृथ्वीपर सिद्धालय में विराक्षमान है। चिन्नप्रभ धगवान के मोक्षकल्याणक के दिन, उनकी मोक्ष ट्रक की यात्रा, पृथ्य थ्री कहानगुरु ने सवत् २०१३ में हजारों यात्रियों के समसहित अति उद्धास एव भक्तिपूर्वक की था। उसका आनन्दकारी वर्णन लेखक की मगल तीर्थवात्रा पुस्तक (गुनराती) में पढ़े, तथा सोनगढ़ में एच्य गुरुदेव की श्रीसम्मेदशिक्षद एत्रात की फिल्म में देखे।

## चन्त्रप्रभ जिनराज की लिलत टूंक है जेह, मन-चन-तन कर पूज हैं शिखर सम्मेद यजेह।

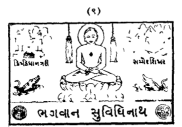
जब हम लोग सम्मेद शिखर तीर्थं की यात्रा करते हैं तब दूर-दूर की ललित टूक पर आकर यन्द्र-वरण का स्पर्श करते से ससार की थकान उतर जाती है। उस टूक के ठीक ऊप सिद्धालय में आज भी विराज रहे वह सिद्धालय हारा अपने अतर में पधारकर किसी अपूर्व शान्ति का बेबन कराते हैं और अपने को भी सिद्धालय से ने काले हैं।

## —सिद्धपदकी साधनासहित उन सिद्धभगवनों को नमस्कार हो !

[श्री गुणनन्दि आचार्य की शिष्य परम्परा में बीरनन्दिसम्बामी ने चन्द्रप्रभ चरित्र रचा है, तथा बीरसेन और जिनसेनस्वामी के शिष्य गुणभद्रस्वामी के उत्तर पुराण में चन्द्रप्रभ चरित्र की रचना की है, उन पुराणों का अनुसरण करके यह चन्द्रप्रभ चरित्र की रचना की है, उन पुराणों का अनुसरण करके यह चन्द्रप्रभ चरित्र लिखा है। उसमें शारीरिक अलकारादि नृगार स्सका वर्णन छोड़कर, शानसस्मय आध्यात्मिक अलकारेसिहत आत्मार्थपोषक रचना की है। यह भव्यबीवों के हृदय में तीर्थकर परमास्य के प्रति भक्ति जागृत करे और उनकी बतलायी हुई आत्ममहिमा हारा सम्बष्दर्शनादि मोक्समर्ग की प्राप्ति कराये। श्री वीरिनर्वाण सक्त २५०८, अधिन कृष्णा चतुर्थी की सोनगढ के परमागम-मन्दिर में आत्म-साधक ह हरिलाल कीन ने , परमोपकारी गुठ-कहान की मगलस्मृति-पूर्वक यह कथा लिखकर समाप्त की। 'कैन अपत शासनमा'।

- १ प्रथम को श्रीवर्मा राजा थे और सम्यक्त्व प्राप्त किया.
- २ पश्चात प्रथम स्वर्गमे देव हए.
- उ पश्चात अजितसेन चक्रवर्ती हुए और छह खण्ड का राज्य छोडकर मृनिदशा धारण की.
- ४ पक्षात् अच्युतस्वर्गमे इन्द्र हुए,
- पक्षात् राजा पद्मनाभ हुए और मुनि होकर दर्शनविशुद्धि आदि १६ भावना पूर्वक तीर्थंकर नामकर्म बीधा.
  - ६ पक्षात् वैजयन्त विभान में अहमिन्द्र हुए, और
- अनितम भव में चन्त्रपुरी में चन्त्रपुर तीर्थंकर होकर भव्य जीवों को मोक्समर्ग बतलाया और अन्त में भव का अभाव करके सम्मेदिशखर से सिद्धालय में सिष्यस्कर वहीं सिद्धालय में चिराव रहे हैं. ऐसे भगवान चन्द्रप्रभदेव को हमारा नमस्कार हो।

## डिति श्री चन्द्रप्रथ चरित्र समाप्ती



जो स्वयं रत्नत्रयरूप सम्यक्विधिसहित मोक्षमार्ग में गमन करने से स्वय 'सुविधि' हैं, तथा अन्य जीवों को भी मोक्षमार्ग की सु-विधि में लगाने वाले हैं - ऐसे तीर्थंकर सुविधिनाथ का मंगल जीवन-चरित्र अब सुनो, और हे भव्य भूनों! तुम भी सुविधिपूर्वक मोक्षमार्ग में आओ!

## सुविधिनाथ-पूर्वभव विदेहक्षेत्र मे महापदा राजा

जिसप्रकार अपने इस जान्यूईएके पूर्व विदेह में सीता नदी के उत्तर किनारे पुष्कलावती देश और पुण्डरीकिणी नगरी है और वहाँ सीम्मय महाराजा राज्य करते थे, -ओ वर्तमान में तीर्थंकर रूप से विचर रहे हैं, उसीप्रकार तीसरे पुष्करदीप के पूर्वोक्त के पूर्व विदेह में भी सीता नदी के उत्तर किनारे पुष्करावाती देश और पुण्डरीकिणी नगरी है। अपने वरिजनायक भगवान सुविधिनाध पूर्वभवमें वहाँ के राजा थे- उनका नाम महापाप:

लस प्रकार गोपाल अपनी गायोंका पालन करता है उसी प्रकार महापत्रा महापद्म अपनी प्रका का वास्तत्यपूर्वक पालन करते थे। उसके पालन से पृथ्वी भी प्रसार होकर श्रेष्ठरला तथा अबादि उसका करती थी। राजा और प्रजा सब जैन धर्मका पालन करते थे और उत्तम शास्त्रों के अब्ध्यम द्वारा तत्त्वज्ञानसे सुगोधित होते थे। सुनिजनों के सत्सग से उनका जीवन सदावारी था, श्रावको उत्तम ब्रातींका पालन करते थे, रात्रिभोजन आदि महायोध कोई नहीं करता था। वह एक आदर्श नगरी थी और वहींके राजा-प्रजा का सम्बन्ध भी आदर्श रूप था, उनके भीव कदापि कोई हुशा नहीं होता था, तथा प्रजा को राजा की ओर से कोई 'य नहीं था, वे एक दूसरे के सहयोग से राज्य की शोधा बद्धाते थे और साथ ही साथ सम्बन्धादि आत्रमुणों द्वारा धर्म की बृद्धि करते थे। इस प्रकार महारख राजा का जीवन धर्ममय था; राजकाज में रहने पर भी वे सम्यक्त्वसाहित मोक्समार्ग में गमन करते थे; साथ ही उनका पुण्यवोग भी महान था। एकबार वे राज्यसभा में बैठे थे, वहीं बन्पासने आकर गुभसमाजार दिया कि-हे स्वामी! अपने मनोहर उद्यान में सर्व बीबोको हिराकारी, सर्वभूतिहत जिनसज पघोर हैं, साथ में बहुर्विय संघ है; उनके आगमन से उद्यान घुशोभित हो उठा है, प्रस्न विक्रण गठे हैं और एक्एकोचों में भी प्रकार क्यान हैं।

प्रभुक्ते प्रभारने की बचाई धुनकर राजा को अति प्रसन्नता हुई; वे धामधूमसहित जिनवंदना करने चले। अहा जिनेश्वर देव को निरखते ही उनके चित्त में अपार हर्षसहित उपनामस्य उल्लेशित होने लगा। प्रभुकी कन्दना करके उपदेश सुनने बैठे आतमा अज्ञान से स्वयं ही भववुःख उत्पन्न करता है और आतम हाध वह स्वयं अपना मोक्ससुख प्राप्त करता है। अपि आतम हाध वह स्वयं अपना मोक्ससुख प्राप्त करता है। अपले सक्ता वर्णन सुनकर राजा का चित्त भववुःखसे उदासीन एवं मोक्ससुख के प्रति उत्साहित हो उठा। देशस्य पूर्वक वे राजा महापण विचानने सले अक्ता अस्ता स्वयं अपने में ही, अपले ही मिध्यादि धावोद्वारा, अपने को उन्सत्त की धीति धववन में ध्रमाता है और दुःखी होता है; मानो धृत लगाहो ऐसी अविचारी चेटाएँ करता है; विचय कथावस्य अहितकर कार्योको वह हितकर मान लेता है और मोक्सके उपायसे भ्रष्ट हो जाता है। ऐसे संसार से धवभीत हुआ मै, अब उन से छूटने लिये मोक्सका उपाय करेगा।

ऐसा विवासकर, पुण्डरीकिणी नगरीका राज्य अपने पुत्रको सींपकर महाराजा महापयने सर्वजीवितकारी विनरावके बर्णोमं पुनिर्दाक्षा प्रहण की। पुनि होकर आल्फ्यान करने लगे; उन्हें बाहर अंगका ज्ञान प्रगट हुआ और वर्शनिक्युद्धिर आदि धावनाओं द्वारा महापुण्यकर तीर्धैकर प्रकृति बंधने लगी। अंतमें समाधिमरण करके प्राणतस्वर्ग में अहिमन्न हुए। वहीं विच्य एखंचे में २० सागरीपम रहे। असंख्यवर्त तक देवलोक के दिव्य वैभव का सुख भागनेपर भी वे महात्मा उन इन्द्रियसुखों द्वारा तुम नहीं हुए, इसिलेये उन असार सुखों को छोड़कर अतीन्त्रिय मोझ सुखनी साधना के लिये चे मनुष्य लोक में आने को तरार हुए। देवलोक में उनकी आयु छह मास शेष रही और भरत क्षेत्र में तीर्थंकर रूप से अवरित होने वा समय साथा।

## किष्किन्धा नगरीमें नव वें तीर्थंकर का अवतार

उस समय इस भरतक्षेत्र में काकन्दी नगरी (किष्किन्धा पुगै) में सुग्रीव महाराजा राज्य करते थे; उनकी महारानी जयरामा के उदर में तीर्थंकर का जीव अवतरित होनेवाला है ऐसा जानकर देव उनके औगनेक स्त्वृष्टि करते लगे। फान्सुन कृष्णा नवर्षी की रात्रि के रिकट्रे प्रहर में बेल हाथी, पुण्याला, लक्ष्मी आदि मंगल स्वन्नसित अहमिन्द्रके जीवन स्वर्गलोक छोक्तर माता जयरामा के उदर में प्रवेश किया; उसी समय इन-पुन्नानी काकन्दी नगरी में आकर प्रयुक्त माता-पिताका सन्मान किया। महाराजा सुग्रीव स्वयं भी अवधिक्षानी थे; उन्होंने अवधिक्षान से स्वन्यक्त जातनक कहा-हे देवी। सुन्हारे उदर में बगत्सून्य आत्मा का आगमन हुआ है; तुम महा कल्याणक्य हो, अपना वह पुत्र भी सर्वज-तीर्थंकर होकर व्यात का कल्याण करेगा और हम भी नियमसे मोक्सगामी है। महाराजा के मुख से ऐसा उत्तम कल सुनक्त व्यक्षामा वेबी के हर्षका पार नहीं रहा। उसी काल मार्नो मोतसुख की प्राप्ति हुई हो।-ऐसी तृष्टित का अनुभव उन्हें हो रहा था। स्वर्गलोक की देवियाँ उनकी सेवा करती भी। मगसिर शृक्षा प्रतिप्रदा से दिन उन महावेषीने अति तेवस्त्री अवधिक्षानी पुत्रको बन्म दिया। अवधिक्षानी प्रांत भित्र सेवा अविधिन्नानेपुत्र का अवतार हुआ नीवें तीर्थंकर का अवतार होने से समस्त पृथ्वीपर हर्ष छा गया। वेवालोक के दिव्य बाध अपने आप बजने लगे और प्रभुजन्मकी बमाई गाने लगे। वह सुनकर सारा स्वर्गलोक हर्षपूर्वक प्रभुके जनसकत्याणक का महोस्तव मनाने के लिये काकन्दीनगरी में आ पहुँचा। उस समस्य काकन्दी नगरी देवों की अमपुरी से भी विशेष शोभायमान हो रही थी। पंचासमुद्र कीरीउपिके पूथासमान उज्ज्वल जल से इन्द्रों विनेन्द्र का अभिषेक किया। समस्त पर्वतों में श्रेष्ठ-इन्द्रसमान मेरपर्वत इन्द्र द्वारा जिनेन्द्र का अभिषेक करने के कारण जातपूज्य तीर्थं वन गया। आहा, तीर्थंकर के समर्थ से पत्था भी जापपूज्य वनते ही, तो प्रभुके समर्थ से देतनवन्त भव्य जीव क्यें परमात्मा नहीं बनेंगे? कमाभिक के समय भावान का अति सुनदर रूप देखकर मुख्य हुए हरिने एक हजार नेत्र बनाकर उस दिख्य स्प का अवलोकन करते हुए वहीं मेर पर्वतपर ताण्डन नृत्य किया। और उन बाल तीर्थंकार को 'तुष्यदन्त' ऐसे मंगल नाम से सम्बोधित करके सुनी की; तथा मोक्षमार्ग की सम्बक्षिय के प्रवर्तक को से से दूसरा नाम 'तुष्विधनाक्ष' रखा। [सुविधि च पुष्पदन्त'-लोगस्ससूत्र में इन एक ही तीर्थंकर के से नाम 'तुष्विधनाक्ष' रखा। [सुविधि च पुष्पदन्त'-लोगस्ससूत्र में इन एक ही तीर्थंकर के से नाम 'तुष्विधनाक्ष' रखा। [सुविधि च पुष्पदन्त'-लोगस्ससूत्र में इन एक ही तीर्थंकर के से नाम का अवले करती ही है।]

आउथें चन्नप्रभ तीर्थंकर के मोक्षगमन के पश्चात् नन्ने करोड़ सागरोपम के अंतर से नीर्थे सुविधिनाथ-पुज्यस्त तीर्थंकर हुए। उनकी आयु दो लाख पूर्व (अर्थात् १४१२२०,००,००,००,०००,००० इतने वर्ष थीः) उनका चिक्र मगर-मच्छ था।

उन बाल तीर्थंकर की कुमारावस्था भी अनुषम थी। यदापि देवों को भी दुर्लभ ऐसी भोगसामग्री उन्हें प्राप्त थी, परन्तु उनकी ज्ञाननेतना अंतर से किसी विशेष प्रकार के परमात्मसुख का उपभोग करती थी। स्वर्ग के देव बालक का रूप धारण करके उनके साथ क्रीहा करने आते थे ..और भवनवासी कुमारिका देविया अनेक प्रकारसे उन बाल तीर्थंकर को खेलाती गोद लेतीं और पालने में झुलाकर लोरियी गाती थी-

> उपशमससमें झूल रहे हैं पुष्पदन्त धगवान, पालना झुला ओ रे...। समकित रसका स्वाद ले रहे सुविधिनाध धगवान, पालना झुलाओं रे...।

> मुक्तिमार्गं बतलाकर प्रभुजी लेंगे केवलज्ञान, पालना झुलाओं रे...। जयसमा माता के प्यारे करेंगे जग-कल्याण, पालना झुलाओं रे...।



कभी वे छोटी-छोटी देवियाँ हाथ फैलाकर प्रभुको बुलाती थाँ-कुँवर जी, आइये...इधर आइये! तब वे बालकुँवर भी डगमग बाल से मुस्कराहट बिखेती हुए अपने कोमल हाथ उन देवियाँ की हथेली में रख देते; अहा! मानो प्रमुजीने उनके हावमें मोक्ष ही रख दिया हो!-इस प्रकार बालतीर्यंकर के मंगलस्पर्श से वे देवियों अपने को धन्य मानतीं-और दो देवियों उनका एक-एक हाब पकड़कर आनन्द पर्यंक उन्हें कलानी थीं।

पेसे <del>दश्य देखका माता बयरामा भी अतिशय तक्ति का अन्यय काती थीं। आनन्द-किळोल में</del> समय बिताते हुए प्रस्पदन्तकुमार ने बचपन को छोडकर यवाबस्था में प्रवेश किया। कामदेव उनकी सेवा में उपस्थित था...अनेक सन्दर राजकन्याओं के साथ उनका विवाह हुआ। राजकन्याओंसहित उनका सख हेरकार विकारों को एक करना था कि प्रकारका सविधियांग्र के हार कर कियों को जो साव प्रिल का है असे महान कहा जाय. अथवा उन कियों द्वारा महाराजा को जो सुख प्राप्त हो रहा है उसे महान कहें ? महाराजा पर्यटन्त तो महापण्यवान थे ही. और वे कियाँ भी पण्यवान थीं. क्योंकि मोक्ससव जिनके अति निकट है ऐसे उन सविधि-महाराजा को भी वे रानियाँ प्रमुख करके अपने साथ कीहा कराती थीं। भगवान सविधिनाथ तो असंख्य वर्षों के विका स्वर्ण साथों के उपयोग से भी असला सकत अन्त में मोक्षसख की साधना के लिये इस मन्ध्यलोक में अवतरित हुए थे. इसलिये पण्यन्तित उत्तम भोग्य पदार्थी में भी उन्हें आश्रर्य नहीं लगता था... वे तो अनंत बार भोगे हुए जतन समान लगते थे। हां. बिना प्रयत्न के पाप्त हुई वह भोगोपभोग की महान सामग्री मुर्ख नास्त्रिक लोगों को स्पष्ट बतलाती थी कि-देखो. यह प्रकार में किये हुए जीव के प्रण्यकर्मी का फल है। काएंग के अनुसार कार्य होता है। यदि प्रकार में अधिव न हो और पण्य-पाप के फल न हों तो यह पण्यफल कहाँ से आया? और हमें ही क्यों आया? दसरे को क्यों नहीं आया? इसलिये समझो कि जीव का अस्तित्व है, पूर्व भव है, पुण्य-पाप हैं और उनका फल भी है। ऐसा समझकर, प्रभुके पुण्यफल को देखकर, अनेक नास्तिक जीव भी (जो पहले आत्मा को तथा पालोक को नहीं मानते थे और पापभव से महित पापों में स्वच्छद पवर्तन करते थे वे भी) आस्तिक बन गये और पाप से डरकर आत्मसाधना करने लगे।

महाराजा पुष्पदन्त को राज-भोगों के बीच अलिप्त ज्ञान चेतनासहित दीर्घकाल बीत गया। उनको पुष्पयनित राजभोग महान था...तो...आत्मश्रनित आनन्द का भोग उससे भी महान था....हसस्पिये पुष्पभोगों में उनकी हमें नहीं थी। एक बार मगसिर शुक्षा प्रतिपदा के दिन वे राजमहत्न की छत पर आत्मितन कर तहे थे... इतने में-



इतने में अवानक आकारा में उत्कारात हुआ...तीव गर्बना के साथ किवली गिरी...बिवली की वमक देखते ही उन्हें दैराच जाग उठा कि-'अरे, यह मात्र विवली नहीं है, यह तो मेरे चारित्रमोहकपी अंधकार को हटानेवाला महान दीपक है।' प्रभुकी चेतना जागृत हो उठी...अहा, उज्ज्यामामी उज्ज्याल आत्माओं को एक छोटा-सा प्रसंग धी महान कार्य का निमित्त बन जाता है!! प्रभु तो स्वयंबुद्ध हो का मात्र प्रसंग धी सहान कार्य का निमित्त बन जाता है!! प्रभु तो स्वयंबुद्ध हो का प्रसंग धी का कार्य को हो के सिये तस्य स्वापनाओं का चितन करने को सिये तस्य स्वापनाओं का चितन करने को स्वयंव्यंक वे वैराय भावनाओं का चितन करने स्वी।

और, अनन्तवार आहमिन्द्रपद का दिव्य वैभव पाकर भी यह जीव सन्तुष्ट नहीं हुआ तो इस मृतुष्य लोक के वैभव में तृष्टित कैसी? वैतन्य से आये हुए सुख के सिवा जीव को अन्यत्र कहीं तृष्टित नहीं होती। बाइसुखों का संयोग तो बिजली की वमक समान क्षणभंगुर है, चैतन्य का स्वाभाविक सुख ही संयोगरहित सच्चा एवं शाक्षत सुख है। वह सांसारिक विषय तो इन्द्र जाल के समान छल्नेवाले हैं, उनमें बीव असत् पदार्थ को सत् मान बैठता है। इस संसार में किसी क्या का संयोग न तो स्थिर है, और न सुख दैनेवाला। उसमें मेरा कोई नहीं है, मेरा आत्मा ती मेरा है—

जहाँ देह अपनी नहीं, तहाँ न अपनो कोय, घर संपति पर प्रगट ये, पर हैं परिजन लोय। पर हैं परिजन लोय। पर हैं परिजन लोय। होय निहे वस्तु जाति कुल धारा; मोहफर्मियशः परको अपना समझी सोइ गैवारा। तू है दर्शन-ज्ञानमयी चैतन्य आत्मा न्यारा, तार्ते पर जड़ त्याग आपगृहि, जो होवे निक्सारा।

-जगत मुझसे भित्र है और मैं जगत से भिन्न हैं-बस, इन दो शब्दों से होनेवाला भेदकान ही सत्य है। आखर्ष है कि शरीर से भिन्न आत्मा का ऐसा भेदकान होने पर भी मैं अभी तक शरीर में मुख्कित होकन क्रोधादि युक्त संसार में रहा। दुःखदायी परभावों से भरे हुए इस संसार समुद्र से निकल कर अब मैं सिक्कप्द को सार्थुगा।

इस प्रकार भगवान पुण्यस्त ने दीक्षा तेने का निर्णय करते ही लीकानिक देवों वे आकर स्तुणिपूर्वक प्रमुक्त वैद्याय की प्रशंसा की और इन्होंने आकर प्रभुक्त दीक्षाकरवाणक का भव्या महोत्सव किया। वीका कोई खेर का प्रसंग नहीं है, वह तो मोझ की साधना का मंगल महोत्सव किया। तीका कोई खेर का प्रसंग नहीं है, वह तो मोझ की साधना का मंगल महोत्सव किया। अन्तन विद्या अवहरू हुए और राजाओं तथा इन्होंने वह विप्ता का उठाक दीक्षावन की और प्रयाण किया। अहा, सवर्ष इन्ह विप्ता पालाओं उठावे उन्होंने वह शरा का क्या कहना। उनके देशक दीव्या शाह, सवर्ष इन्ह विप्ता का वह हृस्य नगर के लोग आवर्ष पुरुष्ट वैद्याय का वह हृस्य नगर के लोग आवर्ष पुरुष्ट विद्या की स्वा वात। अपूर्व वैद्याय का वह हृस्य नगर के लोग आवर्ष पुरुष्ट होकर देखते हैं। पुष्ट का प्रमुक्त साथ अनेक भाष्य जीवों का विद्या में सहार से विद्या है। यह हिमा पुरुष्ट होने सुद्या पुरुष्ट होने सुद्या पुरुष्ट होने सुद्या पुरुष्ट होने साथ माना अनुष्ट होने सुद्या पुरुष्ट होने सुद्या पुरुष्ट होने साथ प्रमुष्ट होने होने साथ माना अनुष्ट होने स्तु सुद्या अपयोग माना सुष्ट होने साथ होने स्तु होने साथ अनुष्ट होने साथ अनेक महान क्राविश उन्हें मार हुई, स्तु अनन वित्यक्र कि अवलोकन में निमम प्रमुक्त बाद्य क्राविश को कीई उपयोग उन्हें हा हा।

पुष्पवन्त मुनिराब ने प्रथम पारणा शैसपुरी नगरी के राबा पुष्पमित्र के घर किया। और वहीं

रानवृष्टिआदि पंचाक्रयं हुए।-देवों ने अवस्थकार किया। सुविधिमुनिराज ने मोक्समार्ग की सम्यक्विधि पूर्वक बार वर्ष तक मीन एकम विकार किया; फिर काकन्दीनगरी के दीक्षाक्ष्म में पधारे और अप्रतिक्रतभाव से आत्मध्यान में एकाप्त हुए; भठ धार्तिक्समों की बढ़ी सेना को उन्होंने अकेले ही एकमात्र सुद्धोपयोग क्यी शक्त हारा नष्ट कर दिया, और अपना अनन्त चतुष्ट्रधकप साधाक्य प्राप्त करके परमात्मा सन गर्थ... वीतराग-सर्वेद-मृद्धबुद्ध-विन अरितृत तीर्थकर हो गये।

केवों ने आकर असिन्य शोभायुक्त सम्बसरण की रचना की; परनु आहार्य यह था कि ऐसे अचित्य शोभागय समबसरण में प्रमु विराजते नहीं थे; प्रमु तो उसे छोड़कर उससे चार अंगुल ऊपर, आकाश में निराक्तवीकप से विराज रहे थे। प्रभुका आलग तो रागादि से अलिप्त था, और शरीर भी समबसरणादि से अलिप्त !-कैसी आकर्षकारी प्रमानवशा!

> "जैंचे खतुरांगुल जिन राजे, इन्द्र-नरेन्द्र-मुनि ध्यावै। जैसा निरालम्बी आत्मप्रध्य, वैसा ही निरालम्बी जिन देह।"

उस समक्ससण में ओष्ठ हिले बिना ही प्रभु की दिव्यभ्विन खिरो लगी। उस दिव्यभ्विन में सर्वतत्वों का स्वरूप समझकर भव्य जीव आनन्द से झूम उठे और भगवान के चरणों में लाखों जीवों ने त्लावय अंगीकार किये। उस धर्मसभा में सात हजार केवलज्ञानी भगवन्त और डेढ़ हजार भुतकेव्यली थे। सरतक्रद्वियों के भारी विदर्भ आदि अठासी गणभर थे। आठ हजार अविध्वानी तथा साढेसात हजार मनःपर्यायज्ञानी मुनिवर थे, कुल्त दो लाख मुनि एव चार लाख अर्थिकारी, दो लाख श्रावक और पौच लाख श्रावकारी-ऐसे महार सच के बीच नीवे तीर्थकर शोभायमान हो रहे थे। तदुपरान्त असंख्य देव और तिर्थव भी प्रभुकी देशना सुनकर धर्म को प्राप्त हुए।

इन्द्र ने परम भक्तिपूर्वक उन सर्वज्ञ परमात्मा की स्तुति करते हुए कहा: हे देव! आप स्वयं अतीन्द्रिय हुए हो और अन्य जीव भी अतीन्द्रिय ज्ञान द्वारा ही आपको पिहचान सकते हैं; इन्द्रियों द्वारा आप नहीं पिहचाने जाते। प्रभो, आपका उपदेश और आपका जीवन अतीन्द्रिय आत्मा को बतलानेवाला है। जो जीव अपने हृदय में आपका बीलराग धर्म धारण करता है, वचन में आपके अनेकान्त वचनों को बसा लेता है, तथा जिसके शारी की प्रवृत्ति में आपकी प्रवृत्ति बस जाती है; इस प्रकार अपने मन-चवन-काय की प्रवृत्ति को अपके मार्ग में ही प्रवर्तन कराता है वह प्राणी आप जैसा होकर परम आनन्द को प्राप्त करता है।

हे परमात्मा! मनमें आपका स्मरण करते हुए थद्योप कुछ विकल्प का क्लेश तो होता है, परनु जानमें आपके चिन्तन का फल त्रिलोक में अति महान है, तो फिर अपना हित चाहनेवाले जीव आपका चिन्तन क्यों नहीं करेंगे? मूर्ख जीव ही ऐसे महान फल की इच्छा नहीं करेंगे!

सर्वज्ञ-तार्थंकर के रूप में पुष्पदन्त भगवान ने लाखों-करोड़ों वर्ष तक भरतमूमि में विहार किया। वह धर्मकाल था, भरतक्षेत्र के भव्य जीवों हेतु मोक्षका राज मार्ग खुला था और रत्नत्रय द्वारा भव्य जीवों के समूह आनन्दपूर्वक उस मार्ग पर चल कर मोक्षपुरी में जा रहे थे।

अंत में, भगवान के मोक्षगमन का समय आ पहुँचा। वे अनंत तीर्थंकरों की मोक्षभूमि सम्मेदशिखर पर पधारे; वहाँ सुप्रभ नामकी टूंक पर तीसरे-चीधे गुक्लच्यान द्वारा योगनिरोध करके, आर्थिन शृक्ता अष्टमी के दिन स्थाभाविक उच्चंगमन करके सिद्धालय में पधारे। आज भी वहाँ विसाज हो 🖁 उन्हें नमस्कार हो !

## पुष्पदन्त जिनसज की, सुप्रभ दूंक है जेह, मन-वच-तन कर पूज हैं, शिखरसम्मेद यजेह।

किन्होंने स्वयं 'सुविधि' (सम्यक्षिधि) पूर्वक मोक्षमार्ग में चलकर अन्य जीवों के लिये वह मार्ग स्वरत और शुद्ध कर दिया; उपशांत भाववान भक्तों के लिये किन्होंने स्वर्ग-मोक्ष की 'सुविधि' बतलायी; 'पुष्प' से भी सुशोधिन जिनकी 'दन्त' पंक्ति थी-ऐसे पुष्पदन्त-सुविधिमाथ, रत्नत्रय के आनन्द पुष्पों द्वारा एवं मोक्षमार्ग की विधि से हमारे आत्मा को अलंकृत करों है प्रभी' संसार के घोर मस्क्ष्यल के बीच विशाद यदावार बक्त समान आपका आत्मय लेकर हम अपने भवता . े "गंत करते हैं।

[प्रथम जो पुष्कर द्वीप के विदेहकोत्र में महापदा राजा थे, पश्चात् चौदहवें स्वर्ग में इन्द्र हुए और उस इन्द्र वैभव को भी छोड़कर, भरतकोत्र की काकन्दीपुरी में तीर्थंकर रूप से अवतरित होकर मोक्षको प्राप्त हुए; उन भगवान सुविधिनाथ (पुष्पटन्त स्वामी) का मगलचरित यहाँ पूर्ण हुआ।

#### **\* \* \***

[इस भरतक्षेत्र में भगवान ऋषभदेव से लेकर चन्द्रप्रभ तक के आठ तीर्थंकरों का शासन अखण्डरूप से चला। पश्चात् भगवान सुविधिनाथ तीर्थंकर के शासन में चतुर्थंकाल के मध्यसमयरूप धर्मकाल होने पर भी, शीतलनाथ तीर्थंकर से पूर्व १/४ पूर्व तक (अर्थात् १७६४०००, एक करोड़ -१७६४०००/०००००० इतने वर्षों तक) जैनपर्य के वक्ता-श्रोता के धर्मात्मा भरतक्षेत्र में नहीं थे, अर्थात् धर्म का विच्छेद हो गया था। भगवान शीतलनाथ के अवतार से पुनः धर्म की धारा प्रवाहित हुई। (धर्म का यह विच्छेद विजयार्द्ध पर्वत की श्रेणी में लागू नहीं होता।)

इस प्रकार भगवान सुविधिनाथ से धर्मनाथ तक के तीर्थंकरों के काल में कुल सात बार भरतक्षेत्र में धर्म का विच्छेद हुआ। भगवान शान्तिनाथ के पश्चात महाबीर भगवान तक धर्म की धारा अखण्डरूप से चली जो पंचय काल के अंत तक चलेगी। जिस धर्म का चौथे काल में भी करोड़ों क्वेतक विच्छेद हुआ वह धर्म आज हमें इस पचम काल में भी अखण्ड धारा प्रवाह रूप से अविच्छित्र प्राप्त हो रहा है, अहा, अपने लिये वर्तमान में भी धर्मकाल है। [80]



नीवें तीर्थंकरके तीर्थं के अंत भागमें लाखों-करोडों वर्षतक भरतक्षेत्र में धर्मका को विच्छेत्र था वह जिन के अवतार से दूर हुआ और पुनःधर्मचक्र का प्रवर्तन हुआ-ऐसे भगवान शीतलनाथ की स्तृति करते हुए आचार्य समन्तभद्र महाराज कहते हैं कि- है 'शीतल जिनेश 'इन संसार से संतम जीवोंको जो पर श्रीतालता आपके दर्शन और वाणी प्रदान करते हैं, वैसी शीतलता चन्दन या चन्द्रमा, गंगाजल या मणि का हार भी नहीं दे सकते। इसिलंगे में आपका आव्य करता है।' जिस्तप्रकार प्रीव्यक्ते तीव्र ताप में मुन्दर वृक्षकी शीतल छायामें आनेवाले जीव शीतलता प्राप्त करते हैं, उसी प्रकार उत्तम वृक्ष-चिन्हवाले भगवान शीतल जिनके धर्मवृक्ष का जो आव्य करते हैं वे सम्यक्तवादी परमशीतलता को प्राप्त होते हैं और संसार के आतपसे गुक्त हो जाते हैं।-ऐसे भगवान शीतलनाथ का पवित्र जीवन चरित्र है भव्य जीवों। तम भिक्त से सने!

## भगवान शीतलनाथ : पर्वभव : ससीमानगरी में पद्मगल्म राजा

पुष्कर द्वीपके पूर्वभाग में मंदारिगरी नामक मेरुपर्वत है; उसकी पूर्विदेशा में विदेह क्षेत्रमें सीतानदी के किनारे वस्तदेश और मुसीमानगरी हैं। अपने चरित्रनायक भगवान शीतारनाथ पूर्वभव में उस मुसीमानगरी में पचणुल्य नामके राजा थे। राजवैष्य के बीच भी वे आस्पन्नानी एवं विरागी थे; अपिन्त्य आस्पविषय के ज्ञाता होने से वे राजवैष्यय से अलिम रह सकते थे; वैद्यन्यसुख के समझ अन्य किन्हीं इन्द्रियमुखों को वे सुख नहीं मानते थे, परन्तु दु:ख ही समझते थे; तथापि अभी राग के कारण राज्य में हिनेस भोग-विषयों में भी किचिंद प्रवृक्ति होती थी। इस प्रकार द्विविध परिणतिमें एक साथ प्रवर्तमान होनेपर भी भेदजानशक्ति के कारण उनका आत्मा मोक्षपुरी की ओर गमन कर रहा था, और अब मोक्षपुरी पहुँचने में बीच का एक ही थव शेष था....

राजा पदागुल एकबार क्सन्तऋतु का आगमन होते ही फल एवं पुष्पाच्छादित सुन्दर उद्यान में

(महापराण)

अपनीरानियों सहित वसन्तोत्सव प्रजाने गये: खड़ी हो प्रहिने तक नाना प्रकार की क्रीडाएँ की: बयन्त अतु कब बीत गई और कब ग्रीष्म ऋतु की प्रारम्भ हो गई उसका भी उन्हें पता नहीं चला। परन्तु बसन्त ऋत की अणुभगरता देखका उनका चित्त समार भोगों से उदाम हो गया कि-ओ. यह सब भोग सामग्री भी वसन्त ऋत की भौति क्षणभगर है: कोई भी सयोग जीव के साथ ध्रवरूप से नहीं। रहता ऐसे अध्यव संयोगों में आसक्त रहना मझे शोभा नहीं वेता-इस प्रकार संसार से विरक्त होका उन्हेंने आनन्द नामक मनिराज के निकट जिन्हींका अगीकार का ली। रत्नत्रयसित तप-आराधना करते-करते उनको ग्यारह अग और चौदह पूर्व का शान हुआ। सम्यक्त्व की विश्वद्धतासहित सोलह उत्तम भावनाओं से तीर्थंकर प्रकृति बैंधने लगी। एक ओर निरन्तर तीर्थंकर प्रकृति कर कर्म बैंध रहा था तो दमरी ओर रत्नवय की शब्दि द्वारा वे प्रतिक्षण मोक्षको साध रहे थे: ऐसी द्विविध धारा में मोक्षधारा प्रवल और वध धारा क्षीण होती जा रही थी इस प्रकार मुनिराज पद्मगत्म आराधक भावसहित आय पर्ण करके पन्दहर्वे आएए-स्वर्ग से सन्दरूप से उत्पन्न हए।

रत महत्वम भावी तीर्थंकार स्वर्ग के वैभव के बीच भी मोक्षकी साधना अनवरत चाल रखी और असस्यात वर्ष एक भण की भौति व्यतीत कर दिये। स्वर्गलोक में उन्हें अनेक कल्पवक्ष पाप्त थे. पान्त रतके फल काने की लालमा उनको नहीं थी बाईस हजार वर्ष में मात्र एक बार 'अमत' का स्मरण करके मानसिक आहार से वे तप्त हो जाते थे। उनकी वासनाएँ ऐसी शात हो गई थी कि पाप्त हाए उत्तम विषयों को भोगने की वर्ति भी उनको नहीं होती थी। उन्हें तो बाह्य विषयों में रहित चैतन्य का आनन्द ही अधिकाधिक भोगने की लालमा रहती थी। इसलिये उस पूर्ण आनन्द को प्राप्त करने के लिये वे स्वर्ग खोडकर प्रत्या लोक में आने को तैयार थे क्योंकि स्वर्ग में तो तस पर्ण आतर की पादित नहीं हो सकती। जब स्वर्ग की आय में उनके कर माम शेष को और माना लोक में नीर्थकर रूप से अवतरित होने का समय आ गया, उस समय प्रध्यत्नोक में क्या-क्या तैयारियों होने त्नगी बह हम देखें।

# भद्रिलापरी मे शीतलनाथ अवतार

यह बात आज-काल की नहीं, अमल्यात वर्ष पूर्व की है, तब भरतक्षेत्र में भद्रपर (भद्रिलापरी) नाम की नगरी थी। वहाँ इंडरधमहाराजा तथा सुनन्दा महारानी के राजमहत्व में छह माम से रत्नवर्षा होने तमी. मानों तीर्थंकर की सेवा करने के लिये स्वर्ग में लक्ष्मी स्वयं पहले से आ पहुँची। छह मास प्रधात चैत्र कष्णा आष्ट्रमी के दिर एकि के पिछले पहर में मनन्दा देवी ने अतिमगल सचक सोलह स्वप्न देखें: और उमी काल स्वर्ग से चयकर वह इन्द्र का जीव (शीतलनाथ भगवान कर मंगल-आत्मा) उनके उदर में आ गया। भरतक्षेत्र के लिये यह एक आक्षर्यकारी मगल घटना भी जो असख्य वर्षों प्रधात हो रही थी। धन्य हुए वे माता-पिता और धन्य हुई वह भदिलानगरी।

स्वर्ग से उन होनहार तीर्थंकर और आत्मज्ञानी महात्मा (शीतलनाथ) का भरतक्षेत्र में अवतरण होते ही करोड़ो वर्ष से धर्म का जो विरह था उसका अत हुआ .धर्म की धारा पुन, प्रवाहित हुई। वह आत्मा तीर्थंकर तो अब आगे होगा, उससे पूर्व ही उनकी उपस्थिति मात्र से भरत क्षेत्र का धर्मतीर्थ बीवंत हो उठा। धन्य है धर्मात्मा का प्रभाव। देवों ने भी उस अवसरपर भद्रिलापुरी में आकर मंगल-उत्सव मनाया और गर्थस्थ तीर्थंकर सहित माता-पिता का भी सन्यान करते हुए इन्होनी ने कहा: "अहो माता! विश्व का सर्वोत्तम रत्न आपके उदर में विश्वमान है. जो मोक्षमार्ग को प्रकाशित करके जीवों कर करनाय करेगा! घन्य रामकक्षिधारिणी माता! बगत में आप भी वंच हो!"

सुख्यपूर्वक नी शिंदेने बीता गये...गर्भावस्था में उन तीर्वकर आत्मा को या उनकी मस्ता को कोई कह या पीवा नहीं थी। अहा, स्वर्ण के देव वित्तवती सुविधाओं का ज्यान रखारों हों और सेवा करते हीं उनके पुव्योवस्य का क्या कहना!! गर्भवास में भी मानो सुन्दा रहा-सक्टल में रहते हो ऐसी सामार्थ्यक, आत्मद्वान-स्थ्यवर्शन तथा अविदिश्चन सविद्यान मंत्रिक क्याति किया और गायकुष्णा द्वारणों के दिन सुन्दामाला की कुत्रित से वालतीर्यकर का जन्म हुआ। उस समय स्था नक्षत्र उत्तम योगमें वर्त रहे थे... इण्लास के हिन्से सारा जगत मानो सुखी था। ऐसा उत्तम योग भरत क्षेत्र में बीर्यस तीर्यकरों के कल्याण्य-काल में ही आता है..अहा। प्रकृतिका परिणमन भी मोससाधक-महास्माओं के आधीन होता है।

भरतक्षेत्र में दसवें तीर्थंकर का जन्म होते ही इन्द्रासन डोल उठा और आनन्दपूर्वंक प्रधुकन्म का उत्सव मनाने के लिये देवगण ध्रीदलापुरी में आ पहुँचे. ध्रामधूमपूर्वंक बालतीर्थंकर को मेठ पर ले बाकर विश्वकल्याणकारी अभिवेक किया। भगवान के अवतार से जगत के जीवों को शीतलता प्राप्त हुई, इसलिये इन्द्रने 'शीतलनाथ' के सम्बोधन से उनकी स्तुति की-हे शीतलनाथ कित्पवृक्ष भी जीवों को जो शीतलता नहीं दे सकता ऐसी बीतरागी शान्तिरूप शीतलता आपने जगतके जीवों को प्रदान की है; इसलिये वह करूपवृक्ष भी आपकी शीतलता का आश्रय लेने के लिये आपकी शरणकाथा में (विक्क रुपों) निवास करने लगा है।

भगवान शीतलनाथ की आयु एक लाख पूर्व तथा शरीर की ऊँचाई नव्ये धनुष (२७० मीटर) थी। पञ्चीस हजार पूर्व की आयु में उनका राज्याभिषेक हुआ था। प्रतापी तीर्यंकर के राज्य में प्रचा सर्व प्रकार से सुखराम्यम एवं धर्मपाराण थी। पचास हजार पूर्व तक उन्होंने राज्यभौग किया। अब उनको संसार में रहने का काल मात्र पञ्चीस हजार पूर्व शेव रहा था...भव के अंत की तैयारी थी तब एक वैराम्य प्रेक घटना हाई—



महाराज शीतलनाथ एकबार प्रातः वनविहार करने गये थे; जारों ओर फलफूलों से प्रफुद्धित प्रस्तकसरी वातावरण था; राबिरो पुर्णोगर गिरं हुए ओसविन्दु सन्त्वे मोती समान वसक रहे थे। उनकी अस्पुत शोभा निहारते हुए शीतल-नहाराजा प्रसत्ता से वनविहार कर रहे थे। कुछ ही समय प्रहार लीहते हुए उन्होंने येखा तो समस्त ओसविन्दु अण्यस में नहा हो गये हैं...प्रभात का सौन्दर्ष भी अब पहले बैक्शा नहीं रहा था। वह देखकर सहाराज शीतलनाथ को वैराग्य जागृत हुआ कि-ओर, यह मनुष्य बीवन और यह राजा-रानी के संयोग सब ओसविन्दुओं के समान क्षणभंगूर हैं, उनकी शोभा और संबोग अणभर विलोग हो जाते हैं। संसार के सर्व पदार्थों के समान क्षणभंगूर हैं, उनकी शोभा और संबोग अणभर विलोग हो जाते हैं। संसार के सर्व पदार्थों हो समान क्षणभंगूर हैं, उनकी शोभा और संबोग अणभर में पलट जाते हैं, उन पर पदार्थों या परभावों के भरीरे रहना योग्य नहीं हैं। स्थिर एवं अवियोगी तो अपना असयोगी आत्मा है। कर्म भले ही पुण्यस्प हो अथवा पापरूप हो, उसके द्वारा बीव को सुख कैसे मिल सकता है?-पुण्य के फलस्प विषयों में यदि सुख होता तो, मुझे पुण्य की परकाहा हप उन्कृष्ट सामग्री प्राप्त होने पर भी गेरा मन सनुष्ट कर्यों नहीं है? इमिलेये विषयरसामग्री का परकाहा हप उन्कृष्ट सामग्री प्राप्त होने पर भी गेरा मन सनुष्ट कर्यों नहीं है? इमिलेये विषयरसामग्री का सुख वह सञ्चा हुख है। नहीं, उसने जगत सुख मातता है वह मिष्ट्या है, विषयों के प्रति उदासीनता और तिब बैतन्यस्करण मे रति वही सच्चा सुख है। परनु जहीं मोह है वहीं विषयों के प्रति उदासीनता और तिब बैतन्यस्करण में रति वहीं सच्चा सुख है। परनु जहीं मोह है वहीं विषयों के प्रति उदासीनता और तिब बैतन्य मुण करेगा। और परमान्या वर्गेगा।

महाराजा शीतलनाथ ऐसा वैराग्य चिन्तन कर रहे थे उसी समय परिणामविशुद्धि से उनको आतिस्सरण ज्ञान हुआ कि मै पूर्वभव मे पर्याप्त राजा था, उस समय भी अन्त का परिवर्तन देखकर मेरा चित संसार से बिरक हो गया था; और इस समय भी ओस बिन्तुओं की क्षणभगुरता देखकर मेरा चित संसार से बिरक हो गया था; और इस समय भी ओस बिन्तुओं की का पणभगुरता देखकर मेरा चित संसार से विरक्त हो गया है। इस प्रकार प्रभु की होजा का अवसर आनकर ज्ञाद्यतों के से लीकारितक देख वहीं आये और प्रभुकी स्तुति करके उनके वैराग्य की प्रशंसा की। उसी समय इन्द्र 'शुक्रप्रभा' नाम की पालकी लेकर आ पहुँचे। उसमें आकड़ होकर विराणी प्रभुने ससार का त्याण करके मोक्ष साध्यने के लिखे कन की और प्रयाण किया। माप कृष्णा द्वारगी (अपनी जन्मतिथि के दिन) को शातिस्तार प्रभुने स्ययं दीक्षा भारण की। एक हजर राजाओं ने भी उनके साथ दीक्षा ले ली। बाह्य में बकादि समस्त परिग्रह और अतर में बारह कथायों में से आठ कथायों छोड़कर 'शुद्ध' हुए वे महात्या आत्मध्यान में एकाग्र हुए। अहा, धन्य वह 'शुद्ध' पद'। जिसकी महिमा करते हुए महात्या कुन्दकुन्द उसे नमन करते

रे 'शुद्ध' ने श्रामण्या चार्क्युं, ज्ञान-दर्शन 'शुद्ध' ने छे 'शुद्ध' ने निर्वाण, 'शुद्ध' ज सिद्ध, प्रणमुं तेहने।

प्रभु शीतल ऐसे 'शुद्ध' श्रमण हुए और सिद्धसमान सुशोभित हो उठे...वे 'शीतल' तो थे ही, बैतन्य के शातरास में लीनता हारा मुंते होकर वे पास शीतल हो गये; कवायों की कलुपता को म्यान हारा भो हाला। तीन रल-चार ज्ञान-पीच महाकृत तथा छह आवश्यक के धारी वे मुनिराख से उपवास के पहाल तीसरे दिन और नगरी में पपारे, और वहीं के राजा पुनर्वसु ने नवशाभित से अस्थना हर्षपृक्षक छीर का आहारदान देकर उन्हें पारणा कराया। तीर्यंकर को मुनिदशा में प्रथम आहारदान देनेवाले उन राजा के महाभाष की देवों ने भी प्रशंसा की-अहां दानं...महादानं...कहकर आकारा से पुन्पवृष्टि करके रिष्य वारा वनाये।

शीतलनाथ प्रथमे तीन वर्ष तक मनिदशा में रहकर आत्मध्यान द्वारा परमात्म साधना की और अन में कींब करका सन्तर्रात्री के सार्वकाल केवलकात पाएं करके स्वयं परमात्मा बन गये। देवों तथा प्रतिकारी ने परमात्मपट प्राप्ति का महान उत्सव किया। और तिर्यंच भी उन परमात्मा की देखकर आनन्दित हो उने। जक्तानि के बीच संघपि सही आ नहीं सके थे. परन्त प्रभ के तीर्थंकरत्व के प्रभाव से उन्हें नाक में भी हो छही साला का अल्पन हुआ और आअर्थचकित होका तीर्थंका की महिमा कार्क उनमें से कितने ही जीव सम्यग्दर्शन को प्राप्त हुए। शीतलप्रभ के प्रताप से नरक में भी उनको सम्यक्तव की अपर्व शीतलता पाप्त हार्र । धन्य है तीर्थंकात्व की विव्यता ! धन्य उनके कल्याणक !

देवों ने धर्मसभा के रूप में अद्भुत समवसरण की रचना की...और इन्द्र स्वयं आकर प्रभुकी पूजा काके धर्मोपदेश श्रक्षण काने बैता। शीतलनाथ प्रथके उस धर्म-दाबार में 'अनगार' आदि ८१ गणधर थे- जो आकर्यकारी सप्त करिंद्र के धारक थे। वह सात करियां इस प्रकार हैं :- १ बदिः २ तप विक्रिया. ४. रस. ५. बल. ६. औषघि और ७. अक्षीण।-ऐसी ऋदि सम्पन्न ८१ गणधरों के अतिरिक्त १४०० ब्राहकेवली मनिवर थे: ६९००० उपाच्याय मनि थे: ७२०० अवधिकानी थे: १२००० विकियालक्ष्य धारी मनिवर थे: ७५०० मन:पर्ययज्ञानी थे:-कल मिलाकर एक लाख मनिवर मोक्ष की साधना कर रहे थे। जिनमें ७००० तो प्रभ जैसे ही केवलजानधारी अरिहत थे...वह भी समवसरण के शीमण्डप में ५००० धनव ऊपर, प्रथ के समकक्ष गगन में विराजते थे। अहा । एक साथ हजारों केवली भगवन्त और लाखों मुनिभगवन्तों से उमहते हुए मेले का वह मंगल दृश्य मुमक्ष के चित्त में मोक्षसाधना की कर्मियाँ जागत करता था। बहाँ तीन लाख जितनी आर्थिकाएँ और पाँच लाख माधक-श्राविकाएँ भी प्रभका उपदेश सनकर आनन्दपर्वक मोक्षमार्ग में गमन कर रहे थे। देवों का तो क्या कहना कितने ही तियैच भी प्रभ के दर्शन करके तथा धर्मीपदेश सनकर आतरकान प्राप्त करते और अंतरात्मा होकर परमातमपद की साधना करते थे। (मोक्ष के मेले का दृश्य पह १४५ पर देखें।)

इस प्रकार करोडों वर्ष तक धर्मीपदेश देकर अरबों जीवों का मिध्यात्व छडवाते हुए तथा सम्यक्त्वादि रत्नों की प्राप्ति कराते हुए, तीर्थंकर शीतलनाथ सम्मेवशिखर पधारे। अब मोक्षपरी खाने में उनको मात्र एक मास शेष रहा था. इसलिये उन्होंने सत्मेदशिखर की विद्यातवर टंकपर स्थिर योग धारण किया। विहार एवं वाणी रुक गये। पश्चात अन्तिम शक्कध्यानपूर्वक अनुक्रम से सम्पूर्ण योगनिरोध करके. आत्मप्रदेशों की सम्पूर्ण स्थिरता द्वारा अशेषरूप से कर्मों का क्षय करके. तथा सर्वगणसम्पन्न होकर प्रभ सिद्धालय में सिघारे। आश्विन शुक्का अष्टमी के दिन देवों ने दसवें तीर्थंकर भगवान के मोक्षगमन का मंगल-महोत्सव मनावा। उस अवसर पर भी अशरीरी मिटों का तथा उनके अतिन्दिय सख का चिन्तन करके. कितने ही जीवों ने सम्यग्दर्शन द्वारा अपने में बैसे मिळसाव का आस्वादन किया और वे भी सिजपरी के पश्चिक बन गये...

## शीतलनाथ जिनराज की विद्युतवर ट्रंक जेह. मन-बच-तन कर पत्र हैं शिखरसम्मेट बजेत।

इस प्रकार भव्य जीवों के परम शीतलता प्रदान करनेवाले भगवान शीतलनाथ तीर्थंकर के पंचकल्याणक पूर्ण हए...वे भव्यजीवों को मंगलरूप हों।

# [99]



श्रेयहेतु भ्रव्यजीवों को आश्रय लेने योग्य-ऐसे भगवान श्रेयांसनाथ तीर्थंकर का मंगलचरित्र सर्व जीवों को श्रेयरूप हो।

[श्रेयांसनाथ-पूर्वभव : निलनप्रभ राजा]

तीसरे पुष्कर द्वीप के पूर्वविदेह में क्षेमपुर नगर हैं। महाराजा निलनप्रभ वहीं राज्य करते थे। वे जैनधर्म के प्रेमी तथा आन्मस्वरूप के ज्ञाता थे; संसार में रहकर भी मोक्ष के साधक थे; धर्म, अर्थ, काम इन तीन पुरुषार्थीक साथ मोक्ष का पुरुषार्थ भी उनके निरन्तर चल रहा था। राजवैश्वन के मध्य रहने पर भी उनकी कोई प्रवृत्ति धर्म से विरुद्ध नहीं थी। उनका जीवन एक आदर्श श्रावक समान उज्ज्वल था।

उनके राजउद्यान में हजारों आप्रवृक्षों से सुशोभित एक रमणीय उपका था। एक बार वहीं अनन्त किनेन्द्र का आगमन हुआ। मेर नाव उठें, कोयलें बुहुकने लगीं, आप्रवृक्ष हजारों फलों से हुक पर्य-मानों हाव में फल लेकर प्रवृत्ती की पूजा कर रहे हों। वनपाल ने आकर राजा को क्याई दी कि-हे महाराजा। अपनी नगरी के उपान में भगवान अनन्त जिनका वराविण हजा है।

स्त्रींकृष्ट बचाई मुनते ही राजा के हर्ष का पार नहीं रहा...तगेंबन में पहुँचकर प्रभुक्ते दर्शन एवं उपदेश से उनका आत्मा प्रसम हो उठा। आत्मजान तो उन्हें चा ही, तहुपानत पहान वैराव्य वागृत हुआ....और विनयपणों में बीचा तेक्त पुनि हो गये। उनको मारह अंग का ज्ञान उदित हुआ और राज्यब की शुद्धि के उपरान्त सोलह प्रकार की विशुद्ध पावनाओं हारा बिना इन्क्षा के तीर्वेषक प्रकृति का आगमन हुआ-मानो केक्टबान की दूरी उसके आगमन के समाचार लेक्त आ पहुँची। वे नरित्य सुनिराव्य बिशुद्ध-कारिंक ना पालन करते हुए. आंधु पूर्ण होने पर समाधिमरण करके सोलहवें स्वर्ण में इन्ह्र हुए। कही उनकी आहु बाईस सागर की थी। अनेक दिव्य देवियों तथा देवलोंक का आवार्यकारी देशक के बीच असंख्यात वर्ष तक रहने पर भी वे सम्यक्त्व के प्रताप से बैतन्य की महिमा को कभी क्षणमात्र भी भूले नहीं थे। राग होने पर भी उनकी चेतना राग से विरक्त थी। स्वर्गलोक के उत्तम सुखों को भी चैतन्य के बीतरागी सुखके समझ वे दुःख ही समझते थे। भन्य बीतराग-मुनिदरा। और भन्य परामात्यदरा! - उसे हम कब प्राप्त करेंगे?' ऐसी मोझ शाबना वें भावी तीर्थंकर स्वर्ग मे बैठे-बैठ भाते थे। अन्तर्म, स्वर्ग के दिव्यसुखों से संतुष्ट न होकर मोक्साधना हेतु वे महात्मा स्वर्ग पुरी छोड़कर मनुष्यलोक में आये।

# सिंहपरी (काशी) में श्रेयांसनाथ-अवतार

भारत क्षेत्र में काशी देश अत्यंत रमणीय है: वहाँ अनेक महापरूप हए। अभी तक सातवे और आहरते (संपार्धनाथ और सन्तराध) धरावन्तों के कल्यापाकों से जो देश पावन हत्या उस काशी देश से (वर्तमान बनारम से दस किलोमीटर दर) सिंहपरी नामक सन्दर नगरी थी। (वर्तमान मे उसे 'सारनाथ' कारते हैं और वारों भगवान क्षेयांसनाथ का सन्दर मन्दिर है।) वाही इक्वाकवंशी राजा विष्ण राज्य करते थे: उनकी महारानी का नाम था सनन्दा। उन सनन्दा माता के गर्भ में सोलह मगल-स्वप्न के साथ भगवान श्रेयांस-तीर्थंकर का जीव अवतरित हुआ...(ज्येह कृष्णा पृष्ठी)...तत्पक्षात सवा नौ मास वीतने पर फालान कच्या एकावशी के दिन भारतक्षेत्र के स्थारहवें तीर्थंकर का अवतार हुआ। इन ज्ञानके भारी और तीन लोक के नाथ ऐसे तीर्थंकर का अवतार होने से तीनों लोक के जीव हर्षित हो उठे। सर्व ऋतर्री एक साथ विवल उनी और जीवों को शानित का अनुभव हुआ। यापी जीव भी धर्मानमा बन गये। इन्हों ने आनन्दपर्वक धामधमसे दिव्यतासहित प्रभका अन्मोत्सव मनाया-जो जगत के उत्कार मंगल-महोत्सव में अदितीय था र प्रभ के जन्मोत्सव की महिमा देखकर अनेक जीवों ने आधर्यकारी चैतन्य तत्त्व की महिमा का चिन्तन करके सम्यादर्शन द्वारा अपना क्षेत्र पाप्त किया। असा । श्रेयांसनाथ तीर्धकर का अवतार होते ही जीवों के श्रेय का प्रारम्भ हो गया। उनसे पूर्व भरतक्षेत्र में अनेक वर्षों तक जैनधर्म की धारा विच्छित हो गई थी जो पन: प्रवाहित हो गई। इन्द्र उन्हें 'श्रेयासनाथ' नाम दे उससे पर्व ही प्रभने जीवों का श्रेय पारम्थ कर दिया था। उनके चरण में 'गेंडा' का चिक्र था-जिस प्रकार गेंडा का शरीर शकों से नहीं चिटला, उसी प्रकार श्रेयांसनाथ प्रथके आधेश अनेकान्त शासन को किसी एकान्तवाटी कचक्र से नहीं भेदा जा सकता। इन्द्र ने प्रभ का जन्माभिषेक करने के प्रधात स्तरि करते हुए काश कि-हे देवं। आप इस अवतार में ही सर्वज परमात्मा होंगे और रत्नत्रयरूप मोक्समर्ग का उपटेश टेक्स अनेक जीवों का श्रेय करेंगे। आप जीवों के हितरुप श्रेयमार्ग के रक्षक तथा पोषक हैं. इसलिये सचमच आप 'श्रेयांस्टराज्य' हैं।

कुमार श्रेपांसनाथ मात्र सिंहपुरी के नहीं परन्तु समस्त काशी देश के गीरवरूप थे और उनके कारण काशी देश सारी वुनिया में प्रसिद्ध था। काशी देश की प्रवा ने सुपार्थनाथ और चन्द्रप्रभ के पक्षात इन तिसरे बासतीर्थकर को अपनी नगरी में क्रीड़ा करते और किस्तिकराते देखार। उन्हें देखते ही प्रवाजनों के हवय आनन्त्र से बोल उठते थे कि-अहा। वहीं देसे महालगा प्रभु विचलते हैं उस देश को धन्य है! हमारे नेत्र सफल हुए को हमें ऐसे भगवान के दर्शन हो रहे हैं, इमारा बीवन धन्य है कि ऐसे प्रभु के साथ हम बी रहे हैं!- वाह प्रवाजनों। आपको धन्य है।

हजारों प्रजाजन प्रतिदिन सुप्रभात में श्रेयांसकुमार के दर्शन करने आते...और परमास्या के दर्शन जैसा आनन्द प्राप्त करते; क्वोंकि क्षेय प्रभु एक मंगल-आत्मा थे...उनका हव्य भी परमास्य हव्य था...अर्थात् वे स्वयं द्रव्य-एसात्मा थे। उनके साथ दो शब्द बोलने से भी परम आनन्द होता था।
एक बार एक श्रेष्ठ नागरिकने प्रभु से पूछा-हे देव। इस जीबीसी में इस काशी देशा में सुपार्थनाथ एवं
बन्द्रप्रभ-इन दो तीर्थकरों के पश्चात् अगर तीसरे तीर्थकर अवतरित हुए हैं. क्या अब भविष्य में इस काशी देशा में और किसी तीर्थकर का अवतार होगा? । यह प्रश्न सुनकर प्रभु कुछ मुस्कराये और कहा-हे सुभागी प्रजाबनो ! अभी एक जीचे तीर्थकर भी इस काशी देश को पावन करेंगे। इस चीबीसी के तीईसर्वे तीर्थकर पार्थनाथ का भी इस काशी देश की वाराणसी नगरी में अवतार होगा; वे कुमारअवस्था में सर्पयाल को प्रणीतिश देश जनका जहार करेंगे

अहा, छोटे-से श्रेयकुमार के श्रीमुख से ऐसी आनन्दकारी बात सुनकर प्रजाजन अति हर्षित हुए और उल्लासपूर्वक 'श्रेयास तीर्थंकर की जय हो. पार्थनाथ तीर्थंकर की जय हो' ..ऐसे आनन्दकारी जय-जयकार से समस्त नगरी गूँज उठी। वह गगन्मेदी जयनाद सुनकर महारामी सुनन्दिवी ने महत्त के झरोखें से देखा तो उनका लाइला पुत्र श्रेयकुमार प्रजाजनों से बातें करके उन्हें आनन्दित कर रहा है! वह इस्स, देखकर माताजी प्रसन्न हुई और उसी क्षण माताजी श्रेर है खेकर प्रजाजनों ने पुन: आनन्दपूर्वक 'सुनन्दामाता' की जय'...ऐसे जयकार से आकारा ग्रेजा दिया।

किशोर अवस्थामें उन बाल तीर्थंकर का विनोद भी पुण्यानुशंभी शुभ था। आनन्द-किल्लोलपूर्वक कृष्यिंगत होते-होते राजकुनमर श्रेयासनाथ युवायस्था को प्राप्त हुए। पिताने उनका विवाह किया और राज्याभिक्षेक करके उन्हें सिंलुपुर्त के राजसिहासनपर विदाया पुण्यकर्म उत्तम भोगसामग्री द्वारा उनकी सेवा करते थे। यद्यपि वे धर्मात्मा राजकुमार तो चैतन्यसुख की श्रेष्ठता के समक्ष उन उनम भोगों को तुच्छ ही समझते थे। मात्र बाह्य समृद्धि में ही नहीं अपितु अतरंग श्रेयमार्ग में भी वे वृद्धिगत थे। पुण्य प्रताप से समस्त उत्तम अथाँकी प्राप्ति उनको स्वयमेव होती थी, इसलिये उन्हे अर्थ प्राप्ति हेतु कोई पुरुवार्थ करता नहीं था, मात्र मोक्ष हेतु ही पुरुवार्थ करता था, जो वे राज्य सचालन के साथ भी गुम रुप्ते करते ही रहते थे। इस प्रकार महाराजा श्रेयांसनाथ ने अपनी गुम ज्ञानिभी की सुस्तापूर्वक व्यालीम लाख वर्षोक्त खुखसे राज्य किया। चौरासी लाख वर्षे की आयु में से तीन भाग अर्थात् श्रेसट लाख वर्ष बीत गये।

एक बार महाराजा अयासनाथ वनकीड़ा हेतु उद्यान में गये . माप का महिना था, वसन्तकतु का आगामन निकट होने से नुक्षों के पत्ते छिर गये पुण्य-पत्नों से रहित वृक्षों की शोभा तुम होगई . मानो कुछ अपना मंगार और बैभव छोड़कर विरक्त हो गये होग एस कतु-पतिवर्तन देखकर महाराजा अयासनाथका चित्त भी अज्ञानक सतार से विरक्त हो गया हो सोचने लगे-यह पुण्यवेश्य भी क्षणमंत्र है। पत्तक्षड़ आनेपर इन वृक्षों की भीती मेरे भी यह संयोग छूट आयेंगे। संयोगो से पार ऐसे अपने असंयोगी सिण्टपद की साधना जब तक मैं नहीं करेगा तब तक इस संसार में कहीं स्थिरता नहीं है, आज ही ऐसे अस्मिर संसार को छोड़कर में पुनि होईगा और अपने सिण्टपद की साधना करेगा। पत्ती असे इस पुण्य के भरोसे मैं बैठा नहीं रहुंगा। धूवपद तो मेरा सिण्टपद है, उसे साधकर साह अन्त काल उसमें बैट्टेगा। इस प्रकार महाराजा की वैरायधार वेगवान होती गई; उनकी चेतना सातवें गुणस्थान में आरोहण करने हेतु तरप बनी और अयसकर नामक पुत्र को राज्य सीपकर बारह वैराय भावनाओं का चितवन करते हुए विनवीका हेतु उच्चों हुए.

उसी समय ब्रम्हलोक से लीकांतिक देव उतर आये। मानो बैराग्य का गृगांर सजा हो ऐसे श्वेतदिव्यवस्त्रोंसे वे सुसज्ज थे। उन्होंने बैराग्यवन्त महाराज को बंदन किया और वैराग्यवर्धक स्तृति करते हुए कहा: अहो देव! आपका नाम 'श्रेयांसनाथ' है और आप स्वयं श्रेयश्य हैं... तथा इस समय आप रत्नक्रथकप उत्तम श्रेयमार्गपर विचर रहे हैं।-ऐसी आपकी बीतरागता देखकर हम प्रसन्नता पूर्वक उसका अनमोदन करने हेत ब्रम्हलोक से यहाँ आये हैं। [अहा, यह भी एक आश्चर्य की बात है कि तीर्थंकरों के समवसरण में भी कभी नहीं आनेवाले वे विरागी देव मात्र भगवान के वैराग्य प्रसंगपर ही उनके वैराग्य की अनुमोदना करने मनव्यलोक में गहस्थ-तीर्थंकरके पास आते हैं।]

वास्तवमें तीर्थंकरोंका वैराग्य वह कगतका कल्याण करनेवाला महान मांगलिक अवसर है। उस अवसर के अनुरूप 'विमलप्रभा' नामक पालकी लेकर देवोंसहित इन्द्र वहीं आ पहुँचे ..और स्वानुभृतिसहित तीन ज्ञानकी विमलप्रभा से शोभायमान भगवान श्रेयांसनाथ उस पालकी में आरुढ हए तब उसका ' विमलप्रभा' नाम सार्थक हुआ। पालकी में आरूढ़ होते समय स्वयं इन्द्रने अपने हाथ का

सहारा देकर प्रभ का सन्मान किया और इस प्रकार अपना भी सम्मान बढाया। प्रभ को कहीं इन्द्र के आधार की आवश्यकता नहीं थी. परन्त वह तो प्रभकी महिमा बढाने की एक विधि थी-जिसे देखकर वैभवी इन्द्रकी अपेक्षा उन वैराग्यवन्त तीर्थंकर की अपार महिमा को जगत जान सके! वाह. इन्द्र भी हाथ बढ़ाकर जिनकी सेवा में तत्पर हो उन भगवन्त के गुर्णोकी महिमा का क्या कहना।



वह कत्याणकारी दिन था फालान कृष्णा एकादशीका मनोहर उद्यान में पहुँचकर महाराजा

श्रेयांसनाथने वस्त्राभूषण, मुक्ट आदि समस्त राजवैभव का त्याग किया, स्फटिक समान उज्जल शीलापर बैठकर 'ॐ नमः सिद्धेभ्यः' ऐसे उच्चार पूर्वक सिद्ध भगवन्तों को नमस्कार करके स्वयगुरु ऐसे उन प्रभु ने अपने दृढ़ हाथ से कोमल केशोंका लुंचनं किया। उसी समय एक हजार राजा भी प्रभुका अनुकरण करके सर्वसगंत्यागी दिगम्बर मुनि बन गये। उन एक हजार मुनियों के बीच सूर्य समान तेजस्वी एसे वे श्रेयांसनाथ मुनिराज एकत्वभावनामें झूलते-झूलते आत्मचिन्तनमें एकाग्र हुए और उसी क्षण अनंत गुणगम्भीर जिदानन्दतत्त्वमें लीन होकर शुद्धोपयोगस्य परिणमित हुए, साक्षात् श्रमण हुए, सर्वत्र समभावी हुए। अहा, उन परम बीतरागी मुनिराजकी अचिन्त्य शांत मुद्रा देखकर उस समय इन्द्र, देव, मनुष्य और तियैच भी अपने चित्तमें अनुपम शान्तिका अनुभव करने लगे। सिंह और शशक प्रभुचरणोमे एकसाथ एकत्रित हुए थे तथापि किसीके हृदय में क्रूपता अथवा भय नहीं था, दोनों अत्यन्त शान्तिसे प्रभुकी



वीतरागी छबि निहार रहे थे...और मन मे विचारते थे कि-'वाह, यह महात्मा कैसा सुन्दर ध्यान लगाये बैठे हैं!! उस समय हजारो प्रजाजनोंने भी वैराग्य भावना पूर्वक श्रायकव्रत अंगीकार किए और अनेक जीव अपूर्व सम्यकदर्शन को प्राप्त हुए। धन्य था उन तीर्थंकर प्रभुका दीक्षा कल्याणक का महोत्सव!

दीक्षा लेकर आत्मध्यानमें विराजमान उन श्रेयांस मुनिराजको शुध्दोपयोगके साथ ही सातवौ गुणस्थान, चौथा दिव्यक्कान तथा सात महान ऋध्दियौ प्रगट हई.

संज्वलन के अतिरिक्त सर्व कथायों का अभाव होगया, वीतराग रत्नवयरूप के तेज से उनका आस्पा दीप्तमान हो उठा। दो दिन उपबास के पश्चात् वे मुनिराज सिष्टार्थनगर में पथारे. वहीं नन्दराजाने भिक्तमहित विधीपूर्वक प्रथम पारण काया। राजांक महान पुण्ययोगसे वही देवों ने दुंद्गि वाद्य बजाये और रन्त वृष्टिकी इस प्रकार मोक्षमार्गी मुनियरोको आहार दान की अलीकिक महिमा जगत में प्रसिद्ध

महासुनि श्रेयांसनाधने लगभग दो वर्षतक मीनदराापूर्वक विहार किया। तत्पक्षात् पुनः अपनी अन्य-नगरी सिंहपुरीये पचारे, जिस मनोहर उद्यान में बीचा ली धी उसी मे एक वृक्ष के नीचे हो दिन उपवास सखकर विराजधान हुए और आसम्ध्यान की उप्र श्रेणी लगायी। सुष्योपयोग की तलवार को ग्रुक्लप्यान हारा सकाकर पथक मोहरानुष्य प्रशा करते लगे। मोहरानु कीप उठा, उसकी सेना नष्ट होने लगी। बाह्य मे परमणांत दिखनेवाले वे श्रेयाम मुनिराज अतरमे मोहरानुक साध कल्पनातीत शूर्योतासे पुष्ट कर रहे थे और व्यानचक हारा उसे छेद रहे थे। मात्र कुछ ही समय के सुष्ट में प्रभुने मोह का सर्वधा नाण कर दिया। अनादि से जो मोह अविजित था उसे सम्पूर्णतया जीतकर भगवान परिपूर्ण विजेता-जित्र हुए, बीतराग हुए और दूसरे हो हाण अपने वेक्वतज्ञान-निधान को प्राप्त करके सर्वेद्य परमालम हुए वह मंगल दिवस एव मंगल घड़ी थी माघ कृष्णा अमावस्याकी सध्या। अमावस्या को स्वप्त कर स्वर्ण पर्मा अभावस्यास अधकार नहीं था, वहीं तो अमावस्याकी रात्रि में भी किसी देवी प्रकाश का पूर्व करना का था।

प्यारहवें तीर्थंकर श्रेयासप्रभुको केवलज्ञान होनेपर उस चौथे कल्याणक का उत्सन करने के लिये काशी देश की सिंहपुरी नगरी में मर्जा से इन्द्रादि भी जीधीबार आ पहुँचे। एक ही नगरी में प्रभुक्त कर कल्याणक। धन्य वह नगरी।! दो चड़ी में तो समवसगण की रचना हो गई। उसकी शोभा ऐसी अपने क्यार सी कि और, "क रचना इन्द्रोने की है या तीर्थंकर के सातिश्रय पुण्य से हुई है?-ऐसा निर्णय नहीं हो सकता था। तीर्थंकर प्रभु के धर्म दरबार से भव्यजीवों की टोलियों आयी। मात्र देन नहीं, मनुष्य तथा सिंह और शशक, बाप और बन्दर, हाथी और सर्ग आदि प्राणी आये और शान्तिसे धर्मीपदेश सुनने लों। वे मात्र सुनकर नहीं बैठे रहे परनु उसमें कहे हुए अपने चैतन्यतत्व की सुन्दरता को अपने में देख लिया और आत्मक्षान करके मोधा के मार्ग में चलने लों, अपने भीतर विद्याना 'परमात्मा' के उन्होंने वर्षां वरिं।

श्रेयासनाथ तीर्थंकर की दिव्य धर्ममधा में कुन्धुराज आदि सतस्तर धर्म-मंत्री (गणधर) थे, वे सब बाह अग के धारी श्रुत केवली थे तथा महान लिब्बियोंके धराक थे। करोड़ो स्ट्रीक मात्र दो यही में सुध्य उन्वारण पूर्वक बोल सके -ऐसी उनकी बचन गिंक थी, हजारों लोग एकसमय बोलकर कोलाहल कर रहे, है तथापि उन सब में से प्रत्येक की भित्र-भित्र बात एकसमय मुन सके ऐसी उनकी अवणशांकि थी; उन प्रभुके सामसस्या में पुनिवांकि सभा के श्रीमण्डप के उपर (पाच हजार धनुष ऊँचे निरात्तन्त्री आकाश में) साहर हुए अरों हैं उन पुनिवांकि सभा के श्रीमण्डप के उपर (पाच हजार धनुष ऊँचे निरात्तन्त्री आकाश में) साहर उपर (पाच हजार धनुष ऊँचे निरात्तन्त्री आकाश में) साहर उपर (पाच हजार धनुष ऊँचे निरात्तन्त्री आकाश में) साहर उपर (पाच हजार धनुष उपर विश्व के था। अहार, उपर रहें करते हैं जहीं एकसाथ ६५०१ परात्ताओं के साधात दर्गन हीं, उत्तर धनिस्तर वार वार पाच उपर वार पाच उपर वार पाच वर्ष ते रह सी शुतकेवली भगवन्त थे, उन सबका सम्यक्त्य अप्रतिहत था, तथा उनमें से अनेक तो क्षानिक सम्यक्तृष्टि और वारमारीरी थे, हजार अवधिक्रमी, छह हजार मन-पर्यय ज्ञानी थे; १९ हजार पुनिव विक्रयाज्ञित्यारी थे। ४८ हजार दो सी उपाध्याय-शिवाक थे; पीच हजार पुनिव वाद-विवाद में कुशल थे-जो अनेकाल विद्यांके द्वार किसी भी कुतर्कका खण्डन करके जिनधर्म की वाद-विवाद में कुशल थे-जो अनेकाल विद्यांके द्वार किसी भी कुतर्कका खण्डन करके जिनधर्म की

सत्यता सिद्ध कर सकते थे। इस प्रकार उन तीर्थंकर प्रभुक्ते परिवार में ८४००० मुनिबर सुशोभित थे। वे क्रिया शुद्धारतज्ञय सहित थे। एक लाख बीस हजार आर्थिकाएँ पंचम गुणस्थान में उत्तम आत्म साधना करती थी; तथा देव देवियों की संख्या का तो कोई पार नहीं था। धर्मप्रेमी तिर्थंच थी वहीं हजारों-लाखों की संख्या में एकत्रित हुए थे और प्रभुक्ती धर्मदेशना श्रवण करने में लीन थे। दिल्य ध्वनि द्वारा श्रेयमार्ग का अध्यां र त्मन्नश्वम मोझांगां का उपदेश देते हुए श्रेयांसनाथ तीर्थंकरने कहा कि-हे भध्य जीवों जैसा वेतनस्वराध हमारे आत्मा का है वैसा ही तुम्हारे आत्मा का है; सुख के निधान उसी में भरे हैं, सुख की अनभति हेत स्वयं अपने आत्मा में हैं हखों।

'अहा, हम आत्मा ही स्वयं परमात्मा हैं ऐसा प्रभु कह रहे हैं; वह मुनते ही भव्यजीव अपूर्व आधर्यमें चींक उतते और दूसरे ही क्षण अपने परमात्मास्वरुपका अवलोकन कर तेते थे। कोई सम्यकदर्शन प्राप्त करते, तो किन्हीं को एक साथ सम्यकदर्शन-ज्ञान चारित्र तीनो की प्राप्ति हो जाती और हमप्रकार के श्रेयमानिंस लग जाते।

श्रेयास प्रभुने भरत क्षेत्र के अनेक देशों में इकीसलाख वर्ष तक विहार किया; धमिदशना द्वारा अनेक जीवांको श्रेय मार्ग की प्राप्ति करायी और अपने तीर्थंकर प्रकृति आदि कमीकी निर्वेश की। अन्त में एक मास आखु शेष रहने पर प्रभु सम्मेद शिखर की 'संकुल टूंक' पर पधारे और वहीं स्थिर हुए। विहार और वाणी का उदय रुक गया. योग भी कम होने लगे... आवण शुक्ला पूर्णमा के दिन अनितम दो शुक्ल ध्यानं द्वारा शेष कमीका भी अप किया। प्रथम शुक्ल ध्यान द्वारा मनयोग, वचनयोग तया स्थूल काययोगका भी निरोध करके ७२ कम्प्रकृतियोंका क्षय किया, प्रधात समुद्र धातकी एक अलीकिक-नियन्य विश्वद्वारा चारों अधातिकमों की स्थिती एकसमान कर दो और अंत में चौदहत पूर्ण प्रभावक्षा के अंतभाग में अनितम शुक्लाध्यान द्वारा शेष २३ कर्म प्रकृतियोंका भी सम्यूर्ण क्षय करके द्वार प्रभावका के अंतभाग में अनितम शुक्लाध्यान द्वारा शेष २३ कर्म प्रकृतियोंका भी सम्यूर्ण क्षय करके द्वार प्रभाव कर्म-नोकर्म से रहित हुए वे प्रभु, अपने केवलकानादि अनन्त चैतन्य वैभव को साथ लेकर पुक्ति पुरी में पथारे। वेबंति उनके मोशका महोत्सव मनाया। आज भी प्रभु मुक्तिपुरी में सिद्धस्वरूपमें विराज से है उनके मासका हो।

## श्रेयांसनाथ जिनराजकी, संकुल कूट है जेह, मन-वच-तन कर पूज हैं शिखरसम्मेद बजेह।

पूर्वभव में जो बिदेहक्षेत्र में जिलनप्रभ राजा थे, वहीं से सोलहवें स्वर्गमें आहमिन्द्र हुए; पश्चात् प्यारहवें तीर्थंकर रुपसे सिहपुरीमें अवतार लेकर जीवोंका श्रेय किया और अन्त में सम्मेद शिखर से सिष्टालय में सिधारे. उन भगवान श्रेयासनाथ तीर्थंकर का मगल पुराण यहाँ पूरा हुआ।

## चैतन्य वैभव और पण्यवैभव

प्रकार अन्य भी अनेक बाहु प्रकारों में क्रमशः हानि होती गई; यत्तु भगवन्तींके रत्नप्रथमार्ग में या केवलाइताहि आत्मवैभव में कोई हानि नहीं हुई; सर्व भगवन्तींका वीतरागी आत्मवैभव तो एकसमान ही या। उसीसे प्रगट होता है कि आत्मवैभव हो बीनोंका सच्चा वैभव है; देह वैभव अथवा आयु वह बीव या। उसीसे प्रगट होता है कि आत्मवैभव हो बीनोंका सच्चा वैभव है; देह वैभव अथवा आयु वह बीव के वैभव नहीं है। इसलिय हे भव्य कीर्यों नु भी तीर्यक्रित को परिवानना; तो तुन्हे भी वैसे गुणों की प्राप्ति होगी। वैतन्य वैभव के समझ पुण्यवैभव संकल्प से हो तो भले हो, उसका हम तिस्कार न करें, यत्तु उसमें मेरिहत होकर सन्तुष्ट भी न हो आये और वैतन्यवैभव को न भूल आये; अर्थात् उस पुण्यवैभवको अपने वैतन्य वैभव से बाहु बानकर, उसमें मुख्यित हुए बिना अपने वैतन्यवैभव में ही लीन रहे और अर्थान उस बाहु बानकर, उसमें मुख्यित हुए बिना अपने वैतन्यवैभव में ही लीन रहे और कीर सा बाहु बैभव को छोड़कर सिख्य-परामात्मय में स्थित रहें। वही अपना इष्ट. ध्येय और साध्य है:-देसा तीर्योंक्स भगवन को छोड़कर सिख्य-परामात्मय में स्थित रहें। वही अपना इष्ट. ध्येय और साध्य है:-देसा तीर्योंक्स भगवन्तोंका बीवन हमें विभव ने तर है।

## भगवान श्रेयांसनाथ का मोक्षगमन होने के प्रशात-

प्रथम बलदेव-वासदेव-प्रतिवासदेव (विजय, त्रिपष्ट और अस्प्रतीव) हए, प्रत्येक चौवीसी में २४ तीर्थंकर. १२ चक्रवर्ती. ९ बलदेव. ९ वासदेव तथा ९ प्रतिवासदेव होते हैं. इन कल ६३ महापुरुषोंको ६३ शालाका पुरुष कहते हैं। वे सब यद्यपि मोक्सगामी तो होते है परन्त उनमें से २४ तीर्थंकर नियमसे उसी भव में मौक्ष प्राप्त करते हैं: १२ चक्रवर्तियोंने से अनेक तो उसी भव में मोक्ष प्राप्त करते है: कोई स्वर्ग में जाते हैं तो कोई नरक में भी जाते हैं बलदेव या तो उस भव में मोक्ष प्राम करते हैं अथवा स्वर्ग में जाते हैं, नरक में नहीं जाते; ९ नासुदेव तथा प्रतिवासुदेव (पूर्व काल मे किये हुए भोग निदान के कारण) नरकमें जाते है और पश्चात अल्पभवमें मोक्ष प्राप्त करते हैं। महापराण में ऐसे ६३ शलाका पुरुषों के जीवन चरित्र का तथा उनके पूर्व अवॉका वर्णन है, उनमें से अभी तक ११ तीर्थंकरोंका वर्णन पूरा हुआ। प्रथम दो चक्रवर्ती (भरत और सगर) का भी सिक्षप्त वर्णन हुआ। अभी तक एक भी बलदेव. वासदेव तथा प्रतिवासदेव नहीं हुए थे। (वे तीनों एक साथही होते हैं।) ११ वें श्रेयांसनाथ तीर्थंकर के मोक्सामन के पश्चाल उनके तीर्थं में कितने ही वर्षों बाद, इस जीवीसी के प्रथम बलदेव-वासुदेव तथा प्रतिबासुदेव हुए। बासुदेव वे तीन खण्डके स्वामी अर्धचक्रवर्ती होते हैं। प्रथम बासुदेव का नाम 'त्रिपृष्ठ'; वह अन्तिम तीर्थंकर महावीर का जीव और वही भगवान ऋषभदेवका पीत्र मरीचि। इस प्रकार ऋषभदेव, उनका पुत्र भरत और पीत्र मरीचि-यही जीव अनुक्रम से इस चौवीसी के प्रथम तीर्थंकर, प्रथम चक्रवर्ती और प्रथम अर्थ चक्री (तथा अन्तिम तीर्थंकर) हुए। उन त्रिपृष्ठ बासुदेव आदिका चरित्र इस पुस्तक में महावीर भगवान के पूर्वभवों में तथा शान्तिनाथ प्रभक्ते पूर्वभवके वर्णन में पढना।

(भगवान श्रेयासनाथ तीर्थंकर के मोक्षगमन के प्रधात ५४ सागरीपम तक उनका शासन चला; पत्तु अन्तिम पल्प के तीसरे भाग जितने काल तक धर्म-परम्पाका विकेद हो गया। यह तिसरी बार धर्म विकोद हुआ। यह विकोद विवसार्थ-श्रेणीयों में लागू नहीं होता।

एक मजे की बात-श्रीमती इन्दित गांधी भारत की प्रधानमंत्री होनेयर भी दादी मी के रूप में अपने पीत्रों को आनन्द से कहानियाँ सुनाती भी हो तो हे मम्मी! और हे दादी! तुम भी अपने पुत्र पीत्रों को प्रतिदिन धर्म की कहानियाँ सुनाना... गुन्हें और बच्चोंको खूब आनन्द आयगा।

# [88]



इस तीर्थंकर-चौत्रीमी के पाँच बाल इन्हचारी शोधंकरोंमें जो सर्व प्रथम थे, जिनके पाँचो कल्याणक अंगदेश के चय्पापुरी राज्य में हुए और सर्वज्ञ होकर जिन्होंने समस्त विश्वका ज्ञान साम्राज्य प्राप्त किया, ऐसे हे वासुपुज्य देव! मैं अपने अल्प तथापि सम्यक् मति-श्रुत ज्ञान द्वारा आपके महान सर्वज्ञपद की पृजा करता हैं। आपकी स्तृति करते हुए समन्तमह स्वामी कहते हैं।

'मयापि पूज्योल्पधिया मुनीन्द्र: दिपार्चिषा किं तपनो न पूज्य:'

-हे देव !लोकमें अल्प प्रकाशी दीपक द्वारा महाप्रकाशी सूर्य की पूजा क्या नहीं होती ? होती है, क्योंकि प्रकाश स्वरूप दोनों एक ही जाति के हैं; तो मेरा ज्ञान अल्पप्रकाशी होनेपर भी, वह आपके अतीन्द्रिय महाप्रकाशी केवलजान की जाति का ही है इसलिये उस जान द्वारा में आपकी पूजा करता है।

भगवान वासुपूज्य: पूर्वभव: रत्नपुरीके पद्मोत्तर राजा

चम्पापुरी के महाराजा वसु के पुत्र और वासव (इन्द्र) द्वारा पूजित, ऐसे हे वासुपूज्य स्वामी। तीर्थंकर से पूर्वंक भवमें आप पुष्करद्वीप में रत्नपुरी नगरी के महाराजा थे, तब आपका नाम पद्मोत्तर था। आपकी रत्नपुरी नगरी में सम्यक्तवादि रत्न के धारक धर्मातमा जीव निवास करते थे; आप प्रजा के लिये करप्वंच समान थे; शाख के ज्ञाता थे और जैनधर्मकी उपासना द्वारा आस्वतत्वको जानकर मोक्षके मार्ग में गमन करते थे। आपकी नगरी में धर्म का साम्राज्य था। आपकी बुच्दि नीतिमार्ग में और आपका पन दान में लगा हुआ था। आपकी मिक्त जिन मगवान में ही थी, और आपका प्रचण्ड प्रताप गद्धराजाओं के प्रति था, धर्मात्मा गुणीजनों के प्रति तो आप शांत एवं नम्र थे। आपके ऐसे सुन्दर गुणों

से आकर्षित क्षेत्रज क्रमी भी आएके एस ही खती थी।

यद्यपि आत्मानुभूतिके कारण आपका जीवन शात और सतुष्ट रहता, तथापि मोक्षकी पूर्ण साधना के लिये संयम दशाकी भावना आपके चित्र में सदैव रहती थी और उपादान के अनुसार निमित्त होता है- इस न्याय से आपको भी एक बार ऐसे उत्तम निमित्तका सुयोग मिला। आपकी रान्पुरि के मतिहर उद्यान में 'युगंधरा' जिनराज पयोर। परमध्यित पूर्वक जिनराज के दर्शन करने से आपका चित्र अति प्रस्त्र हुआ। प्रभृत्वी वाणीमें आपने सम्यवदर्गन-कान-चारिक्षण मोक्सार्ग का उपरेश सुना। उसमें रत्नत्रयवन्त साधु की वीतरागता का स्वरूप सुनकर आप यैराग्य में झूलने लगे और देहादि सयोगकी -अनित्यता, अशरणता आदिका चिन्तन करने लगे। 'इस ससार भ्रमण के दुखके अब बसा होओ, हमारे चैतन्य के एकत्त्व में जो परमसुख है उसी को अब साधेगे। अरे, ऐसे अस्थित, क्षण भगुर तथा आजुत्तता ही निमित्त इन इन्द्रिय विषयंका क्या प्रेम करना? वे कभी तृपि देनेवाले नहीं है, तृप्ति तो अतसुख उपयोग द्वारा चैतन्य की शान्ति में ही है। ''-ऐसे वैराग्यपूर्वक, हे सासुपूज्य देव! पूर्वभव मे युगधर स्वामी के चरणों में आपने जिनस्थित होत प्रति रही हो। ''-ऐसे वैराग्यपूर्वक, हे सासुपुज्य देव! पूर्वभव मे युगधर स्वामी के चरणों में आपने जिनस्था हो। परीत राजाओं भी राजपाट खेडकर आप मोक्सप्रके साणक सहातमा बने, रत्नवयमारी साधु बने। अन्य अनेक राजाओं भी राजपाट खेडकर साथानी में आपका अनुसरण किया। प्रभी र रत्नवयसे आकिया स्वास्त स्वास्त में स्वास्त के सावस्त में स्वास्त के सावस्त स्वास स्वास में। अन्य अनेक राजाओं भी राजपाट खेडकर सीक्षामा में आपका अनुसरण किया। प्रभी र रत्नवयसे आकिया स्वास विकर आप है।

दीक्षा लेकर आप आरमण्यान में लवलीन रहने लगे। आपका ज्ञान भी विकसित होने लगा और केबलजन से भेट करने हेतु दौड़ने लगा। आपके परिणामी की विगुण्यता भी वृष्टिगत होने लगी। दर्शन विगुण्यत आदि मोलन पातनाओं की उत्तम मध्यति द्वारा तीर्थक प्रकृति भी आपने क्रम कर ली। अहा, ज्ञान के जिनने उत्तम 'दर्शा थे ज सबको आपके गुणोके साथ रहने का मन हुआ, तब फिर हम भी आपके साथ ही क्यों नहीं रहे।?

हे बामुपुन्य स्वामी। फिर तो आपने स्वत्रय की अखण्ड आराधना महित मार्गाधमस्य किया और पदोक्त पुनि की पर्याय छोड़कर आप महागुक्रक्यों में इन्द्र हुए। हे देव। फिर अब तीर्थकर रूप में आपका गर्भकत्याणक उत्सव हुआ और इन्द्र आपके माता-पिता का सन्मान करने आये तब उन इन्द्रीमें आप (मताग्रुक्त इन्द्र) भी साथ थे।!

इन्द्र पर्याय में आप सोलाह सागर तक रहे, आपको प्रवास्तेश्या थी, सोलाह हजार तर्य से साव प्रावसिक अमृत का आहार लेते थे। सदेव चैतन्यामृत का अनुभव होने से पौराणिक अमृत की अभिलाषा शान्त रोगई थी, इतना ही नहीं, अनेक देवागनाआंक साथ रहनेगर भी उनके साथ शारितीक कामभोग आपको कराणि तरी था। माव परम्यर मधुर शब्दोंसे ही आपकी वामनाएँ शात हो जाती थी।-इस पर से मिध्द होता था कि जिसका चित स्वय तुप्त है उसको बाहा विषय भोग निर्मेक है। विवय भोगों की ओर तो द व्री आकृतिनत जीव ही दौड़ लगाते है। वहीं नेत्रों के बिना नीथ नगक तकका इस कर सके ऐसा शांकिवान साथक अविधान आपको बतेता था, इसिनये वहीं बैठे-बैठ भी आप प्रावस्तिक के तीर्यंकरों के देख सकते थे। वहां आपको बोई रोग-गोक नहीं थे, आपका आत्मक जीवन भी सुखी था और बाह्य जीवन भी। शाक्ष कहते हैं कि चारो गतियों से दुख ही है, यह बात सब है. किन्तु अज्ञानियों के तिये, आस्त्राज्ञी को तो सर्वत्र सुख है, स्थोंक सुख का भण्डार अपने सैं है वह उससे जान लिया है। एभो। वहीं आपने असख तीर्थंकरों के पचकल्याणक महोत्सव सानाये और स्वर्ग में धर्म चर्चा द्वारा कितने ही देवोंको साम्यप्रभाव की प्राप्त करायी। है प्रभो! इस प्रकार आत्मसामान सहित आपने महाशुक्र पर्याय में असख्य तीर विवास विवाद वन उस देव पर्याय में छह मास आयु शेष रही तब, मानी मुक्ति सुन्दरी अपने स्वयंवर हेतु आपको बुला रही हो, इस प्रकार आप मध्यलोकमें आने के लिये तैयार हुए। देवगति के भव पूर्ण करके, शेष रहे अन्तिम मनुख्यभवका भी अभाव करके प्रमासमा बनने के लिये आप उत्सुक हुए। भव के अभाव का यह अन्तिम भव चम्पापुरी जारी में खा

## वासपुज्य भगवानके पंचकल्याणक

प्रभी। महाशुक्त के इन्द्रविमानमें बैठे-बैठे आप देख रहे हैं कि-यह है चम्पापुर नगरी। उसकी शोधा अन्धुत तो थी ही; उससे धरलकेत्र के बारहर्ज तीर्षेण्य रूपसे आपका अवतार होना था इसलिये उसकी शोधा में दिव्यता आ गयी। स्वयं कुन्ने उस नगरी का शृंगार करने लगा, इतना ही नहीं. तहीं. तहीं प्रतिदिन करोड़ों रत्ने की वर्ष होने लगी। वह चम्पापुरी नगरी आंग्रेश की राजधानी थी और वहीं के महाधाम्यवान महाराजा थे बसुपूज्य। वे इस्वाकुव्यंगी थे, उनकी महारानी का नाम जयावती था। आचाद कृष्णा पदी के उत्तम दिन अब उन जयावती महारानी ने सोलह मंगलस्वन्म देखे और आप स्वर्णलोक को छोड़कर माता जयावती की कुन्ति में अवतरित हुए उस समय इन्द्रीन आकर महाराजा वसु तथा महारानी जयावती का तीर्थकर के माता-पिता होने के कारण सन्मान किया। हे देव! आपके कारण आपकी माता रत्नकुन्तिधारिणी वर्नी, इतना ही नहीं, समस्त चम्पानंगरी रत्नवती वन गई। आपके अवतार से बाछ दरिद्रता तो दूर हुई, तथा जो धार्मिक दरिद्रता भरत क्षेत्र में आ गई थी वह भी नह हो गई, क्योंक आपके अवतार से पूर्व श्रेथसमुमु के शासन के अन्तराम में करोडों-अरलों वर्ष तक भरतक्षेत्र में कैनमाम में करोडों-अरलों वर्ष तक भरतक्षेत्र में कैनमाम का जी विच्छेद था वह दर हमा और पा; धर्मणासन प्रारम्भ हो गया।

है देव। पाल्पन कृष्णा चतुर्वणी के दिन चम्पापुरी मे आपका जन्म हुआ। आपके जन्म के हर्षोद्धाम से देवलोक भी कपित हो उठा और इन्द्रासन डोलने लगा। इन्होंने आकर आपके जन्म का महोत्सव मनावा। धन्य हुई चम्पानगरी और धन्य हुआ। भारतदेश। चामु ऐसा जो इन्द्र, उसके हारा पृषित हो से आप सचमुच 'वासुपुर्व्य' थे.. और इन्द्र ने आपका नाम भी 'वासुपुर्व्य' खा। आपका चणपिह 'मिसा' था। आपुकी आयु बहतर लाख वर्ष, तथा शरीर की कैचाई सत्तर धनुव (७०० एन्ट) थी। जन्माभिषेक के पश्चात स्वयं इन्द्रानीने स्वर्गलोक के आभूषणों से आपका शृंगार किया; ओर आपका शरीर तो स्वयंग्रेव सर्वोत्तक हैं प्रमूचणों की आवश्यका थी? परतु इन्द्रतिक में उपन्न हुए उत्तम आभूषणों से अपका कहीं रखा आय? उनके योग्य कोई उत्तम स्थान मंद्री मिलने से, अन्त मे इन्द्रानी ने वे आपको पहिताकर सत्तोष माना। आपकी शोमा कहीं उत्तम स्थान मंद्री सिलने से, अन्त मे इन्द्रानी ने वे आपको पहिताकर सत्तोष माना। आपकी शोमा कहीं उत्तम आभूषणों से नहीं थी, उलटे आपके स्थान से वे आभूषण भी सुशोभित हो उठे! माता-पिता के हर्ष की तो कोई सीमा नहीं थी। आप जैसे तीर्थंकर जिसकी गोदमें विराजते हो और औगनमें खेलते हों, उनके सपम भाग की क्या बात! समस्त राज्य में गुण वैभव की वृद्धि होने लगी। जिस प्रकार 'पमा' नामक नक्षत्र की उत्तम करा वर्ष होने से हेरों अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार आपका अवतार होने से भेरा अनिवृद्धि होने लगी। शिर प्रकार 'पमा' नामक नक्षत्र की उत्तम वर्षा होने से हेरों अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार आपका अवतार होने से भाग कि देशे अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार अपका अवतार होने से हेरों अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार अपका अवतार होने से भेरा अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार अपका अवतार होने से से सेरों अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार अपका अवतार होने से सेरों अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार अपका अवतार होने से सेरों अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार अपका अवतार होने से सेरों अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार अपका अवतार होने से सेरों अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार अपका अवतार होने से सेरों अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार अपका अवतार होने से सेरों अनाज उत्तरह होता है उसी प्रकार आपका अवतार होने से सेरों अनाज उत्तरह होता होने से सेरों अनाज उत्तरह होता होता होने से सेरों अनाज उत्तरह होता होने से सेरों अनाज उत्तरह होता होता होता होता होता होत

हे देव! धीर-धीर वाल्यकाल व्यतीत करके आपने युवायस्था में प्रवेश किया। आपका अद्भुत रूप संबक्षो मुग्ध करता था और उससे आकर्षित होकर कामदेव भी आपके शरीर में प्रवेश करना वाहता था, परनु आपके हृदय में स्थित कैरायादि सद्गुणोंने उस दृष्ट कामदेवको अंतर में प्रविश नहीं होने दिया, इसस्यि आप कामवासना से मुक्त बालकुदावारी ही रहे। यद्यपि आपके माता-दिता को पुत्रवपू का सुख देखने की अति लालसा थी. परना उन्हें आपने निराश किया: निराश करने पर भी आपने अकेले ही अपने दिव्य रूप-गणों द्वारा माता-पिताको ऐसी तप्ति दी कि उन्हें कोई खेद नहीं हुआ। विषय-भोगों के बिना ही साथ और आनंदर होता है-वह आपने अपने जीवन दारा जगत को बतला दिया। समा नगरिक समाज के रूपमें आए अनगर लाव नहीं तक हो। तथापि चैतन्त्रवैभव से तंग हुआ आपका चित्र राजवैश्वन से नहीं हैंगा था। उससे अलिएन ही उहता था। अपने हींगान से अनेक प्रकार की धर्मनर्सा हारा तथा आपनी दिवस प्रश के दर्शनों से माना-पिना एवं प्रनावनों में आपने सर्वन आदन प्रसारित

तत्पश्चात एक बार फाल्गन कष्णा चलर्रशी आयी। बाह आपके जन्म का मंगल दिवस था। प्रजाजनों ने आपका जन्मोत्सव खब धामधम से मनाया। स्वर्गलोक से अनेक पर्वपरिचित देवसित्र भी जन्मोत्सव में आये। उस समय अम्पानगरी का अगार वास्तव में अदभत था। लोग नत्य-गान हाग अपना क्वोंलाम व्यक्त कर गरे थे। आप यह सब ठाट बाट देख रहे थे परन्त आपका चित्त कहीं अंतर की मधार्क में उत्तर क्या था। इतने में वह शोभा देखते-देखते अचानक पर्वभव में इन्द्र लोक में देखी हुई अद्भुत शोभा का स्मरण हुआ; जातिस्मरण जान में अपने पूर्वभव का इंद्रभव तथा उससे पहले के पद्योत्तर राजा का भव आपको साक्षात जैसा ही दिखाई दिया। तरन्त ही आपका चित्त ससार से विरक्त हुआ कि-''और, कहाँ गये स्वर्ण लोक के वे दिव्य वैभव! और कहाँ गये वे दिव्य शरीर!! इन क्षणभाग विषयों तथा शरीर में आसक्ति कैसी ? निबंदि जीव व्यर्थ ही विषयों में आसक्त होकर समार में भागा करते हैं। प्ररीर भले ही चाहे जितना सदर हो. निरोगी शोभायमान हो. असस्थ वर्ष की आय वाला हो. तथापि वह चैतन्य स तो भिन्न ही है. उसका वियोग निश्चित ही है. फिर उसमे आसक्त होका स्वय ही अपने आत्मा को बधन किस लिए करना। मैं शरीर और संयोगों के मोह बधन को तोड़ कर अपने आतमा को इस भव भ्रमण से मक्त करूँगा. .मेरी चेतना अब जागृत हो उठी है, इसलिए आज ही ससार को त्याग कर मोक्ष की साधना के लिए मैं मनिदशा अगीकार करूंगा "

अहो देव। ऐसे उत्तम कैराप्य विचारों द्वारा आपने तो जन्मदिन को दीक्षा का दिन बना दिया. हर्ष के अवसर को परम वैराग्य का अवसर बना दिया: तरत जिन दीक्षा लेने का आपने अटल निर्णय किया। लोग आश्चर्य में पड गये कि-अरे. अचानक यह कैसा महा परिवर्तन हुआ ? माता-पिता भी विस्मित हो गये। आपकी वैराग्य-परिणति को वे जानते ही थे और यह भी जानते थे कि आप तीर्थंकर होने के लिए अवतरित हुए हैं। इस लिए मुनि मार्ग में जाते हुए आए को रोकने की उन्होंने कोई चेष्टा नहीं की। हमारा पत्र अब परमात्मा बनने के लिये मोक्षमार्ग मे आगे बढ रहा है-ऐस्त समझ कर वे अनुमोदना सहित मौन रहे. उन्होंने न खेद किया. न हर्ष!

हे बासपञ्च देव! आप तो चैतन्यरस में निमन्न होका बारह वैराग्य भावनाओं का चिन्तवन कर रहे थे: उसी समय ब्रम्हलोक से लीकान्तिक देव चम्पाप्री में आये और आप के वैराग्य की प्रशंसा करके स्त्रति की। उसी समय स्थर्ग के देव 'स्नमाला' नामक पालकी लेकर दीक्षाकल्याणक मनाने के लिए आ पहुँचे और दीक्षा प्रसंग का अभिवेक, श्रृंगार आदि मगलविधि की। आप ''रत्नमाला'' पालकी में आरूद होकर ''रत्पप्रय'' की माला पहनने के लिये वन में चल दिये। मनोहर वनमें जाकर आपने सर्वसंग का परित्याग किया-मुकुट छोड़ा और हार छोड़े, वस्त्र भी छोड़े और सिर के केशों को भी स्वहस्त से उखाड़ दिया; उस समय दिगम्बर दशा में आपकी बीतरागता किसी अनुपम स्वरूप में खिल उठी। आपकी निर्विकार शान्त मुद्रा देखकर हजारों-लाखों जीवों को निर्विकार चैतन्य सख की प्रतीति हो गयी। आग तो "के सिकेप्यः नमः" ऐसे उच्चारण पूर्वक आत्मध्यान में लीन हुए; गुद्धापयोग से निज परम तत्व की अनुभूति में एकाग्र हुए। उसी समय प्रत्याख्यान कवाय दूर हो गये; आपको सातवी गुणस्वान तथा मनःपर्याय प्रकट हुआ, अनेक लिक्यवी भी प्रकट हुई। सैकड़ों रावाओं ने तथा अन्य कितने ही मुमुखु बीवों ने भी आपके साथ ही संसार छोड़कर संयम दशा अंगीकार की और धर्म का महान उद्योग हुआ। यो उपवास के पत्रवाद काल्युन गृक्षा प्रतिपदा के दिन आप नगरी में पधारे और "सुन्दर" नाम के रावा ने आपको प्रथम आहारदान देकर अपने आत्मा में "तद्भवमोक्षगामी" की मुग्न लगा दी। उस समय देवों ने भी आहवर्ष कारी मंगल वाद्य तथा पुष्पवृष्टि आदि द्वारा अपना हवं प्रकट

है वासुपूर्य देव! आत्मध्यान सिंहत पुनिदशा में विचात हुए आप आत्मशुद्धि में अत्यंत वृद्धि कर रहे थे। इसलिए आप पूरे एक वर्ष भी छद्मस्य दशा में नहीं रहे; फाल्गुन कृष्णा चतुर्दशी को आप केवलाकान प्रकट करके सर्वंत परमात्मा बन गये। चामपुरी के जिस मनोहर वन में आपने दीका ली थी उसी दीक्षा वन में आपने केवलाकान प्रकट किया। जिस वन में चीधा ज्ञान प्रकट हुआ था उसी वन में पीववी ज्ञान प्रकट हुआ। जिस वन में छठवी-सातवी गुणस्थान प्रकट हुआ था उसी वन में ८-९-१०-१२ और १३ वी गुणस्थान आपने प्रकट किया। धन्य हुई चायानगरी कि जहीं आपके पीवों कल्याणक मनाये गये। वाह प्रभी। आप सर्वंत हुए वह देखकर हम जैसे साधकों का हुत्य अतिद्वय आनन्द के प्रति उद्धासित हो जाता है। हे सर्वंत्र परमात्मा ! इन्द्र अपने वैश्वव सिंहत आपकी पूजा करने आ पहुँचे। इन्द्र ने कुबेर को आता है। हे सर्वंत्र परमात्मा ! इन्द्र अपने वैश्वव सिंहत आपकी पूजा करने आ पहुँचे। इन्द्र ने कुबेर को आता है। हे सर्वंत्र परमात्मा ! इन्द्र अपने वैश्वव सिंहत आपकी पूजा करने आ पहुँचे। इन्द्र ने कुबेर को आता है। हे सर्वंत्र परमात्मा ! इन्द्र अपने वैश्वव सिंहत आपकी पूजा करने हो पर्वेश इन्द्र ने कुबेर को आता है। हे सर्वंत्र परमात्मा ! इन्द्र अपने वैश्वव सिंहत आपकी पूजा करने हो पर्वेश इन्द्र ने कुबेर को आता है। हे सर्वंत्र परमात्मा ! इन्द्र अपने विश्वव सिंहत आपकी पूजा करने हो पर्वेश इन्द्र ने सुकेर को स्ववकर इन्द्र भी आश्चर्यविकत हो गये। और ऐसी अलीकिक रचना करने का सामध्य इन्द्र हमा तर ही था, यह तो तीर्थकर के अवित्य पुण्य का ही अवित्य मिहमा का क्या कहना।!

चार लाख श्राविकार्य समवसरण में आपकी उपासना कर रहे थे; देवों का तो कोई पार नहीं था और सिंह, सर्प, शहक, हिरण आदि तियेंचों की सख्या भी बड़ी विशाल थी।

हे तीर्धकर बायुज्य देव! ऐसे महान धर्मवेभवसहित आपने ५४ लाख वर्ष तक भरत क्षेत्र में बिहार किया और धर्मेपदेश द्वारा लाखों-करोड़ों जीवों को मोख के मार्ग में लगाया आपके बतुर्विध संघ से मोखमार्ग की सरिता प्रवाहित हो रही थी। इस प्रकार देश-देश में बिचरण करके धर्मचक्र का प्रवर्तन करते-करते जब एक हजार वर्ष की आयु शेव रही तब आप पुन: चम्पापुरी राज्य में पधारे और अंतिम मास में रजतमाला नदी के किनारे मंदार गिरि के मनोहर उद्यान में स्थिर हुए, अगयका बिहार एवं वाणी कक्ष गये .और भाद्र पद शृक्का चतुर्दिशी (अनंत चतुर्देशी) को सार्यकाल संपूर्ण योग निरोध करके ९४ मिनवरों सनित अग लोकाग्र में निरादालय में रिधारें।

वासुपूज्य जिन सिद्ध भये सम्पापुर के देश, मंद्रासीकी पर पज है बालबाम जिनेश।

प्रभो। आपको मोक्ष की परमदशा प्राप्त हुई, विजय के अभिलाषी सामान्य राजा सिप, विग्रह आदि छह गुणों द्वारा भी विजय प्राप्त कर लेते हैं, तो फिर जिन्होंने ८४ लाख शीलगुण पूर्ण किये हैं ऐसे आपको सिद्धि (मुक्ति) क्यों प्राप्त नहीं होगी? प्रभो, परम मोक्षपद प्राप्त करके आप सिद्धालय में विराजमान हैं, तथाणि हे सिद्ध प्रभो। हम जैसे साधकों के हृदय में भी आप विराज रहे हैं। देवों ने आपका निर्वाणमहोत्सव मनाया। आपका पंचमकल्याणक मनाने हेतु इन्द्रादिदंव इस चम्पापुरी राज्य में पौचवीं वार क्यों। आपके पौचों कल्याणकों में 'चम्पा' धन्य-धन्य हुई और हम माधक भी आपकी उपासना से धन्य हुए!

प्रभो। आपने स्व-पर तत्त्वों की भित्रता बतलायी और प्रत्येक तत्त्व को सत्-असतरूप तथा उत्पाद-व्यव-प्रीव्यक्ष्य बतलाया। तद्नुसार आप भी भव-पर्यायों से अमत् (व्यवरूप) होने पर भी मोक्षपर्यायों से सत्रूक्ष्य हो, भ्रुव भी आप हो और उत्पादव्यय भी आप हो हो हे ब्रह्मचारी देव े ऐसा अनेकान्त तत्त्व बतलाकर आपने हमे मिक्षामार्ग से हटाकर मोक्ष के मार्ग में लगाया फिर हम क्यो आपको नहीं पूर्व े धर्माताओं द्वारा आप पूज्य हो। पहले आप पर्योक्तर राजा थे तब भी गुगंधर जिनतावके उपदेश द्वारा विरक्त होकर आपने राज्य छोड़ा और रस्त्रव्य मे उपयुक्त हुए, फिर महाशुक्ष स्वर्ग की दिव्य विभूति में भी आप मूर्जित तहीं हुए; अन्त मे चम्पापुरी का साम्राज्य छोड़कर तथा समस्त सस्तर को भी छोड़कर आपने अक्षय मोक्षसाम्राज्य को प्राप्त किया। व्यस्त्व द्वारा पूजित ऐसे है बासुपूर्व अप मात्र वासव द्वारा नहीं, 'हरि' द्वारा भी पून्य हो आपके चरणों मे 'हरि' तन्दन करता है।

[इतिश्री वासुपूज्य तीर्थंकर का मगल पुराण पूर्ण हुआ '] चम्पापुरी (मन्दारगिरि) परिचय

चम्पपुरी अंग देश की मुख्य नगरी, वामुगून्य भगवान के पौजों कत्याणक यहाँ हुए। निर्वाणप्राप्ति चम्पपुरी के उद्यानमें (भगालपुर से ३० मील दूर) मन्दारिगरि पर्वत के उत्पर हुई। "ब्रॉसी" रेल्वे स्टेशन के वो मील दूर मदारिगिर सिद्धकेत्र है। यह गुद्ध दिगम्बय जैन तीर्घ है। मंदारिगिर पर्वत अखण्ड एक पत्था का, अतिसुन्तर है। पर्वत के समीग 'पारकारिगी' नामक मनोहर सरोवर है।

- 🛎 उपसर्ग विजेता और मोक्षगामी महातमा सुदर्शन भी इस चम्पानगरी में ही हुए।
- मिश्चिलानगरी के राजा पद्मार्थ टूढ सम्प्रकत्वी थे; उन्होंने चन्पापुरी में विराजमान वामुयूच्य तीर्थंकर की महिमा सुनी और तत्काल दर्शन करने चल पड़े। मार्ग में भिन्न-भिन्नः प्रतिकुलताओं द्वारा देव ने उनकी मिन्नि की परीक्षा की, परन्तु पद्माराजा डिगे नहीं...और अन्त में चम्पापुर वासुपूच्य प्रभु के चरणों में पहुँचे; वहीं प्रभु के दर्शन करके तथा उपदेश सुनकर संसार से विरक्त होकर प्रभुवरणों में मुनिवीक्षा ली, और प्रभु के गणघर होकर मोक्ष प्राप्त किया
- चन्यानगरी मे राजकुमारी रेहिणी जो हस्तिनापुरी के राजपुत्र अशोक की रानी थी; वे दोनों वासुप्-य प्रभु के वर्णन करने चन्यापुर आये; वहाँ महाराज अशोक तो भगवान का उपदेश सुनकर पुनि हो गये, और प्रभु के गणधर बने। रेहिणी भी आर्थिका बनकर अच्छुत स्वर्ण मे देवरूप से उत्पन्न हुई।
- चम्पापुरी में धर्मघोष मुनिको एक महीने के उपवास थे; पारणे के समय उपसर्ग आया; उस उपसर्ग को जीतकर केवलज्ञान प्राप्त करके वहींसे मोक्ष प्राप्त किया।
- w पाँच पाण्डवो का ज्येष्ठ भाता कर्ण चम्पापरी का राजा था।
- अर्थ जिसके शील के प्रताप से घड़े में बन्द नाग हार बन गया था, वह सती सोमा:
- मि काक्ष गुण मे प्रसिद्ध सती अनन्तमती;
- अह कहरोगी से वैसगी बने राजा श्रीपाल:
- वे सब भी इसी चम्पानगरी के रत्न थे। जिनके गुणों के सौरभ से आज भी चम्पानगरी गौरवान्त्रित होती है।
  - 🐞 भगवान महावीर भी चम्पानगरी में पधारे थे।
  - सोनागढ के संत कानजीस्वामी ने हजारो मुमुधु फर्कोसाहित चम्पापुरी-मन्दारगिरि की यात्रा की
     थी तथा वासपुज्य के जिनबम्ब का अभिषेक किया था।

#### [इतिश्री चम्पापरी तीर्ध-महिमा।

वासुपूज्य भगवान के समय में हुए, द्वितीय वासुदेव- द्विपृष्ठ, बलदेव-अचल, प्रतिवासुदेव-तारक

ग्यारखे श्रेयासनाथ तीर्थंकर के मोक्षगमन पश्चात् उनके गासन मे प्रथम बासुदेव-बलदेव हुए; तत्पश्चात् वासुपूज्य तीर्थंकर के समय मे द्वितीय वासुदेव आदि हुए; उनकी कथा भव्य जीवों को जीव के परिणाम की विचित्रता बतलाकर संसार के प्रति वैराय्य जागृत करती है।

दूसरे वासुदेव का नाम द्विपृष्ठ था, पूर्वभव में वह भरतक्षेत्र के कनकपुर का राजा सुरेण था। उसके राज दरवार में गुणमंत्ररी नामकी एक अति सुन्दर नर्तकी थी। विभ्यमिक नामक राजा उस नर्तकी पर मोहित हुआ और युद्ध में सुरेण को पराजित करके उस नर्तकी को ले गया। औरे, पुण्य क्षीण हो जाने पर प्रिय कस्तु भी क्षण में घुट जाती है।

जिस प्रकार हाथीं के दत्ताशूल टूट जाने पर उसकी शोभा नष्ट हो जाती है, उसी प्रकार मानभंग हुए राजा सुवेण का हृदय टूट गया; राज्य में कहीं भी बैन नहीं मिला। अंत में, एक बार सुब्रत जिनेन्द्र का धर्मोपदेश सुनकर उसका वित ससार से विरक्त हुआ और उसने जिनदीक्षा धारण कर ही। परन्तु एक बार शहु को देखकर क्रोध आया और स्वधर्म को भूतकर मिध्यात्वशाल्यपूर्वक उसने धर्म के फल में धोगों की इच्छा की, तथा 'परभव' में मैं अपने शहु को मार्कणा' देसा पाप-संकल्प किया। वह मरकर मेंधा-नगर के कारण पाणत नाफके १४ वें स्वर्ग में देव हआ।

किन मुझत-जिनेन्द्र के धर्मीपदेश से उस मुखेण राजाने दीका ली थी, उन्हीं सुझत-जिनेन्द्र के धर्मीपदेश से बायुष्य नामके राजाने भी जिनदीका ली थी और समाधिमरण करके वह भी प्राणत स्वर्ग में ही उत्पन्न हुआ। दोनों जीव असल्यात वर्षतक प्राणत स्वर्ग में रहे।

वहीं से आयु पूर्ण होने पर वे दोनों जीव, भरतक्षेत्र में जब भगवान वासुपूज्य विचरते थे तब, इराखती नगरी में ब्रद्धराजा के पुत्र द्विपृष्ठ वासुदेव तथा अचल बलदेव हुए। दोनों का मिलन गगा-यमुना जैसा था। जिस प्रकार एक पुर हारा दी जा रही विद्या का सेवन शिष्य जन बिना किसी भेदभाव के भाग किसे बिना करते हैं, उसी प्रकार वे दोनों भाई बिना किसी पेदभाव के राज्य का उपभोग करते थे; रात्तु उनमें विशेषता यह थी कि-अचल बलभद्र तो आत्मज्ञान के संस्कारपहित होने से विषय-भोगों में कहीं सुख माने बिना मोक्षा को साथ रहे थे; जबकि द्विपृष्ठ वासुदेव पाप के निदान द्वारा आत्मज्ञान से भ्रष्ट हुआ होने से विषय-भोगों में लवलीन रहता था और नरकगति के पापों का बंध करता था। देखों, दोनो भाई साथ रहकर एकरसान भोगोपभोग करते हुए भी परिणाम में कितना अंतर। एक तो मोक्ष की साथना कर रहा है और दूसरा नरक की ओर जा रहा है। यह जानकर भव्य बीचों का चिन्न विषय-भोगों से अपभीत होकर मोक्षमाण्या में लगता है।

अब, द्विपृष्ठ वासुदेव का पूर्वभव का शत्रु विषय राजा का जीव भी भवभ्रमण करता हुआ किसी कारणबंध बैरायको प्राप्त हुआ और धर्म अमीकार करते पुन भोगों की आंकाशा द्वारा धर्म से भ्रष्ट हुआ; तक भराकों में 'तारक' नामका अर्धचकी हुआ, तक श्रेत हुआ सुदर्शनचक्र प्राप्त हुआ था और तीन खण्ड के हजारी राजाओं को उसने अपना दास बना लिया था, पत्नु अभी दिगृष्ठ अभी अविजित था, इसिनेंचे वासुदेव-बलदेव को भी अभीक्ष्य करने की इच्छा से उसने द्वारावती को दृत भेजकर कहलाया कि-हमारी आजा स्वीकार करके तुम्हारे पास गणहत्ती नाम का जो विशाल हाथी है 'ह शीप्र हमारे पास पिकार दें। हमी राजा कि वा दें। नहीं तो युद्ध के लिये तैयार रहे।

द्त की बात सुनते ही पूर्तभव के बैर के संस्कारवण द्विपृष्ठका क्रोध भड़क उठा और उन दोनों के बीच महान युद्ध हुआ। राजा तातक ने द्विपृष्ठ पर सुदर्शनवक्र फेंका; परन्तु द्विपृष्ठ के पूर्वपृण्य के कारण उस चक्रने उसका वध नहीं किया, उत्तदा शात होकर उसके आधीन हो गया। उत्तेजित द्विपृष्ठने भयकर क्रेस्विया उसी चक्रद्वारा तारक-प्रतिवासुदेव का शिरक्केद करके तीन खण्ड का राज्य प्राप्त कर लिया। तारक-प्रतिवासुदेव का शिरक्केद करके तीन खण्ड का राज्य प्राप्त कर लिया। तारक-का जीव मरकर सातर्व नरक से गया।

इस प्रकार द्विपृष्ठ तथा अचल दोनों भाई इस भरतक्षेत्र में द्वितीय वासुदेव-बलदेव हुए। उन्होंने तीनों खण्ड की दिश्वित्रय की, लीटते समय मार्ग में चम्पापुरी नगरी आयी; वहाँ वासुपूज्य तीर्थंकर विराजमान खे; उनके दर्शन करके दोनों को अत्यन्त हमं हुआ। वहाँ से द्वारावती आकार दोनों भाइयों ने अनेक क्ष्म तक तीन खण्ड का राज्य भोगा। अन्त में, द्विपृष्ठ का जीव तीन्न भोगलालसापूर्वक रिक्यान से मरकर सातवें नरक में गया। भाई के वियोग से अचल बलभाइ को अति शोक हुआ। द्वारावती में भगवान सासुपूज्य का आगमन होने पर उनके धर्माण्डेश से उनका चित्रगांत हुआ और संसार से विरक्त होकर किनवीक्षा धारण कर ली, आत्मसाधना द्वारा केवलानान प्रगट किया और गवर्षणा सिद्धंत्रेत्र से उन्होंने

मोक्रप्राप्त किया।

असे, देखों तो सही विविज्ञता! वो भाइयोंने पुण्य हारा तीन खण्ड की विश्रूति का एक साथ उपभोग किया, परन्तु एक तो उज्ज्वंपरिणाम हारा उस पुण्यविश्रूतिको छोड़कर सोक्समें गये और दूसरा अध्येपरिणाम हारा उस पुण्यविश्रूति को छोड़कर सातवें नरक में गया! इसिल्ये अपनाहित चाहनेवाले बुद्धमान बीवों को विषयों की वासना तथा पाण्याब छोड़कर मोकसुख हेतु धर्म का सेवन करना चाहिये। तीर्थकर का योगप्राप्त होने पर भी हृदय से विषयभोगों का शाल्य नहीं छूटा तो वह विखण्डाभिपति भी भयंकर युगिति को प्राप्त हुआ... इसिल्ये हे बीव! तू जागृत हो, धर्म का सुअवसर प्राप्त करके विषयों में मत अटक बाना; आत्मा का बीतरागी सुख विषयरहित है, उसका विश्वास करके उसकी साथना

[इतिश्री वासुपूज्य तीर्थंकर के समय में हुए द्वितीय वासुदेव-द्विपृष्ठ, बलदेव-अचल, तथा प्रतिवासदेव-तारक की कथा यहाँ समाप्त हुई।]

#### SE SE SE SE

हे परमोपकारी गुरु कहान! शौबीस तीर्थंकर भगवन्तों का यह महापुराण लिखते हुए प्रत्येक पृष्ठ में आपका समरण होता है। आपने गुझे जैन भर्म दिया इसलिये ऐसे तीर्थंकर भगवन्तों की मुझे प्राप्ति हों और आपने जो उत्तम बोध दिया उसीसे तीर्थंकर भगवन्तों का जीवनरहस्य जानने में आया। आपके प्रताय से ही यह सब हुआ है, इसलिये यह तीर्थंकरों का महापुराण भी आपके द्वारा ही लिखा जा रहा है-ऐसा में मानसा हैं। तीर्थंकरों का मार्ग देकर आपने परम उपकार किया है। आप भी भावी तीर्थंकरों की पंक्ति में ही

त्रिकालवर्ती तीर्थंकर भगवंतों को नमस्कार!



हे विमल-बाहन देव! आपका नाम सार्थक है, क्योंकि ''विमल वाहन पर आरूढ़ होकर आपने मोक्षपुरी में प्रयाण किया। कैसा है आपका विमल-वाहन?

सम्यक्त्रद्वा और संस्यक्जान यह दो जिसके दंतशूल है; अनन्त पवित्र गुण जिसका शरीर है, चार आराधना जिसके चार पग है, गुद्धोपयोग रूप धर्म जिसकी विशाल सुँढ़ है; ऐसे महान निर्दोष-विमल हाथी को वाहन बनाकर, तथा ''ज्ञायक भाव'' को ध्येय रूप रखकर, अगपने रत्नत्रयरूप सन्मागं मे गमन किया और पाप-शहुओं को जीतकर मोक्षपुरी मे प्रवेश किया.. इसलिये सच्युच आप 'विमल-वाहन' है। (पहले आप धानुकी-द्वीप मे पदासेन राजा थे और पश्चात मुनि होकर आउबे स्वर्ग के इन्द्र हुए, उस इन्द्रपद को भी छोड़कर आप विमल तीर्थकर हुए, और बर्तमान सिद्धाद में विराज रहे हैं।)

परम इष्ट ऐसे हे प्रभी ! इस महापुराण द्वारा आपको बन्दन करता हैं।

[ **E** 9 ]



शुद्ध सम्यक्तवादि विमल रत्नत्रय द्वारा विमल ऐसे मोक्ष पद को प्राप्त है विमल जिन! विमलपाव से आपके स्वकृष का खिन्तन करते हुए हमारे रत्नत्रय भी विमल होते हैं; इसलिये इह क्य है विमल देव! आपको विमल पाव से नमस्कार करके आपका विमल चाव कहता हैं।

(विमलनाथ-पूर्वभव : विदेह में राजा पद्मसेन)

मध्य लोक में मनुष्य क्षेत्र और मोक्ष प्राप्त करने की भूमि वाईद्वीप है-एक अम्बूद्वीप; एक धातुकी खण्डद्वीप और आधा पुष्कर द्वीप। उनमें से दूसरे द्वीप के पश्चिम भाग में विदेह क्षेत्र की सीतोदा नदीं के किनारे ''स्म्यक'' नाम का सुन्दर्दश है। अपने चित्र नायक भगवान विमलनाथ पूर्वभव में रामक नागी के राजा थे। उनका नाम था पद्यक्तेन। उस सुन्दर नगीं में एक दिन सर्वपुर नाम के केवली भगवान पद्योर। राज्य का उद्यान एकदम फलफुलोसे खिल उडा, नारों और शीतलाता और शान्ति छा गई। राजा पद्यक्तेन भित्रपूर्वक केवलीप्रभु की कन्दना करने गये; उनका धर्मीपदेश सुना। संसार के दुखाँका वर्णन पुनक्त उनका चित्र भव से भयभीन हो गया और अब इस भवचक्र का अन्त कब आयेगा? ऐसा विन्तवन करने लगे। इतने में भगवान की वाणी में आया कि ''यह पद्यक्तेन राजा निकटभव्य है, और अब इस संसार में उनको पात्र दो भव शेष हो। एक भव पश्चात वे तीर्थंकर होंगे और उसी भव में मोक्ष कार्येग।

सर्वज्ञ परमात्माके श्रीमुख से अपने भविष्य की ऐसी महान मंगल बात सुनते ही राजा पद्यसेन को अपार आनन्द हुआ। अहा, अपने मोक्ष की बात सुनकर भव्य को जो प्रसन्नता होगी उसका क्या कहना!! दो भव के बाद मोक्ष.... और वह भी तीर्यंकर होकर .. फिर उन महानमा को हर्ष क्यों नहीं होगा!! "अहा, मानों वर्तमान में ही मैं तीर्यंकर होके"- ऐसा महान उत्सव उन्होंने मनाया। लाखो प्रजाजनों ने भी अपने महाराजा को भावी तीर्थंकर के रूप में देखकर अपार हर्वपूर्वक उत्सव में भाग किया। अज्ञा, जम एक भावी तीर्थंकर के साथ रहते हैं ऐसे उत्तम भावपूर्वक ''इस्य तीर्थंकर रूप में'



उनके दर्शन करते हुए अनेक बीवों की धर्मभावना पृष्ट हुई। बारतब में रायक नगरी के प्रवासनों के नियं एक गीरव की बात थी कि एक ही भव पछात तथकर होनेवाले महात्मा की छन्छाया में वे निवास करते थे। (और गुजराती में इस पवित्र पुराण के लेखक हीर को भी ऐसा ही महान पुण्य गीरव प्रास हुआ है कि-तीन ही भव परचात तथैजन-गणधर होने बाले महात्माओं के सहवास में रहकर आत्मसाधना सहित यह पुराण लिखा जा रहा है।)

भवचक्र से अति भयभीत तथा मोक्ष के लिये परमउत्सक ऐसे उन राजा पद्मसेन ने सर्वगृप्त केवली

के तिकट किन दीक्षा ग्रहण की। बारह अग का ज्ञान किया, दर्शनिवशुद्धि आदि सोलह भावनार्थे भावी; उनको तीर्थंकर-प्रकृति सहित उत्तम पुण्यकर्मीका संवय हुआ। यद्यपि जीव को कर्मों का संवय हो वह अच्छा नहीं है, परन्तु आराधकभाव सहित बती हुए अस बीव को जिस पुण्य कर्म कर्म संवय हुआ वह ऐसा था कि जो उदय काल में आरम्बाभाना में बिच्चरूप न हो; और तीर्थंकर प्रकृति का उदय तो तियम से केवलाज्ञान के साथ अविनाधावीं है, इसलिये तीर्थंकर प्रकृति का आगमन तो केवलाज्ञान की

इस प्रकार, जिन्होंने केवलहान को निकट बुला लिया है ऐसे वे पयमुनिराज चार आराधना सहित समाधिमरण करके सहस्वार नामक देवलीक में इन्द्र हुए। स्वर्गलोक की विभृतियाँ देखकर ''ओ यह सब क्या हैं'' ऐसा आहचर्च हुआ और अवधिवान से उन्होंने जान लिया कि मैंन पूर्वभव में धर्म की उपासना की धी उसके पुण्य का यह फल है। ऐसा जानकर उनका चित्त धर्म में तत्यर हुआ और असिप्पूर्वक किनपुषा आहि करने लोगे यणि उनके अनेक देवगानाय थी, परन्तु कामवासना इतनी मन्द्र धी कि देवगंनाओं को मात्र देखने से उनका चित्त शात हो जाता था; और देवगंनाओं का चित्त भी उनका अस्पुत रूप येखकर हुम हो बाता था। इस प्रकार कामभोग न होने पर धी बिचले देवाँकी अपेक्षा बे अधिक सुखी थे; इससे सिस्द होता है कि जीव को इन्द्रिय-विषयों से पुख नहीं है परन्तु उन विषयोंकी निवृत्ति से सुख है। सुखरूप से जीव स्वयं अपने भाव से ही परिणमता है, क्योंक सुख वह जीव का ही स्वभाव है। शरीर में कहीं सुख नहीं है, और शरीर कहीं सुख रूप नहीं होता।

ऐसा भेदझान उन महात्मा को देव पर्याथ में भी निरत्तर वर्तता था; हसलिये स्वर्गलोक के दिख्य वैभव में रहते हुए भी उनकी चेतना ऑस्क रक्तर मोख की ओर गमन कर रही थी। इस प्रकार स्वर्गलोक में असंख्य वर्ष बीतने के बाद कब उनकी आबु डब मध्य ही शेव रही तब भरत क्षेत्र में १३ वें तीर्थंकर के अवतार की पूर्व तैयारी होने लगी।

# भगवान विमलनाच: पंचकल्याणक

यह है भरत क्षेत्र की कम्पिलानगरी। 'कृतकर्मा' इस कारी के महाराजा भगवान ऋषभदेवके वंशज

हैं, उनकी महारानी, को नाम क्यक्यामा-वे ही तेरहवें तीर्थंकर के माता-पिता। ज्येह कृष्णा दशम से छहामास पूर्व कुकेरो रक्षकृष्टि प्रारम्भ कारके उस नगरी, का तथा माता-पिता का सन्मान किया। नगर कन तो आखर्यकित हो गये कि और, अपनी नगरी में प्रतिदिन यह रानवृष्टि कैसी! अवश्य ही कोई अद्भुत घटना हो रही हैं। अब लाखों- करोड़ों कर्षकें मिम्पाइनमें कलती हुई भात क्षेत्र की, जनता को निर्मल ज्ञानवृष्टि हारा शानित प्रयान करनेवाले प्रश्नु के आगमन की तैयारी हो रही है; अधर्म में दूवी हुई जनता का उच्चार करने के लिये एक महत्त्वार है।

छठ मास पद्धात ज्येडकृष्णा दशम के दिन, वह राजा पद्यका जीव स्वर्गलोकसे इन्द्र पर्याय छोडकर, तीर्थंकर होने के लिये मनुष्यपर्याध में अवतिति हुआ। उसी समय महारानी जयस्यामाने अति उत्तम हाथी-वृष्ण-सिंह-लक्ष्मीदेवी-नाला-चन्न-सूर्य-मीन-कुम्प-सर्गवर-समुप्त- सिंहासन- देवविमान-नाण्यवन- रस्पराहि तथा निर्मूस अग्नि— देव १६ संगल स्वप्न देखे....देवोंने आकर प्रभुके गण्यकत्याणकका उत्तस्य मनाया, और माता-पिता की सुति करते हुए कहा— 'अहो' अगल्क अग्निनमें तेरहवें तीर्थंकर का आग्नमन हुआ है। हे माता! आगकी कृष्ति में एक तीर्थंकर का आग्नमन हुआ है। हे माता! आगकी कृष्ति में एक तीर्थंकर का आग्नम दिवाजता है इसलिये आप जगत्माता हैं। हे पिता! आप जगत्मुज्य हो, आप भी नियमसे मोक्षगामी हो।' अहा, जिनके यही तीर्थंकर अस्तिरित होता हैं उनकी इन्द्र भी स्तुति कर उसमें क्या आखर्य!! गर्भवृद्धि होनेयर भी काहीबी अयस्यामा के न तो उदस्वृद्धि हुई और न कप में कोई हानि हुई, इसके विपरीत उनकी शोधमें विदेह होती गई।

र प्रकार कम्पिलानगरी में अवतरनेवाले तीधैकर का गर्धागमन जानकर माता-पिता तथा प्रजाजन उन तीधैकर का दिव्यपुख देखने को अधीर हो उठे... नी महीने तक सर्वत्र उन्होंकी महिमा का गान होता था कि— अहा, अपनी नगरीमे जो तीधैकर अवतरित होंगे वे कैसे अस्तृत होंगे। उन्हें देखकर हम सब धन्य हो जावेंगे। इस जीवन में एक तीधैकर को प्रत्यक्ष देखने का परम सीभाग्य हमें प्राप्त मोगा

तीर्थंकर आत्मा के सम्पर्क से माता जवश्यामा अति प्रसन्न रहती थीं; उनके अतर ये कोई अजिन्त्य परिवर्तन हो रहा था; उनकी, ज्ञानकला शीप्रतासे विकसित होने लगी थी, परिणाम अधिकाधिक उज्ज्वल हो रहे थे; मिथ्याभाव दूर होकर सम्यक्-विमलभाव आगृत हो रहे थे। भवनवासी छण्पन दिग्कुमारी देवियों माताकी सेवा करती थीं... अगतके लोग तो उन तीर्थंकरको अभी नौ महीने बाद देखेंगे, परन्तु उन कुमारी देवियोंको तो अभी से माता के उदर्पे बिद्यमान तीर्थंकर को सेवा करने का सीभाग्य प्राप्त होता था... बिस्तेय उनकी सीर्थंवर भी धन्य हो, गई और झीबेद का छेवन करके भविष्यमें मोझ प्राप्त करना निश्चित् हो गया। बाह। देखों, तीर्थंकर के सामिष्य का अधिन्य दुतारा!!

वे देखियाँ कभी-कभी तात्त्विक प्रश्लोत्तर द्वारा माताजी के साथ विनोद करती थीं:-

- क्क एक देवीने पूछा-हे माता! सेवा किसकी करें ?
- 💥 है माता ग्रहण किसका करें ?
  - ----विनदेवके सचनौंका।
- 🕱 हे माता ! सर्वप्रथम कीनसा कार्य करना ?
  - ---आत्माका ज्ञान... आत्माका कल्याण... रत्नत्रयकी उपासना



- 🗯 हे भाता ! किसका नाश करें ?
  - —भवभूमण के कारण हेमें सिध्यान्तका और कवायोंका।
- **क** हे माता । पवित्र कौन है ?
  - ---जिसके हृदयमें आहितदेव एवं शुष्दात्माका बास है वह।
- 💥 हे माता । मलिन कौन है ?
- 💥 हे माता ! निर्धन कौन है ?
  - -अपने परमात्मवैभवको जो नहीं जानता और दूसरेंके पास सुखकी बाचना करता है वह निर्धन है।
- 💥 हे माता ! घनवान-संतोची कौन है ?
- —- जिसके पास सम्यव्हान-जान-चारित्र्यरूप आत्मवैभव है वह।
- 🙊 हे माता ! विषसमान क्या है ?
  - ----विषय-भोग विष के समान है।
- 💥 हे माता 🏿 अमृत समान क्या है ?
  - ---बीतरागता वह अपृत समान हैं।
- 🕱 है माता! आपका चित्त सदा प्रसन्न क्यों रहता है ?
  - ---क्योंकि मेरे हृदयमें तीर्थंकर प्रभु विराजते हैं इसलिये।

----इस प्रकार १००८ भिन्न-भिन्न प्रस्रोद्वारा देवियों माताको आनन्द प्राप्त कराती थी और माताकी भी अवसुत उत्तर देकर उन देवियोंको हर्षित कराती थी। ऐसे प्रश्नोत्तरोद्वारा वे तीर्थंकर-महिमा को प्रगट करते हुए तत्त्वज्ञान का मंधन करती थी।

माथ गुक्ला चतुर्षीक दिन महारानी जयस्थामाने तीन ज्ञानके धारी और त्रिलोकपूज्य ऐसे तीर्थंकर को बन्म दिया। प्रभुकी दिव्य देह से पुष्वी बगामा। उठी.. सर्वत्र प्रकाश फैल गया.... तीनों लॉकर्में अवान हर्षित हो। उद्योग के प्रवास के स्वित के क्षान करने के लिये एक देव ने देशका का प्रवासन करने के लिये एक देव ने देशका का प्रवासन करने कर स्वास के प्रवास माया। बाल तीर्थंकर को दिराजमान करने के लिये एक देव ने देशका का प्रवास का अवभूत कप धारण किया, बिसकी १०० देवींमें स्रोवरीके बीच कमल खिला है थे और उनकी प्रत्येक पंखुरीपर देवियाँ नृष्य कर रही थाँ... आखर्यकांक था वह देवीहरूय!! ऐसे ऐरावत हाथीयर प्रभुको विराजमान करके मेकपर्यंत पर ले गये; वहाँ हर्स्वीन हजार हाथसे प्रभुक्त जनमाधिकेक किया। उस आनव्यकारी अवसर पर हुन स्मृतानी भी एक-दूसरे के हाथ प्रकड़कर नाय रहे थे। इन्द्र ने उन रेसहर्वे तीर्चेकर को "विमलवाहन" नाम दिया। बाल तीर्चेकर के शारीर में अनेक मंगल-चिन्छ थे, उरणीमें शृक्त का शृष्य विक्त था। जनमाधिकेक के परचाल स्तुति करते हुए इन्द्र ने कहा-है देव! आपकी प्रक्रिया का क्या कहना! इस आकारा का कागक, मेक पर्यंत की लेखनी, तथा स्वयंभूमण समुद्र को स्वाधी बनाऊ तथ भी आपकी गुण महिमा का आलेखन नहीं ही सकता। स्वयुन्यकान द्वारा ही आपकी आपाध महिमा बानी जा सकती है। है देव! आपके अवतार से पूर्व भावान वासुपूच्य के शासक के अन्त भाग में लगभग एक पत्य तक धरत क्षेत्र में या का जो विक्वेद था वह आपका जन्म होते ही दूर हो गया और परमकल्याणकारी जैनधर्म का सूर्व अपनी सम्पूर्ण कलाओं सहित जगमगा उठा। अपनी नगरी में तीर्चेकर के जन्म का ऐसा महोत्सव देखकर कमिमलानारी के प्रजाबनों के हर्ष का कोई वार नहीं शा अद्भुत तीर्चेकर महिमा देखकर कितने ही जीवीन कैतन्य महिमा के जिनतन द्वारा उसी दिन सम्यक्त्रवर्गन प्राप्त कर लिया।

भगवान विमलनाथ की आयु ६० लाख वर्ष थी। बचपनमें भी उनकी कलायें अव्भूत थी; देव भी बालक समान बनकर उनके साथ क्रीड़ा करने आबे थे। खेलते समय भी वे महारमा अनुभूतिसंपन्न थे। सम्यक्त्य का गृंगार तो वे पूर्वजन्म से ही साथ लेकर आये थे। अन्धृत था उन अन्तरात्मा का जीवन ! सम्युक्त वे चलते-फिरते छोटे से परमात्मा ही थे। उन्हें किसी के पास विद्या पढ़ने नहीं जाना पड़ा, स्वयं ही स्वयंबुध्द कगत्गुरू थे।

अवाबस्था में अनेक राजकुमारियों के विवाह उनके साथ हुए। और पंद्रह लाख वर्ष की आयु में कियलानगरी में उनका राज्याभिषेक हुआ... में तो जन्म के समय ही लोक में श्रेष्ठ मेक पर्वत पर उनको लान करते इन्द्र ने तीन लोक के राज्यपर उनका अभिषेक किया था। शहा, उसी भव में विलोकपति तीर्थंकर होनेवाले महास्था जिस नगरी के महाराजा हों उस नगरी के लोगों के सुख सीभाय का क्या कहना। बढते हुए विशुध्द परिणामों से कुछ ही काल में जिनको अनन्त मोक सुख की प्राप्ति होना है, उनको राजसुख की क्या गिनती!! अनेक बार इन्द्र भी उनके साथ गोष्टी करने आते और तीर्थंकर के सम्पर्क से इन्द्रपुर्त की अपेक्षा से भी अधिक आनन्द प्राप्त करते। इस प्रकार राज्यअवस्था में तीस लाख वर्ष बीत गये।

माथ शुक्का चतुर्थी कम्प्रिलानगरी के महाराजा विमलनाथ आज अपने जन्मदिन पर प्रातःकाल वनक्रीडाके लिये गये थे। एक ताल्यब के किनारे अतिरम्य शान्त वातावरण था। रंगीन प्रभात की आभा विकसित होने वाली थी... मानो बाल प्रभु के दर्शन से रंगिबेरण स्मात सजकर आकाश अपनी प्रभात का अभ्या विकसित होने वाली थी... मानो बाल प्रभु के दर्शन से रंगिबेरण स्माती समान ओत जिंदु अपनी साम रंगी आभा से अगमगा रहे थे, मानो प्रभु के वर्शन पाकट थे पुष्ट हैस रहे हो और प्रभु के जन्मदिन का हर्ष माना रहे हो। तालाव में स्वात अपनी साम रंगी आभा से अगमगा रहे थे, मानो प्रभु के वर्शन पाकट थे पुष्ट हैस रहे हो और प्रभु के जन्मदिन का हर्ष माना रहे हों। बह हृस्य विमल महाराजा के चित्र में प्रसन्नता उत्पन्न कर रहा था... पूर्वांकाश में स्वात हो रहा था। थोड़ी देर में रंगिबेरणी उन्ना के बदले आकाश ने लाल रंग धारण किया... और महाराजाने क्षणभर पत्रचात तालाब में देखा तो वहीं सच्चे मोती बैसे वे रंगिबेरणी ओस किन्दु गलकर विकास है गये थे... और उन पुष्पों की शोभा भी अहस्य हो गयी थी, और, ऐसी सरणभंदात रेखते हैं। विकास से अहस्य हो गयी थी, और, ऐसी सरणभंदात रेखते हैं। विकास साम साम उनकी ही विकासमहाराजा का चित्र विकास के इंटोक की भीती वैराय से प्रसन्धन उत्पार उसी समय उनकी ही

अपने पर्वधनो का जातिस्मरण शान हुआ।



वे संसार का असार स्वरूप विचारने लगे-अरे, यह पुण्य का ठाट भी ओस किन्दुओं के समान क्षणभपुर है जिस प्रकार ओस किन्दुओं पर महत्त नहीं बनाया जा सकता उसी प्रकार पुण्य कैमबद्दारा कहीं आग्मकारित की साधना नहीं हो सकती। मुझे तो इस भव में परमात्मा होकर मोक प्राप्त करता है। इप लाख वर्ष तो इस राजपाट में बीत गये, अब ऐसे मोह में दक्त मुझे शोभा नहीं देता। यदापि मुझे तीन ज्ञान है, परन्तु वे तो मर्यादित जानने वाले हैं, ऐसे अभूरे ज्ञान से भवका अन्त कैसे आयेगा? तथा सम्यक्त्य होने पर भी अभी चारिज अतिअस्य है अभी मुझे प्रत्याख्यानावरण तथा सम्वलन कवायोंको जितना हैं और चारिज की बीतराग दशा प्रकट करना है। अभी तो मुझे प्रमाद और परिग्रह भी है, पुण्य कर्म के भोग से कर्मोका आस्रव भी होता है, निर्वार अभी अन्य है। जब तक कवायोंका तथा पुण्य कर्म का भी अन्त नहीं करिणा तब तक मुझे मोक मुख की प्राप्ति नहीं होगी। इसलिये मोक हेतु मुझे शीध उद्यागी होना चाहिए।

तीर्थंकर महाराज विमलनाथ बैराग्य से दीक्षाभावना भा रहे हैं कि- इस संसार में प्रत्येक जीव अपने-अपने भावों का ही फल भोगता है। राम-हिष्ण द्वारा जीव संसार में दु:ख प्राप्त करता है और वीतरागता द्वारा मोक सुख की प्राप्ति होती है। वाहे बेसे इन्द्रिय विषय हो तथाणि उनके संबन में सुख तों नहीं मिलता, मात्र पाप का बंध होता है। मेर इस इक्षुवंच में मुझसे पूर्व कितने ही राजा-महाराजा-चक्रवर्ती हो गये. कही गया उनका राज्य े मेरे वे पूर्वज तो उस राज्य सम्मया का त्याग करके मोक में चले गये। में भी उनके मार्ग पर चलूँगा। भगवान ऋषभवेव ने जो मार्ग परम्परा प्रारंभ की है उसी परम्परा का में अनुस्थाण करेगा। आज में भव-तन-भोग का मोह छोड़कर बीतरागी स्लन्नय को धारण करेगा और आत्मध्यान द्वारा केवलहान प्रकट करेगा। आज अपने जन्मदिन पर पुनः कम का अभाव करने के लिये में पुनि बनूँगा और मोक साधूँगा।

इस प्रकार महाराजा विमलनाथ ने दीक्षाका निश्चय किया की तुरन्त पाँचवे ब्रम्हस्वर्गसे सारस्वत

आदि ४०७८२० लीकांतिक देव किम्पला नगरी में आये और वित्तयपूर्वक सांत स्तभ्रे वचनोंद्वरा प्रभु के; वैराग्य का अनुमीदन करने लगे की -'हे देव! आपके विचार श्रेष्ठ हैं... दीवा सम्बन्धी आपकी वैराग्य भावना अगत के लिये भी कल्याणकारी हैं। जिस प्रकार चन्दन बृक्ष के सम्पर्क से अन्य वृक्ष भी सुगन्धमय हो जाते हैं उसी प्रकार हे परा बीतराग देव! आपके सम्पर्क से अन्य जीव भी मोक्ष मार्ग प्राप्त कर लेंगे। प्रभी! लाखो वर्ष से परत क्षेत्र को जीव मुक्तिमार्ग के लिये लालायित हो रहे हैं, आपकी दीक्षा से उनकी वह लालसा शीघ्र पूर्ण हो जायेगी।' ऐसा कहकर वे 'देव-पण्डित' लीकानितक देव व्यवस्थेक में वें को गये और उसी समय बन्दादिव विवदर्ग नामक पानकी लेकर दीक्षा कन्याणक मनाने

आ पहुँचे। प्रभु सर्वत्र समभाव धारण करके पालकी में
आरुठ होने चले उस समय इन्द्र महाराजने हाधसे
प्रभुको सहारा दिया। प्रभुको कहाँ सहारे की
आवश्यकता थी? परनु उस बहाने उन्होंने प्रभुका स्पर्धा
कर लिया और अपनी धीक व्यक्त की। धीक के बहाने
उन्होंने प्रभुके हाथ में अपना हाथ सींप दिया और प्रभुके
सीधे स्पर्श द्वारा अपना एकावतारी पना निश्चित कर
लिया। ऐसा सीधाय तो इन्द्र जैसीको ही प्राप्त होता
है ही, उनकी इन्द्रानी को जन्माधियेक के समय
पाको गोह में लेने का सीधाय पाप हुआ था औ



प्रभुके स्पर्श से कृतकृत्य होकर वे पोख की अधिकारीणी बन गयीं थीं। पारस के स्पर्श से लोहे को तो मात्र 'सुवर्णपना' प्राप्त होता है, जब की परमात्मा के स्पर्श से तो आत्मा को परमात्मापने की प्राप्ति हो जाती है!

सहेतुक नामके दीक्षावन में पहुँचकर महाराजा विमलनाथने अंतर्-बाह्य समस्त परिग्रह का त्याग कर दिया. दैवी नकाभूषण रहित सर्वथा अपिग्रही दिगान्वर दशा में सुशीभित हो उंडे। दैवी वर्कोंकी अभेक्षा वक्ष रहित दशा में वे अभिक शोभा दे रहे थे। देव, मुख्य तिर्थंच भी भगावान का बीतरागी हण देखकर सुभ हो गये. उन्हें भी परिग्रह नीत्स लग रहे थे। कितने ही भव्य सुसुखु तो उसी समय परिग्रह छोड़कर प्रभु के साथ दीक्षाग्रहण करने हेतु तैयार हो गये, अन्य कितनों ने श्रावक व्रत अंगीकार किये और अनेक जीवोंने आत्मसुखकी अध्यद्वारा सम्यकदर्शन प्रगट किया। अत्यन्त मंगलकारी था प्रभुके वैगम्यका वाह प्रसंग!

विमल प्रभुते 'ॐ सिष्ट्रेम्यः नमः' ऐसे उच्चार सहित सिष्ट्रोंको नमस्कार किया और अपने सिष्ट्रस्वरूप में विक्त लगाया; तुस्ता ही शुष्टात्मध्यानरूप शुष्ट उपयोग हुआ, साथ ही मनःपर्याय ज्ञान भारत हुआ। प्रभुक्त आत्मा रत्नत्रयरूप होकर मोझमार्ग में विहरने लगा। दीक्षा के पत्रचात् केवलज्ञान होने तक उन्होंने मीन धारण किया।

दौक्षा के दो दिन पक्षात विमल मुनिसाज नन्दन नगर में पधारे और जयराजाने उन्हें भिक्त पूर्वक परणा कराया। अहा, तीर्थंकर मुनिके हाथ में आहार देते समय उनके चित्त में परमात्मपद की प्राप्ति समान महान हर्ष हुआ और तीर्थंकर के साथ हतने निकट सम्बन्ध के कारण वे भव्यात्मा उसी भव में मोक्षाामी हुए। (तीन वर्ष परचात जब भगवान विमलनाथ को केवलज्ञान हुआ तब उन जयराजाने प्रभुके चरणों में देखा ग्रहण की और कमीका झय करके मोक्ष ग्राप्त किया)

भगवान विमलनाथने मुनिदशामें तीन वर्ष तक विहार किया। मुनिदशामे वद्यपि वे मौन थे, तथापि उनकी एमानात ध्यानमुहाके दर्शन से कितने ही जीव धर्म का स्वरूप समझ जाते थे; कवाय रिष्ठित शासित कैसी होती है?...बह प्रभु की मुझमें जीवन दिखायों देती थी और विभावोंसे चैतन्य भावोंका भेदकान के जाता था। सरप्रकार तीन वर्ष तक मुनिदशा में छ्यस्थर से विहार करते हुए, ठीक दीक्षा के दिन वे पुनः कियलातगरी के दीक्षातन में पधारे और वहाँ दो दिन का ध्यानयोग धारण किया। भगवान का मात्र नाम ही विमलनात्री था, उनके थाव पी विमल थे; शुष्टीपयोगकी धारा से उनका मोहमल सुल गया था। इस प्रकार परिणामोंकी विशुष्ट श्रेणी द्वारा मोहका सर्वधा नाश करके प्रभुने माथ शुक्त वडी के दिन केवलवज्ञान प्रणट किया। वे सर्वद्य परास्म हुए, उसीकाल तीर्थकर प्रकृति का उदय प्रारम्भ हुआ। इह प्रकिस रेडि आये और केवलज्ञानी प्रभुकी पूजा की। दिव्य समवसरण की रचना हुई। प्रभु के उपदेश से अनेक जीव धर्म को प्रार हुए और भरत केत्र पुनः विदेश के समान धर्म केत्र बन

विमलनाथ तीर्थंकर की धर्मसभा में मेक-मंदर आदि ५५ गणधर थे: ऊपर आकाशमें निरात्तम्बी (पींब हजार धनुष उंके तीर्थंकर की समकक्षा में) ५५०० केवली भगवन्त विराजते थे। ततुप्तान्त १६०० ब्रुतकेवली, ३६५३० शिक्षक उपाध्याय मुनि, ४८०० अविधीज्ञानी मुनि, ५५०० मनःपर्याय ज्ञानी, ९००० विक्रिया करिद्यपारी, ३६०० वाद-विद्यामें निपुण मुनिकर थे, एक लाख तीन हजार आर्थिकारी, दे लाख आवक तथा वार लाख आविकारी थी। देवरेवियों का तो कोई पार नहीं था; सिंह, चिते, हाथी, हिस्त आदि तिर्थंचोंके खुंड भी धर्म अवण करने आते और आरखाना प्राप्त करते थे। भगवान विमलनाथ १५ लाख वर्ष तक तीर्थंकर का प्रवेश में भारत भित्त है विद्यों और धर्मकक का प्रवेशन किया।

# मथुरा के राजकुमार: मेरु तथा मंदर गणधर

एक बार भगवान विसलनाथ उत्तर-मधुरानगरी में पधारे उस समय वहीं राजा अनन्तावीर्य राज्य करते थे; उनके मेरू तथा गंदर नामके दो श्रेष्ठ पुत्र थे; दोनों राजकुमार व्यवस्थारीर, महाबुच्धिमान, धर्मरिक और एक-दूसरे पर अतिस्मेह रखते थे। मधुरापुरी में भगवान विसलनाथ के दर्गन से दोनों साझ्योंको प्रसा हुआ। मानो भगवान उनको मोक्ष में के बाने के हिए ही आये हों। वे बारम्बार भगवानके समवसरणमे जाकर उपदेश सुनते और आरमण्यान ध्वतों के शिए ही आये हों। वे बारम्बार भगवानके समवसरणमे जाकर उपदेश सुनते और आरमण्यान ध्वतों के भागवान की वाणी में श्रावकध्य तथा पुनिधमंका उपदेश सुनकर होनों भाइयोंने अपने पिणामोंकों अति विशुध्य बनाया। 'सेरू और मदर, तुम दोनों भाई स्ती भवों मोक्षामारी हों ऐसा भगवान की वाणी में सुनकर उन दोनों भाइयोंको अपार हर्ष हुआ। अहा, अपने मोक्ष की बात से विशेष आनन्त गुमुझुकों और किस बात में होगा! प्रभुकी वाणी सुनकर उन दोनों राजकुमारों को अपने अनेक भूव भागवान की वाणी कान प्रशान की साम हुआ। प्रशान वैराय प्राप्त करके विमलनाथ प्रभुके समीप जिनदीक्षा लेकर थे मेठ और मंदर होनों सुनिवर भगवानके गणधर बने।

मंक गणधर का जीव पूर्वभवमें लांतव स्वर्ग में आदित्याभ नामक देव था। उससे पूर्व वह विदेहलेक में बीतभय नामक सलभद्र था तब उसका भाई विभीषण (मंदर गणधर का जीव) वासुदेव था और दूरमें नरकमें गया था। उसे आदित्याभ देने (मेक गणधर के जीवने) नरक में जाकर प्रतिकोध दिया था। वहीं दोनों बलदेव-वासुदेव भाई अन्तिम अवतार में मेर और मंदर नामके भाई हुए और विमलनाथ तीर्थकरके गणधर होकर मोक्ष प्राप्त किया। भगवान विमलनाथ जब सीराष्ट्र में पधारे तब द्वारामती नगरीमें त्रिखण्डाधिपति 'धर्म' बलभद्र और 'क्वांभ' नारायण ने उनकी बन्दना की थी। (उनकी कथा आप अब पर्वेग।)

इस प्रकार लाखों वर्ष तक करोडों भोजोंको प्रतिबोधकर भगवान विभलनाथ को जब एक मास संसार अवशेष रहा तब वे सम्मेदशिखर की सुवीर टूंक पर पथारे... उनका विहार और वाणी थम गये। वेशाख कृष्णा अष्टमी के प्रात: काल अतिशीध (एक सेकण्डके असंख्यातवें भाग में) समुद्धात करके वे तीर्थकर सर्वत्र प्रभू एक समय के लिये सर्वलोकव्यापी हुए और तीन अधाति कमौंकी स्थिति, असुस्थितिसे बितानी अधिक थी उतनी खिराशी, दूसरे ही क्षण तृतिय शुक्ल ध्यानद्वारा योगकी सूख्य क्रियाका भी अभाव करके अयोगी हुआ और तत्क्षण चोधा शुक्त ध्यानद्वारा सर्व कमौंका सर्वथा क्षय करके 'स्वास्थ्य' (अर्थात् स्वरूप में अवस्थिति) रूप सिध्यपद को प्राप्त हुए।

है विमलदेव! आपके विमल चैतन्त्रपार्क अतीन्त्रिय हैं, उन्हें जानकर सम्यानृष्टि जीव ही आपकी उपासना कर सकते हैं। इन्त्रियोंमें तृष्ट जीव अतीन्त्रिय झानमय ऐसे अराको कैसे जान सर्वेगे? --इसप्रकार देव-देवेन्द्रों तथा राजा-महाराजाओंने सिन्द प्रभुके गुणींकी स्तुतिपूर्वक मोक्षकस्थाणक उत्सव मनाया और सम्येदिगिखर को सिन्दभूमि समञ्जकर भतिस्तरित बन्दना की:-

> विमलनाथ जिनराजका कृट सुवीर है जेह; मन-वश्च-तनकर पूजहुँ शिखरसम्मेद यजेह।

आज असंख्य वर्षों के बाद भी उस निर्वाणभूमिपर जाकर हम जैसे साथक जीव सिष्ट्यदका स्मरण और भावना करते हैं। हे विमलदेव! वीतरागता से सुशोभित आपका विमल जीवन यह दरशाता है कि-जिस प्रकार पापकथाय द्वारा मिलन हुआ जीव संसार में भटकता है, उसी प्रकार पुण्यराग द्वारा मिलन हुआ जीव संसार में भटकता है, उसी प्रकार पुण्यराग द्वारा मिलन हुआ जीव सी ससारभ्रमण करता है, इसलिये उन पाप या पुण्य दोनों विकल्पोसे रहित आत्मगुणों को ऐसे विशुष्ट बनाना चाहिये ताकि उपयोग 'शुष्ट' होकर सिष्टपदको प्राप्त करे। आपके दरशाये हुए किनमार्गका यही मिष्टान है कि:-

रे 'शुष्ट' ने क्षामण्य भारव्युं, ज्ञान दर्शन 'शुष्ट' ने, छे 'शुष्ट' ने निर्वाण, 'शुष्ट' ज सिष्ट; प्रणामुं तेहने। ज्यम लोडचुं त्यम कनकतुं जीता जकके पुरुष ने, तेवी तीते शुष्प के अशुष्प कृत कर्म बार्च जीवने। जीव रक बांधे कर्मने, वैराग्य प्राप्त मुकृत्य छे; ऐ-जीनलणो जयदेश, तेथी न राष्ट्र सुं कर्मी विषे।

शुष्योपयोगी जीव ही श्रमण है, वहीं मोक्ष तथा मोक्षका मार्ग है—ऐसा बतलानेवाले हे विमलविक! इम भी अपने क्वानको विमल करके आपके विमल-मार्गपर आ रहे हैं।



चार आराधना जिसके पग हैं और शुद्धोपयोग जिसकी सूँढ है-ऐसे 'विमल' गजराजरूपी श्रेष्ठ वाहनपर आरूढ़ होकर जो मोक्षपुरीमें पहुँचे, ऐसे भगवान 'विमल-वाहन' का पवित्र पराण यहाँ समाम हुआ।

३६ ततीय वासुदेव-स्वयंभु, बलदेव-धर्मराज और प्रतिवासुदेव-मधुराजा

इस भरतभूमिमे जब विमलनाथ तीर्थंकर धर्मजक्रसाहित विचरते थे उस समय सौराष्ट्रकी द्वारावती नगरीमें स्वयभू नामके वासुदेव और धर्मनामक बलदेव राज्य करते थे। वे त्रिखण्ड के स्वामी अर्थनक्रवर्ती थे। सीलाह हजार राजा उनकी सेवा करते थे और अहतालीस करोड़ प्राप्त उनके आधीन थे। दोनों भाई जैनर्थ में तत्पर थे और उनमें अर्थान्यामें तेनपर्य में तत्पर थे और उनमें अर्थान्यामें ताम के त्यान्यामें के तत्पर थे और उनमें अर्थान्यामें तीन रहता था, जब कि वासुदेव स्वयंभूका चित्त पूर्वभवके निदानका मिथ्या संस्कारवण विचय-परिग्रहोंमें लगा रहता था।

भगवान विमलनाथ एक बार सीराष्ट्र में द्वारावती नगरी में प्रधारे; सर्वत्र आनन्द व्याप्त हो गया। वन-उपवन फलफूलोर्से आच्छादिक हो गवे! दूसरों की तो क्या बात, पशु-पंछी भी प्रभुके दर्शनसे आनन्द-किक्कोळ करने लगे। मालीने आकर महाराजा स्वयंभू तथा धर्मराजको प्रभुके आगमन की मंगल बचाई दी, वे अतिप्रसन्न हुए और मालीने रानहार आदिका पारितोषिक दिया तथा नगरजनेंसिहित धामभूमसे प्रभुदर्शन के लिये चले। अहा, बिस नगरी में साक्षात् तीर्यंकर प्रभुका पदार्पण हुआ हो उसके पुष्पीदय एव हर्षका क्या कहना।

दूर से समसवरणकी अचिन्त्य शोधा वेखकर बलदेव-वासुदेव भी आश्चर्यचकित हो गये। प्रभुके

उस बाह्य दिख्य बैभवके समक्ष तीनों खण्डका कैमव भी उन्हें तुब्छ भासित हुआ, और उस दिव्यवैभवसे भी अिला ऐसे परागत्मा-वैभववान भगवान विस्तनाथके वर्शन-पूजन-स्तावन करके उनका धर्मोपदेश सुना। भगवानने संसारके बाह्य पदार्थोंसे आत्माकी भिक्ता, गा-हेब मोहारि विभावोंकी असारता और विन्यवैभवकी अभिक्तप महिमा बतलायी। 'आत्मा नित्य रहकर अपने किये हुए भावों का जल भोगता है। विवय-कवायोंमें लीन और उत्सादिके दुःख धोगते हैं और आत्मामामामें रत जीव मोक्ससुख प्राप्त करते हैं। इसस्यि हे जीवों! तुम विवयोंमें सुखबुध्दि छोड़ो और आत्माक अतीदित्य सुख स्वभावकी अध्या करो, उसमें लीनता करो।' भगवानक श्रीसुख से एवा धर्मोपदेश सुनकर सब आनन्दित हुए; अनेक ब्रीख संस्थान विक्या।

उस समय बलदेव-बासुदेव दोनों को अपने पूर्वभव जानने की उत्कण्ठा हुई कि—'हे प्रभो! हमने पूर्वभव में कौन से पुण्य किये थे कि जिससे हमें यह तीन खण्ड की विभूति प्राप्त हुई?' भगवान की वाणी में ऊनके पर्वभव इस प्रकार आये:-

# ('धर्मराज' बलदेव का पूर्वभव)

हे धर्मराज! पूर्वभव मे तुम विदेह क्षेत्र मे मित्रनन्दिनामके राजा थे। एक बार तुम्हरारी नगरी मे केवली भगवान का आगमन होने पर तुमने अल्यन्त हर्षपूर्वक उनके दर्शन किये और उनके उपदेश से वैराग्य प्राप्त करके जिनदीक्षा ग्रहण कर ली। धुनि होकर तुमने उत्तम आराधना की सा समाधिपूर्वक शारीर ल्यामकर सर्वार्थिसिष्टि में उत्पन्न हुए, वहाँ से जयकर इस द्वारावती नगरी के भद्रराजा की रानी सुभद्रा की कोख से धर्मनामक बत्तभद्र के रूपमें अवतारित हुए हो; तुम चरमकारीरी हो।

# ('स्वयंभू' वास्देव का पूर्वभव)

वह जीव पूर्वभव में भरत क्षेत्र की श्रावस्ती नगरी में सुकेतु नामका राजा था। अनेक सद्गुण होनेपर भी उसमें खुएका दुर्व्यक्त था। मांसमझणादि सात व्यस्तों में खुएका व्यस्त भी महान दुर्गुण है; सत्य आदि अन्य गुणों का भी वह नाग कर देता है। बुआरी खुए में जीते या हारे, परन्तु बुआ खेलने के लिये बैटते ही वह अपने उत्तम आवरण को तथा धर्म को गीवा बैटता है। एक बार शहुराजा के साथ खुआ खेलने में वह राजा सुकेतु अपनी समस्त राजसम्पदा हार बैटा; जिससे आर्त्तप्यान करके वह दुःखी रहने लगा और शहुराजा के प्रति बैद्धुलि रखकर वनमें भटकने लगा। दुःखी राजा सुकेतु उस समय पाप में तथा बैभवकी वासना में लिस होने पर भी, वह जीव भव्य था, भविष्य में मोक्षगामी, सलाका पुरूष था; इसलिये एकबार उसके सीभाष्य से उसे वन में सुदर्शन नामक मुनिराज के दर्शन हुए; उनके निकट रत्नश्रयभर्म का उपदेश सुनकर उसने रत्नश्य अंगीकार किये।

एक बार वे सुकेतु मुनि वन में बैठे थे; उस समय उनकी सम्पत्ति को जीत लेनेवाला शाहुराजा वैभवसिंहत बहीं से निकला; उसे देखकर मूर्खतायूर्यक उसने निदान किया कि—अपने धर्म के फल में मैं भविष्य में महान बैभव्याम कर्नू और अपने शाहु का नाश करके उसकी विभूति छीन तूँ! (अरेरे! रत्नित्रय के निधान बैभव्यर उनके फल में मूर्ख जीव मेगा-वासना की इच्छा की। वह सुकेतु का जीव मोसामागी था, परन्तु धर्म के फल में विषयों की अभिलादा करके वह धर्मभ्रष्ट हो गया और उसने नरक का बीजारेपण किया। इसनिये हे जीवो! धर्मके फल में विषयों की अभिलादा करायि नहीं करना। विषयों की अभिलादा के धर्म को गैवाकर मिथ्याहृष्टि हुआ वह राजा सुकेतु का जीव बही से मरकर,

शेष रहे अन्य पुण्य के प्रभाव से स्वर्ग में देव हुआ, और वहीं से चयकर इस द्वारावती नगरीमें स्वयंभू बासदेव के रूपमें उत्पन्न हुआ है।

पूर्वभव में जिस शंद्राजा ने उसकी राजसम्मदा जुए में जीत ली थी वह राजा भी पहाल किसी कारणवार वैराग्य प्राप्त कर रत्नत्रय धारण करके मुनि हुआ; परन्तु उसने भी मूर्खतासे धर्मके फलमें भोगप्राप्तिका निवान किसा, इसलिये धर्म से भ्रष्ट होकर अल्प पुण्यके कारण स्वर्ण में गया और वहीं से वयकर वर्तमान में रत्नपुरका राजा मधु हुआ है; उस मधुराजा को जक्र की प्राप्ति होने से इस समय कर तैन प्राप्त कर राजा है। वह 'परिवासवेद' है।

-इस प्रकार विसल्प्रामु की वाणों में अपने पूर्वभव सुनकर वे धर्म और स्वयम् दोनों धाई (बलदेव-वासुदेव) अपने महल में आये। एक बार कुछ राजसेवक मधुराजा के लिये उत्तम रत्नो की भेट लेकर जा रहे थे, तब पूर्वभव के वैर मंस्कारवश स्वयंम् राजाने वे रत्न छीन लिये। उनके भाई धर्म-बलमद्रने ऐसा अन्याय नहीं करने के लिये समझाया, परन्तु परिग्रह की तीच्च लालसा के रीड़ परिणाम के कारण सन्ते धर्म जी बात नहीं मानी।

जब प्रतिनारायण मधुराजाने जाना कि उसके बहुमूल्य राल स्वयम् राजाने छुड़ा लिये हैं तब बाकस्तित सेना लेकर उसने स्वयम् के साथ महान युग्द किया। स्वयंग्कों मार्ल के लिये उसने अपना हैवी मुदर्गनंवक फेंका, पाट्यू पूर्वपुण का प्रभाव समाप्त हो जाने से उसका वक्र निफल गया और वह स्वयंग्ने के हम्ब में आ गया। स्वयंग्ने भयंकर क्रोध पूर्वक उसके वक्र द्वारा उसीका शिरच्छेद कर दिया। पोर रीह परिणास सहित मरकर वह तमतम नामके सातवे नरकमें जा पड़ा! कुछकाल पश्चात स्वयंग्न वासुदेव भी विषयवासना के रीह परिणामों से मरा और मानो अब भी अपने गृह को मारने के लिये उसके पीछे लगा हो तद्मार वह भी सातवे नरक में पहुँचा। होनो जीव वहाँसे निकलकर अमुक भव में पर धर्म प्रात्त करके मोक्ष में अपने गृह को सातवे नरक में पहुँचा।

वासुदेव स्वयभू की मृत्युसे बलदेव धर्म को पहले तो अति शोक हुआ, परन्तु विमलनाथ भगवान के समवसरण में जाकर धर्मीपदेश सुननेसे उनका चित्त शांत हुआ, और ससार से बिरक्त होकर जिनदीका अगीकार की, पश्चात उत्तम ध्यान द्वारा केवलज्ञान प्रकट करके गजपथा क्षेत्र से सिन्बदशा प्राप्त कर ली।

[इस प्रकार भगवान विमलनाथ के समयमे तृतीय बलदेव धर्म, वासुदेव स्वयभू और प्रतिवासुदेव मधु की कथा समाप्त हुई, यह कथा जीवॉको धर्मके फलमें उत्साहित करके विषय-भोगोंके प्रति वैराग्य आगृत करती हैं।]

34£ 34£ 34¥

#### [ \* × 1



ज्ञान-आनन्दमय कैतन्यस्य का अनन्त वैभव बतानेवाले अनन्त तीर्थकर को नमस्कार करके उनका मेगल जीवन कहता है।

हे अनन्तनाथ! आप केवलज्ञानादि अनन्त गुणींका भण्डार हो; अनन्त गुण पर्यायक्प आपका जो गुण्द अस्तित्व है वही आपका सम्यक स्कर्ण है। हे देव! आपके ऐसे अनन्त भावस्प अस्तित्व को आनते ही हमे अपने में अनन्त गुण पर्यायाँस भरपूर चेतनवैभव हृष्टि गोचर होता है, अनन्त गुणों के सम्यक स्वाद का अनुभव होता है और मिष्यांत्वादि अनन्त दोष दूर हो जाते हैं।

हे भगवान! 'आप ऐसे हैं, आप वैसे हैं- ऐसे अपने अन्यमित के किंचित प्रलाप द्वारा क्या आपके अन्तर गुणों की पूर्ण महिमा प्रगट हो सकती है? तथाएँ, जिस प्रकार अमृत के समुद्र को पूरा नहीं पिया जा सकता, परन्तु उसके किंचित अमृतपान से भी क्या तथा हांत होकर तृसि नहीं होती? उसी प्रकार हे अनंत गुणसागर! आपके अस्प गुणों के बिस्तन सें भी हमारा इंदय तुम हो जाता है।

को अनन्त गुणसम्पन्न भगवान अनन्तनाथ अपने हृदयमें विराजमान होते ही सर्व विभाव चैतन्यसे बाहर रह जाते हैं; अनन्त भवोंका अन्त होकर, अनन्त ऐसी सिद्धदशा प्रारम्भ हें जाती है; ऐसे प्रभु अनन्तनाथका मंगल जीवन, हे भव्य जीवी! तुम आदरपूर्वक सुनी।

### भगवान अनन्तनाथ: पूर्वभव: राजा पद्मरथ

अनन्त भववक्रका अंत करनेवाले भगवान अनन्तनाथ पूक्क तीसरे भव में भातकी खण्ड में अरिष्ट नगरीका राजा पचरव थे। वह नगरी रतनालाओंसे सुशोभित थी, तो उसके राजा भी सम्यक्तवादि रत्नींसे विभूवित थे। पुज्योदयसे बाह्यमें सर्व सुखसासुग्री उन्हें प्राप्त थी, परन्तु वैतन्यसुखके वेदनमें उन्हें वैसी किसी सामग्री की आवश्यकता नहीं पड़तों थी। राज्यवैभवकं बीच रहते हुए भी उनका चिह पापेंसे अलिम और सदा पचपरमेष्ठी की भक्तिमें लिम रहता था। उनके महान भाग्यसे मुनिवरों तथा केवली भगवन्तोंका को बार उनकी नगरीमे आगमन होता था।

एक दिन भगवान स्वयप्रभ उनकी नगरीमे पभारे; वारों और आनन्द - मंगल छा गया। भावी तीर्षंकर समान राजा पदाश्य बड़ी धामभूमसे गाञ्जेबाजे के साथ भगवान के दर्शन करने गये। अरबन्त भिक्तिक केवली प्रभुक दर्शन किये। प्रभुका रूप देखकर उनका वित्त परमागंत हुआ, हतना ही नहीं, कानकी निर्मालता होनेसे उन्हें अपने कुल सात भवींका ज्ञान हुआ; उनमें यहाँप भविष्यके तो दो ही भव हैंब थे, इसतिये वे दो भाव जाने और भूतकाल के चार भवींकों भी जान लिया; इस प्रकार वर्तमानसहित उन्हें कुल सात भवींका ज्ञान हुआ और उनमें अपना अन्तिम भव तीर्थंकर का है—ऐसा जानकर उनका वित्त हमेंते रोमाचित हो गया। अहा, अपने मोक्षका ज्ञान हो, उससे विशेष आनन्द की बात और क्या

भावी तीर्थंकर ऐसे राजा पद्मारथने भगवानके समयसारणमें बैठकर धर्मोप्येश सुना; उसे सुनते ही बैतायपूर्वंक वे चिन्तावन करते लगे कि—इस जीवको शरीर के साथका सम्बन्ध कही तित्य रहनेवाला तही है, अन्तर गरीरों के साथ सम्बन्ध हुआ, किन्तु एक गरीर स्थायी नहीं रहा, सब पृथक हो गये; क्योंकि जीव और गरीर पृथक ही है। उसी प्रकार पौज इंट्रियों और उनके विश्योंका मान्वन्ध भी नित्र सनेवाला नहीं है, क्षणभग्र है, दो में से कोई एक छूट जाता है—या तो इन्द्रियों छूट जाती हैं या विषयोंका सयोग छूट जाता है। इस प्रकार जीव, गरीर-इन्द्रियों से तथा उनके विश्योंसे पृथक है। (बैरायवन्त राजा विश्वारते हैं—) अन्य मतके मोहसक्त जीव भले उसमे मोहित रहे, परत्नु मैंते तो अरिहन प्रमानानेक मतकी शरण लेकर जड़-चेतनका भेरझान किया है, इसलिये मैं बाहाविश्योंमें कहीं मोहित नहीं होऊँगा, अरिहतदेवने भेरा अनन्त बैतन्यतैश्व मुझे बतलाया है उसीकी मैं साधना करूंगा।

इस प्रकार राजा पदारथका चित्त संसारसे विरक्त हुआ। जैसे-दीर्पकाल से अपने पुराने स्थानमे एनेवाला शाशक वनमे अगा लगने पर उससे बचने के लिये उस स्थान को छाड़कर दूर भाग जाता है, पुराने स्थानका मानव नहीं करता, उसी प्रकार अतिदीर्पकाल से समार मे रहने पर भी, कथायाँकी आगसे भथभीत हुए भव्याच्या पदारथ, संसार-राजणाट को छोड़कर मोक्षकी साधनांक लिये तत्यर हुए। उन्होंने स्वयंप्रभ केवली भगवानके चरणोपे जिनदीक्षा ग्रहण की, प्यार अगका ज्ञान प्रगट किया और दर्शनिबशुष्टि आदि उत्तम भावनाएँ भाकर तीर्थकर नामकर्म बाँधा। चार प्रकारकी उत्तम आराधनासहित प्राण त्यागकर अच्युतस्वाकि इन्द्र हुए। वहाँ असस्य वर्षातक सम्यक्तवपूर्वक निवास किया। प्रधात अभी मनुष्य लोक में अवतरित होनेमें उनको छहमास शेष थे कि उनके पुण्यप्रतापसे मनुष्य लोकमें दिव्यपरिवर्तन होने लगा।

# अयोध्यानगरीमे अनन्तनाथका अवतार

भरतक्षेत्रकी अयोध्यानगरीमे अब तक चार तीर्थका (क्रवभदेव, अजितनाथ, अधिनन्दमनाथ और सुमितनाथ) अवतरित हो चुके हैं; अब पौचवेके अवतारकी तैयारी है; इसिलये कुबेरने पुरानी अयोध्यानगरीकी नवस्चना करके उसे पुन. अतिसुन्दर कार दिया। उस समय अयोध्या नगरीके महाराजा मिहसेन थे; उनकी रानीका नाम या जयरायामा। अचानक ही नगरीम परिवर्तन होने लगा; राजमहलके प्रांगणमें प्रतिदित करोड़ीं स्लॉकी वर्षा होने लगी। प्रजाजन हरित हो उठे। महादेवी जयरथामाको धर्मके उत्तम बिचार आने लगे...और कार्तिक कृष्णा प्रतिपदाके पूर्वकी पिछली राशिमें उन्होंने सिंह, हाथी, रालीकी राशि आदि १६ उत्तम स्थान एकताथ देखे। वे स्वान तीर्थंकरके जीवका आगमन सूचित करते है। उन स्वानीका करा जानकर पाता-पिता को अपार हुए हुआ। स्वार्थ स्क्रीने आकर माता-पिताका स्था गर्धकर में ग्रीवंकर के जीवका सम्मान किया और गर्धकरमाणक महोत्सव मनाया।

जेष्ठ कृष्णा द्वादशी को अयोध्यामें तीर्थंकर भगवान अनन्तनाथ का जन्म हुआ। तेरहवें विभलनाथ तीर्थंकर के पक्षात नी सागरोपम के असंख्यात वर्षों बाद चीदहवें तीर्थंकर का अवतार हुआ। उनके अवतार से पूर्व लाखों-करोड़ों वर्ष तक भरत क्षेत्र में जैन्समें का विच्छेद हो गया था; उनका अवतार होने से वह विच्छेद वूर हुआ और पुन: चैनशासनका धर्मचक्र चलने लगा। तीर्थंकरों का अवतार धर्म की क्षित्र के विक्रे ही है।

मेरूपर्वत पर महा महोत्सव से इन्वींने चौदहवें तीर्चंकर का अन्माधिवेक किया। भरत क्षेत्रमें असंख्यात वर्षों बाद भगवान के जन्म करन्याणक का यह अवसर आया था। जन्मधिवेक के प्रक्षात् 'अनन्तार्थ' ऐसे सम्बोधनपूर्वक इन्त्रने बारतीर्थंकर की स्तृति की, इतना ही नहीं, प्रभुक्त दर्शन-से उसे ऐसा महान आनन्द हुआ कि उसने ताण्डवनृत्य किया; जगतके सर्व नृत्योंमें इन्त्र-इन्द्रानीका यह ताण्डवनृत्य सर्वश्रेष्ठ हैं-किसमें इन्द्र स्त्र्य हजार हाथों द्वारा हावभावसहित भक्ति करके नावता है।

भगवान अनन्तनाथ की आयु तीस लाख वर्ष थी। उनके चरणमें सेही का खिह था। उनका बाल्यकाल अरभुत था। शरीर की बाल्यावस्था होनेपर भी उनका आत्मा तो सम्यक्त्वादि अनन्त गुणेंद्वारा प्रीढ़ था। सात लाख प्वास हजार वर्ष तक वे युवराज रूपमें रहे; सर्वोत्कृष्ट पुण्यसामग्री उनकी सेवामें उपस्थित होनेपर भी भगवान तो अपने चिदानन्द परमात्मा का ही सेवन करते थे; यह अबतार परमात्मा होनेके लिये हैं-ऐसा लक्ष उनको निरन्तर वर्तना था।

कुछ समय पक्षात् महाराजा सिहसेनने युवराज अनन्तनाथका राज्याभिषेक किया। अयोध्याके राजसिंहासनपर उन्होंने १५ लाख वर्ष तक राज्य किया। अयोध्या तो पूरे भरतक्षेत्रकी राजधानी, वहाँसे अनेक तीर्थंकर-चक्रवर्ती भारतका राज्य करते आये हैं... इतना ही नहीं, वह राज्य छोड़कर तीन लोकके राज्य की साधना कर-करके अयोध्यापुरी के असंख्यात राजा इस चीबीसी में मोक्ष को प्राप्त हुए हैं। ऐसे ही मोक्षगामी, तदुपरान्त तीर्थंकर ऐसे भगवान अनन्तनाथ के राज्यमें प्रजाजन धर्म एवं धन दौंमों में विध्यात थे। इतने में अध्यानक एक प्रजा हरी।



उचेह कृष्णा हादगी : अयोध्याके महाराजा अनत्तिजनका आज जन्मदिन था। आज उनकी आषु २२ लाख ५० हजार वर्षकी हुई थी। एक तो अयोध्यापुरी के महाराजा और वे भी तीर्थंकर इसलिये उनका जन्मीत्सव मनाने के लिये देश-न्देशके हजारों राजा सुदर भेट लेकर आये थे। एक दिन पूर्वेंसे ही सारी नारी अवस्तृत गुंगारसे गोभायन हो रही थी। महाराजा अनत्तिजन राजमहानकी छतसे उस दिव्य

—ब्तने में आकाशामें भारी गड़गड़ाहट के साथ प्रकाश की एक तेजरेखा खिंची और एक तारा खिर गया-उस्काशात हुआ। उसे रेखते ही महाराजा अनन्तनाथके चित्रमें भी वैरायकी चमक के साथ खेतना जागृत हो उदी-उन्हें पूर्वभवका जातिस्मरण हुआ और वे वेरायपूर्वक चित्रवन करने लगे कि-अरे, किसप्रकार यह उल्का क्षणभंपूर है, उसी प्रकार गागिद समस्त विभाव तथा यह राजसम्भवा के संयोग भी क्षणभंपूर हैं, बीवके साथ यह कोई स्थिर एक्टोवाले नहीं हैं, मात्र अपना सिम्बर्पर ही स्थिर है, इसलिये वहीं साथ, योग है। इस जीवन में पुढ़े मोदाकी साथना पूरी करना है, इसलिये अब प्रमाद करना उत्ति नहीं है। में शीध ही यह संसार छोड़कर मृत्व वहीं नाथ गोवको साथैगा।

भगवान के दीक्षा सम्बन्धी निर्णय से चारों ओर खलहती मच गई, देव भी जान गये और दीका महोस्खब मनने आ पहुँचे। जनका उत्तरख मोक्षके महोस्खयों परिवर्तित हो गया। देवोंमें गुरूतमान ब्रह्मर्थि ऐसे लीकानिक देवोंने प्रभुकी स्तुति करके अधिनय वैरायका अनुमोदन किया। उसी समय इन्द्र ऐसे लीकानिक देवोंने प्रभुकी स्तुति करके अधिनय वैरायका अनुमोदन किया। उसी समय इन्द्र भागरहत्ता नामक पालकी लेकर आ पहुँचे। सागर समन गोरीर प्रभुने सागरहत्ता पालकी में बैठकर तपोबनकी और प्रथम किया। जन्मोत्सव हेतु आये हुए एक हजार राजा भी प्रभुके साथ तपोवन की ओर



चले और प्रभुके साथ ही दीक्षा ले ली।
अहा, एक तीर्थंकर के साथ हजारी राजा
दीक्षा लेकर आत्मध्यान करते होंगे तब
उन हजारी ध्यानस्थ मुनियंका वह
सामृहिक ट्टाय कैसा अदभुत, आदितीय,
शांत और वैराग्यप्रेरक होगा। वह ट्टाय
देखकर बनके हिंसक प्रमु भी शांत हो
जाते थे।

इस प्रकार भगवान अनन्तनाथ अपने जन्मविन पर ही दीक्षा लेकर आत्मध्यानमें लीन हो गये। उनको तुरन्त जनेक लब्धिसहित मनःपर्ययज्ञान प्रगट हुआ; उसमें भी शष्ट परिणामोकी

लब्बिने तो निकट में ही केवलजानादि नवकायिक भावाँकी महालब्बिके आगमन की सुबना दो। दो दिन तक उपबास के प्रवाद पुनिराज अनन्तनाथ सावेतपुर्तिमें पथारे, तब राजा विशाखने उन्हें भिक्तपूर्वक प्रथम पारणा कराया। उसी समय पारणा करानेवाले को मोक्सपूनक देवी बाद्य बजने लगे और आकाश से रत्नवृष्टि हुई।

मुनिदरामें विचरण करते-करते प्रभु अनन्तनाथ दो वर्ष प्रश्चात् पुनः अयोध्यानगरीमें पधारे और किस तपोवनमें दीक्षा ली थी उसी में चैत्र कृष्णा अमावस्या के दिन शुक्तच्यान द्वारा केंबलकान प्रगट किया; बीवहवें तीर्ककर तेरहकें गुणस्थानमें-परमात्मपद में किराजमान हुए। देवेन्द्रोंने पंचमज्ञान प्राप्त प्रभुके चीचे कल्याणक का महोत्सव मनाया, और समबसरणकी रचना की। अनन्तनाथ भगवानकी अनन्तमार्थोंसे भरी दिव्यस्थिन सहबक्षपते खिर्फे लगी। 'जय' आदि ५० गणधर एकसाथ उस दिव्यवाणी को केल रहे चे तत्तुपरान्त कितने ही मुनिबर समबसरणमें ही आस्मानन होकर केवलज्ञान प्राप्त करते और पृथ्वी को कोडकर आकाश में निरालम्बक्प से पाँच हजार धनुवकी ऊँबाई पर स्थिर होते थे। ऐसे पाँच हकार केवली-अधिदंत भगवान उस समबसरण में विरालते थे।

अष्ठा, एक तीर्थंकर और अन्य पाँच हजार केवली भगवन्त;-हजारों अरिहंतों के मेलेका वह दृष्य कैसा अरुपुत होगा!! एक क्षेत्रमें दो तीर्थंकर साथ नहीं होते, परनु केवली भगवन्त -अरिहंत तो समयसरण में हजारों एक साथ होते हैं। वाह, सागे केवलहान उगने का खेत! वही पाँच हजार केवलियाँके उपरान्त पाँच हजार मन:पर्ययक्षानी, चार हजारसे अधिक अवधिक्षानी मुनियर, एक हजार बात्त अगण्याय वितकेवली, तीन हजार में अधिक वावविद्यामें निपुण मुनियर, चालीस हजार वितके उपाध्याय-विश्वक तथा आठ हजार विक्रिया क्षियस्था मुनियर विद्यामा थे। — कुन्त ६६ हजार मुनियर, एक हगाव आठ हजार आर्थिकार, दो लाख आवक्ष और चार लाख आविकाओंका चतुर्विद्य संग्र प्रभुके साथ मोकागर्गमें चल हा था। तदुग्यन्त तिर्येवाँका राजा सिंह, हाथी, सर्प, मन्दर, मोर आपित लाखों प्राणी भी प्रभुके दर्गन से हाँवित होते दिव्यव्योक्ता स्वयण करके आत्यज्ञान प्राप्त करते थे। तेरवर्ष गुणस्थानमें विराजमान चौदहवें तीर्थंकर प्रभु अनन्तनाथ दिव्यव्यान द्वारा आत्याका अनन्त चैतन्य वैभव बातानों थे। उस अप्रभुत अचिन्त्य वैभवके साथ समक्ष देव थी अपने स्वर्ण लोक के कैपवको मुख्य समझकर आल्यवेभवकी उपासना करते थे। हेर प्रकार समयसरण में आकर कितने ही सिध्याहृष्टि जीव भी सम्बर्णिश वन जाते थे।

भगवान अनन्तनाथ ने लाखों वर्षतक धर्मोपदेश देकर धर्मजक्रका प्रवर्तन किया। वे दिव्यध्यनिमें कहते थे कि — हे जीवो। आत्मामें एक ही नहीं, किन्तु अनन्तधर्म एकसाथ विद्यमान हैं। एक ही समयमें सत्पाना और असत्पाना, एकपान और अनेकपना, नित्यपना और असत्पाना, इत्तर और अनन्तध्य कियान हैं। एक ही समयमें सत्पाना और असत्पाना, एकपान और अनन्तध्य कियान हैं और वहीं वस्तुका स्वक्प है। वस्तु उसके सर्व प्राच्यमें एकसमान, तन्त्रवरूपसे विद्यमान हैं, उनमें कोई गीण नहीं है। वक्ता अपने अभिग्रावानुसार उनमें से किसी को मुख्य करके कथन करता है तब दूसरे धर्म भी गीणकपते उसकी स्वीकृतिमें हैं, उनका निवेध नहीं है। प्रत्येक वस्तु इव्य-गुण-पर्याव्यक्ष्य तथा उत्पाद-व्यव-श्रवस्त्रवस्त्र स्वाधीन है, उसके इंक्य नुण-पर्याव्यक्षित हस्तवेष नहीं है। अपने स्वाधीन स्वक्ष्य से सम्बन्धनेवाला जीव अपने अनन्त धर्म स्वधार्योसे ही परितृप रहता है और सम्बन्धन्यसे लेकर मीक तक के सखका अपनेमें ही अनम्ब करते हैं।

धर्मीपदेशमें ऐसी सत् वस्तुकी प्ररूपणा करते-करते भगवान अनन्तनाधने साढ़ेसात लाख वर्षतक विहार किया और करोंड़ों जीवोंको मोक्षमानेमें लगाया... अन्तमें जब एक मास आयु शेष रही तब सम्मेदिशेखर की स्वयंभू ट्रॅक पर आकर स्थिर हुए; विहार और वाणी रूक गये... और जिस दिन केवलकान प्रगट हुआ था उसी तिथि (वैत्र कृष्णा अमावस्या) को सम्पूर्ण योग निरोध करके, भगवान अनन्तनाथ तीर्थकर अनन्तनधर्मोंकी शुष्टिसहित मोक्षपदको प्राप्त हुए। क्ट्रोने मोक्षकत्याणक महोत्सव मनाकर पूजा की....

### अनन्तनाथ जिनराजका, कृट स्वयंभू जेह; मन-वर्ध-तनकर पूज है शिखरसम्मेद यजेह।

अनेकान्त स्वरूप आत्माके अनन्त धर्मोको प्रकाशित करके अपने अनन्तधर्मोकी शुन्धिसिक्त को सिच्दालयमें विराजमान हैं--ऐसे 'समयसार' रूप शुप्यात्माको स्वातुभूतिसिक्त नमस्कार हो। प्रत्येक आत्मामें अपने अनन्तधर्म हैं, वे स्तर्थ भिन्न हैं, ऐसे एकत्व-विभक्त आत्मामें अपने अनक्तान्त श्राध प्रवाच को अनेकान्त वाणी स्था प्रकाशमान हो। है वेब। आपकी अनेकान्त सिक्त सम्बन्धन्योंकी किरणीन जातके जीवोंको मिच्यात्व अभकारसान हो। है वेब। आपकी अनेकान्त सिक्त सम्बन्धन्योंकी किरणीन जातके जीवोंको मिच्यात्व अभकारस खुड़ाकर सम्यक्त्वका अपूर्व प्रकाश दिया है। अनन्तनयात्मक स्वातुभव-प्रमाण द्वारा अनन्तसब्बक्ते खुड़ानेवाले तथा अनन्तवेतन्य निधान की प्राप्ति करानेवाले अनन्तनाथ जिनको नमस्कार हो।

#### [इति श्री चौवीस तीर्थंकरींक महापुराण में अनन्तजिन तीर्थंकर की मंगलकथा समाप्त हुई।}

[भरतक्षेत्रमे भगवान अनन्तनाथका धर्मशासन चार सागरोपम (असंख्यात वर्ष) तक चला, और उसमे असख्य जीव मोक्षको प्राप्त हुए। पक्षात् अन्तभागमें अर्ध्यपत्योपम तक धर्मका विच्छेद रहा। भरत क्षेत्रमें यह छठवी बार धर्मविच्छेद हुआ।

# अनन्तचतुर्दशी (भाद्रपद शुक्ता चौदस)

दसलक्षण पर्वका अन्तिम दिवस भाइपद शुक्ला १४ 'अनंतजबुर्दगी' के रूप मे प्रसिद्ध है। भगवान अनन्तनाथके साथ उसका समबन्ध जोड़कर हुछ कथाकार एक कथा कहते हैं, जो इस प्रकार है- सोमशर्मा नामके एक मनुष्यने पूर्वभवमें किसीप्रकार धर्मकी निन्दा करके महान पापका बंध किया था; उस पापके उदयसे वह अन्यन्त निर्मत तथा कुछ व्याधिस ग्रस्त था; वह जहीं भी जाता उसका तिरस्कार होता था; उससे वह बहुत खेवखिल और अशांत रहता था। एक बार भाइपद शुक्ता १४ के दिन उससे भगवान अनन्तनाथका समक्सरण देखा उनके अधिन्य वैभवके दर्शन किये। समक्सरणमें जाते हुए लोग बड़े उत्साहित एवं प्रसान थे, इसलिये वह भी उनके साथ भगवान के समक्सरणमें जा पहुँचा। प्रवेश करते ही उसका रोग दूर हो गया, दरिहता मिट गई और भगवान के सन्तनसरणमें जा पहुँचा। प्रवेश करते ही उसका रोग दूर हो गया, दरिहता मिट गई और भगवानके दर्शन तथा उपदेशसे उसे धर्मकी क्ष्या हुई; इताचरण पूर्वक मरकर वह सोमशर्मा स्वर्गलोकम महान विभृतिवान देव हुआ! (इसीसे उस दिनको अनन्तचवुर्दशी मानकर विभेन्यपूजा-अभिषेक-उपवासादि विशिध्दर्वक १४ वर्षतक अनन्तचवुर्दशी मानकर निर्मेत कर्मका लोगोंमे प्रचार हुआ है।) तत्यक्षात सोमशर्माका वह जीव स्वर्गलोकसे असक्ख वर्ष पक्षात निकलकर कराक्षेत्र विजयनगरका रावकुमार 'अतिवय' हुआ। उसने राजपृत्ती जाकर विधुलाबस्तर समवसरणमें भगवान महाबीर तीर्थकर का उपदेश सुना, और उसे अपनी पूर्वभवकी आराधना का ससण हुआ; उसने सवम धारण कर तिया और कर्मक्षय करके अनन्त मोक्षसुख प्राप्त किया।

(इति अनन्तचतुर्दशी-वृत-कथा)

#### 1841



हे भगवान धर्मनाध! आप वीतरागी उत्तम क्षमादि दस धर्मोंक धारक हो; तथा उन धर्मोंका उपदेश देकर अनेक जीवोंक तारक हो; इसलिये उन धर्मोंकी उपासना पूर्वक में आपको नमस्कार करता है, और रस्त्रवादि उत्तम धर्मोंसे शोभायमान आपके मंगल जीवन का आलेखन करता है।

#### भगवान धर्मनाथ : पूर्वभव-वर्णन

भारतक्षेत्र के बीजीस तीर्थकरों में भगवान धर्मनाथ १५ वें तीर्थकर थे और उनका चरणविन्ह 'तब' का था। पूर्व भव में वे दशरथ नामके राजा थे और धारकी खण्डे विदेहतेग्रमें सुसीमा नगरीका राज्य करते थे। धर्मप्रधान सुखी को भोगते हुए, पुण्य वैभव के बीज भी उनका चित्र जैनमर्म की उपासनामें लीन रखता था। एकबार खेत्री पूर्णिमा की रात में वे पूर्ण चन्न की शोभा निहार रहे थे... अहा, कितना सुन्दर है चन्नमा! इतनेमें उस जगमगाते हुए चन्न की शोभा एक काले धक्वे से खेल्ने लगी। अरे, यह क्या कि कही गई कहा शोभा ? उसके बदले यह काला पत्रका कैसा ?-यह चन्नप्रध्य था। (देखों, चित्र १२-०८)बह रेखते ही राजा देखार को देखार भावना चागृत हुई कि—अरे, ऐसे सुन्दर चन्नप्रमा को भी सण में राहु ग्रस लेता है और उसकी शोभा नष्ट हो बाती है; तो पुण्योदयसे प्राप्त हुए पह सब राजवैभव भी कही स्थिर है ?। विसर प्रकार विशाल समुद्रके बीच जहाज पर बैठे हुए पंखी को उस जहाज के अतिरिक्त अन्य कोई शरण नहीं है; वह उड़-उड़कर अन्त में तो जहाज पर ही आयगा; उसी प्रकार संसार करी समुद्रमें बीचको अपने आतामके रिखा अन्य कोई शरण नहीं है; सर्व संसोग पुणकृ हो

जानेवालेअधूव है; शान्ति के लिये अन्त में तो अपनी चैतन्य- नीका की ही शरण लेना है। यह बीच परिवार के निमित्त से जो पाप करता है उनका फल तो वह स्वयं अकेला ही भोगता है। पाप करके परिवार के लिए धन एकत्रित करना वह तो अपने शरीर के उत्तर पुड़का लेप करके चीटों को सीप देन सिता है, जिसमें अपने को तो दुख: ही भोगना पहता है। ऐसे संसार से और धन- परिवार के मीट से सहा है, जिसमें अपने को तो दुख: ही भोगना पहता है। ऐसे संसार से और धन- परिवार के मीट से सह होओ। तृषा शांत करने के लिये पुगतुष्णा के पिछे तो मूर्ख हिरन ही दौड़ते है, बुध्यिमान नहीं; पुगुबु-धर्मात्मा तो उत्तर छोड़कर अपने चैतन्य सुखको साथेत हैं। मैं भी कल प्रतिकाल सुनिर्दीक्षा प्रहण करेगा और स्वानुभव से देखें हुए अपने चैतन्य सुखको साथेत हैं। मैं भी कल प्रतिकाल सुनिर्दीक्षा प्रहण करेगा और स्वानुभव से देखें हुए अपने चैतन्य सुखको साथेत। इस्त्रकार उन चैराणी दशरण महाराजाने निक्ष्य किया, मानो मोक्षपर्दी को हो हो पर्दी के दश- एस वैधार किये।

दूसरे दिन प्रातःकाल महाराजा दशरणने राजसभा में मंत्रियों के बीच बिनदीक्षा धारण करने की धोषणा की। अनेक लोगोंने महाराजा के दैसाय की प्रमंता की, परन्तु विविध्यमति नामके मंत्रीने जो कि नास्तिक जैसा था, और जिसे आत्माका या मोहाका कोई हान नहीं था; उसने कहा कि- हे महाराज! पीच इन्दियोंक सर्व सुख आपके समझ उपस्थित है; इन प्रत्यक्ष सुखोंको छोडकर, अनदेखे अर्थात परोक्ष (अतीन्द्रय) सुखकों प्राप्त करनेका उद्यम किस लिये करते हो? हारीर से भिन्न आत्मा किसने देखा है? पत्लोक और मोक्षसुख किसने देखें हैं?...और आपको कीन से सुख की कमी है कि यह सब छोडकर दूसरे सुखके लिये वन में बाते हो? इसलिये आप, क्यर्थ परिश्रम न करके यह जो राजसुख प्राप्त हुआ है हमीको भीगिये!

नास्तिक मंत्रीके विवित्र वचर्नोंका भावी तीर्थंकर महाराजा के मन पर कोई प्रभाव नहीं हुआ; उन्होंने गांति एवं गभीरतासे बैराम्य की हुढतापूर्वंक मंत्रीको उत्तर दिया - है मंत्री, सुनो ! राज्य व्यवस्था में तुम्हारी चुच्चि कितनी चलती है उतनी आत्मतत्व के निर्णय में नहीं चलती। श्री किनेश्वर भाग्यनतीन प्रत्यक्ष जानपूर्वंक आत्माका स्वरूप सिष्ट किया है, और जैन्यमं के प्रतापसे सुझे भी अपने स्वाद्यव इरा देह से भिन्न आत्माकी सिष्टि हुई है, तथा विषय रहित मोक्षसुखके आस्वादन से उसकी प्रतीति हुई है। आत्मा में जैसा सुख है वैसा विषयों में कहीं नहीं है। कोई भी विषय सुख आत्माको कदापि वृत्ति नहीं दे सकते, पत्नु आकुरुस्ता ही उत्पन्न करते है, इसलिये वे वास्तमें मुख नहीं किन्तु दुःख ही है। -ऐसा कहका पित सहराज यहायाने हैह से पित्र आत्माकी विद्यव ते -

### देह से भिन्न आत्माकी सिध्दि

■ जीवको अंतर में जो सुख-दुःख की अनुभृति या विचार होते हैं उन अनुभृतियों या विचारों को जीव स्वयं अतारों अपने वेदन से स्मष्ट जानता है किं-सुक्ते एसे विचारआयों 'उसी समय दूसरा जीव पास वेंडा हो और इस शरीर को देख रहा हो, तथापि इस जीवक विचारों को वह हिन्दियों द्वारा नहीं जान सकता, क्योंकि विचारों को उत्पत्ति शारीर में तहीं होती किंनु शरीर से भित्र जीवमें होती है। जीव अकरण है इसलिये उसके विचार वस उनुभृतियों भी अकर्ण है; वे नेतादि इन्द्रियोंद्वारा हृष्टिगोवर न होनेपर भी इन्द्रियरहित स्वसंवेदनकप जानसे जाने जा सकते हैं। इस प्रकार स्वसंवेदन करनेवाला जो तत्व है वहीं जीव है। शरीर की चेष्टाएँ इन्द्रियों द्वारा दिखायों देती है, क्योंकी वे मूर्त है; वही रहनेवाले जीवके विचार इन्द्रियों द्वारा हृष्टिगोचर नहीं होते क्योंकी वे अमूर्त है; इस प्रकार अभ्यों एवं ज्ञानमय ऐसे जीवका अस्तित्व प्रत्येक को अपने स्वसंवेदनसे सिष्ट हो सकता है। 'मैं मूर्त अपनी अस्तिका जो वेदन है वहीं जीव है। 'मैं नहीं है' ऐसी अपनी गरिसका जो वेदन है वहीं जीव है। 'मैं नहीं है' ऐसी अपनी नास्ति किसी प्रकार सिष्ट नहीं हो सकती।

- तथा एक मनुष्यको असुक ज्ञान है; हाब-पैर कट जानेसे कहाँ उसका ज्ञान उतना कट नहीं जाता, ज्योंका त्यों नहता है; क्योंकि ज्ञान शरीर मे नहीं था किन्तु शरीरसे भिक्त ऐसे कीव में ही था। वह ज्ञानमय जीव यदि सरीर से भिक्त नहीं होता तो, शरीर करते से उतना ज्ञान भी कट बाता! -परंत्नु ऐसा नहीं होता। इस्प्रकार ज्ञान वह जीव का लक्षण है, शरीरका नहीं। शरीर संयोगी वस्तु होने से उसके वो हुकड़े ते सकते हैं, जीव असंयोगी कोने में उसके वो हुकड़े ते सकते हैं, जीव असंयोगी कोने में उसके वो हुकड़े ते सकते हैं.
- क्रिं तथा कई बार देखा बाता है कि- किसी बीच को शरीर में रोगावि प्रतिकृतता होनेपर भी अथवा शरीर अग्निमें जलता होनेपर भी शानित रखता है और धर्म प्यान करता है; तथा किसी जीव को बाह्रमें स्वस्थ-सुन्दर प्रारीर होनेपर भी अंतर मे वह किसी अंवकर कितामें बल रहा होता है। -इस प्रकार दोनों तस्विक किया बिलकुल भिन्न -भिन्न होती है। -ऐसी तभी हो सकता है यदि औव और शरीर दोनों प्रणाध विकालक भिन्न होता है।

—-इसप्रकार महाराजाने जीव का अस्तित्व और शरीर से उसकी भिन्नता समझायी; उसे सुनकर सभाजन तथा मंत्री भी प्रसन्न हए।

मंत्रीने पूछा: है महाराज <sup>1</sup> आपने स्वसंवेदन से जीवकी सिध्य की तथा शरीर और ओव की भित्रता युक्तिपूर्वक समझायी, वह तो बराबर है; किंन्तु इन बाह्य विवयों के बिना आत्मा में सुख कैसे होगा? वह समझाइये।

महाराजने कहा: सनो: विषयोके बिना ही आकार्से सरक होता है उसकी सिक्टि:-

अनादि से अभी तक जीव बाह्य विषयों मे सोहित होकर उनसे सुखी होना चाहता है, समस्त विषयों को वह भोग चुका है, पंन्तु अभी तक सुखी नहीं हुआ, किन्ही विषयों से सुख या तृति नहीं मिली;- करों कि उनसे सुख है हो नहीं; उनके पीछ दी उनेमें मात्र दुःख और आकुलता ही है। जब किसी मिली;- करों कि उनसे सुख है हो नहीं इनके भी खे अपने आस्मरवरण का शानितपूर्वक विचार करता है आ सम्य वह पीच इन्दियंकि किसी भी विषयकों वह भोगता नहीं हैं या उसका चितवन भी नहीं करता, आत्मविचार ही करता है कि- 'मेरा आस्मतवच शरीर से भित्र है, उसे सामकर में मोक्ष प्राप्त करूगा' ... ऐसे विचार के समय पीच इन्दियंकि बाह्य विचय चारि छूट गये हैं, पतु वह जीव कहीं दुःखी नहीं होता,, परन्तु अंतर में उसे एकप्रकार सी शानितका-सुखका वेदन होता है। वह आत्मा में अभिक गहराई तक उत्तरकर तन्मय हो तो उसे अतीन्तिय सुखका वेदन होता; बही मोक्षसुखका स्वाद है। इस प्रकार विचयंकि किना अकेसी आत्मा से मोक्षसुख का अनुभव होता है। आत्मा व्यार होनेवाला ऐसा सुख वह नित्य रहोवाला परमार्थ सुख है। स्वसबदेन से मुझे ऐसे सुखकी प्रतीति हुई है, और उसकी पूर्ण सामन कि सिये सर्व परिष्ठ छोड़कर मैं आज वन में बाता हैं। जिन्हे मोक्षसुख साथने की अभिताया हो वे भी भी साथ चली।

वैरायवन्त महाराजाकी ऐसी सरस बात सुनकर समस्त सभाजन प्रसन्न हुए; और जब भावी तीर्षेकर उन महाराजा दशरथने जिनदीका हेतु वनगमन किया तक हजारो प्रजाजन भी उनके साथ वन में गये। बही श्री विभल बाहन भगवानके निकट सबने जिनदीका भारण की। पश्चात दशरथ मुनिराज ने रत्नप्रवसहित उत्तम तप किया; उत्तम क्षमादि दसमर्गोकी आराधना पूर्वक, दर्शनविश्विष्ठि, पंचपरमेही की भक्ति आदि गुणों का भी पालन किया और तीर्षेकर प्रकृति बांधी। अन्त में समाधि प्ररण करके सर्वार्थ सिष्टियों देव हुए। वे महात्मा आत्मकानी थे, सुनिवशा कि बीतरागी शान्ति का उन्होंने अनुभव किया था; इसितये सर्वार्ध सिध्द को देवविमान में असंब्ध क्वोतक रहनेपर भी उनकी चित्रवृत्ति शांत थी; देवियों के किया भी वे महान सुखी थे। विक्यों की बासना अथवा बाह्य विवयों के बिना भी आत्मा स्वयं उक्नृष्ट सुखक्य परिणामित हो सकता है—यह बात उनको तो 'अनुभव सिष्ट' थी, और वह सुख दूसरों को 'अनुमानीस्पर्ट कराने के लिये वे 'साधन' हो रहे थे। अपने जैसे सर्वार्ध सिष्टिक देवोंसे वे सद्या आस्मतत्वकी अवधुत गरिमाली चर्चा और उसका विन्तान करते थे। आस्मिकसुख से ही सुखी थे। उनका जीवन शुक्लरेयाशुक्त अयस्मत शांत था। अनेक असंख्यात वर्षों तक आस्माकी आराधना सिहत वे सर्वार्ध सिर्धिक वे शांधमा सिहत वे सर्वार्ध सिर्धिक से स्वर्ध स्वर्ध स्वर्ध स्वर्ध से सर्वार्ध स्वर्ध स्वर्ध स्वर्ध से सर्वार्ध सिर्धिक वे स्वर्ध स्वर्य स्वर्ध स्वर्ध स्वर्ध स्वर्ध स्वर्ध स्वर्य स्वर्ध स्वर्ध

भावी तीर्थंकर ऐसे उन महात्माको सर्वार्थसिध्दिमें जब आयुक्ते छहमास रोव रहे तब भरतकेत्र की रत्नपुरी नगरीमे एक सुन्दर घटना हुई...उसकी कथा अब सुनो।

# रत्नपुरी में धर्मनाथ तीर्थंकर का अवतार

इस भरत क्षेत्र में अयोग्याके निकट 'रत्नपुरी' नामकी सुन्दर नगरी है। असंख्य वर्षों पूर्व वहीं के महाराजा भानुसेन (जिनका दूसरा नाम महासेन) और महारानी सुप्रभा (जिनका दूसरा नाम सुब्रता) था। वे भानु और सुप्रभा सम्मूर्ण राजवैभव सहित एवं गुणसम्प्रक होने पर भी एक बात से दुःखी थे. अभी तक उनको पुत्रप्राप्ति नहीं हुई थी। पुत्रक बिना उन्हें राजभोग निरस प्रतीत होते थे। जिस प्रकार सम्यक्त्य रिहेत ज्ञानवैभव से या तरसामग्री से मुमुद्ध जीवका चित्त सन्तुष्ट नहीं होता, उसी प्रकार मातृहस्या महादेवीका चित्त महान राजभोग के बीच भी अतृत रहता, उन्हें कहीं चैन नहीं पहता था। भयसे भयभीत मुमुद्ध जिस प्रकार सम्बक्त्यर्गन के लिये लालाचित रहता है उसी प्रकार वह महारानी पुत्रप्राप्ति की लालसा रखती थी। दिन प्रतिदेद उसकी सालस्य बत्ती गई, और उसे उदास देखकर महाराजा भानु भी चित्तीत रहने लगे। जिस प्रकार सम्यक्त्य के तिये लालाचित सच्चे मुमुद्ध को उसकी प्राप्ति भवस्य होती है, उसी प्रकार सम्यक्त्य जाती है। उसी प्रकार सम्यक्त्य के तिये लालाचित सच्चे मुमुद्ध को उसकी प्राप्ति भवस्य होती है, उसी प्रकार सम्यक्त्य जाती है। उसी प्रकार सम्यक्त्य के तिये लालाचित सच्चे मुमुद्ध को उसकी प्राप्ति भवस्य होती है, उसी प्रकार सम्यक्त्य जाती है। उसी प्रकार सम्यक्त्य जीत है। उसी प्रकार सम्यक्त्य होती है। उसी प्रकार सम्यक्त्य जीत स्वर्ता को भी पुत्रप्राप्ति के सम्बन्धर्प एक अन्तुम्त पटना हुई.

एक बार (कार्तिक शुक्ष त्रयोदशी के दिन) वे राजसभा में बैठे थे। इतने में अचानक वनपाल उक्साह पूर्वक वहीं आया और महाराजांक चरणों में आप्रफल भेट किये। पंके हुए सुन्दर आप्रफल देखकर सभावन भी आध्यर्पविकत होगये; (क्योंकि अभी आप्रफल पक्ते का मीसम नहीं था।) फिर मालीने हर्षपूर्वक बभाई दी- हे महाराज! आज अपने उपवनमें मैंने अदभुत- आक्षर्यकारी दृश्य देखें -(चित्र सामनेवाले पृष्ठपर देखें)

एक सिंह का और एक गायका बच्चा साघ-साथ खेल रहे थे। सिंह और गाय एक साथ तालाव में पानी पी रहे थे; सिंह का बच्चा गाय को अपनी माँ समझकत उसका दूध पी रहा था और गाय का बच्चा निर्भय होकर सिहनी का दूध पी रहा था; सिहनी गाय के बच्चे को और गाय उस सिहनी के बच्चे को जीर गाय उस सिहनी के बच्चे को बुलार रही थी। अभी मेरा आइयें समाप्त हो इतने में मिन देखा कि होर और खरगीय दोनों एक साथ बैठे हैं, इस कार्तिक मासमें भी आप्रयुक्त अचानक ही फलाच्छादित होकर हुक गये हैं, सच्चमुख असमयमें हो आग्न पक गये। यह सब आइयंकनक घटनाएँ बेयकर में विस्मय विमृत्न होगचा! मैं असायपास खोज कर रहा था तो मैंने देखा कि-आकाशामार्ग से एक दिगम्बर प्रहाभारी साधु उपवनमें उत्तरे और शुज्य-स्वच्छ स्थान में बैठकर आत्मच्यान करते त्यो। उनकी शांतमुद्रा अवसुत है, उनके वर्शनंसे अतीकिक शान्तिका अनुभव होता है;- मोर और सर्थ, होर और बन्दर, हाथों और सिंह एक साथ

मुनिराजके निकट बैठकर मानो शान्ति का अनुभव कर रहे हैं; कोई किसीकी हिंसा नहीं करता और न किसोको किसीका भय है। हे महाराज! ऐसे ऋष्टियारी मुनि महाराज का अपनी नगरी से पदार्पण हुआ उसकी क्यार्ट हेटें अच्या है।

टिप्पणी:—यहाँ धर्मनाथ स्वामी के अवतारसे पूर्व पन्नह मास पहले रत्नपुरी में ऋष्टिधारी मुनिराजंके आगमन की जो छुन्दर धटना आप पढ़ रहे हैं वह भगवान धर्मनाथ के एक पुराण में से ली है। यद्यापि इस घटना का उद्वेख उत्तर पुराण में नहीं है, क्योंकी उसमें धर्मनाथ प्रभुके अवतारसे पूर्व कुछ काल तक भरत क्षेत्र में बैन धर्म का विच्छेब कहा है। ऐसा होने पर भी मुनिसमागम का यह प्रसंग धार्मिक प्रामां से भरपूर होने के कारण यहाँ लिया है। कथा साहित्य में इस प्रकार की छूट ली जा

मुनिराज के आगमन की बधाई सुनते ही रानपुरी के महाराजा भानु आनन्दविभोर हो गये कि -अहा, मेरी नगरी में ऐसे मुनि भगवन्त का आगमन -िएसे हर्षोद्धास में पुत्र के अभाव की चिन्ता को भूतकर महारानी को साथ लेकर अत्यंत भक्तिपूर्वक उन मुनिराज के दर्शन हेतु तपोवन की और वले...लाखी प्रजाजन भी उनके साथ थे...



उपवन के निकट आते ही वहीं की शोभा देखकर वे पुष्प हो गये। सर्व ऋतुओं के रंग-बिरंगे पुष्पें एवं फलों की पुनरता को देखकर महारानी को ऐसा रोमांच हुआ मानो अब अपने जीवन-उद्यान में भी सुनर पुकरूपी पुष्प खिल उद्यान! आगे वहने पर व्यानस्व प्रचेतरां मुनिराज को देखा...आहा, कैसी एकिंग। बनके वरणों की शीतल हाया में हिरन और शेर एकस्माय बैठ हैं और शास्ति से पुनिराज की मुझा मिहार रहे हैं और शास्ति से पुनिराज की मुझा मिहार रहे हैं...नेवला और सर्प एक-पुस्ते से सरक्त शांति से बैठ हैं-न कोई भव है भ दैसभाव!

बनके समस्त कुछ उत्तम फल-फूलों से शुक्र रहे हैं-मानो मुनिराज को बन्दन करके फलों द्वारा पूजा कर रहे हों! मुनियाज तो अपने परमात्त्व के अवलोकन में तक्षीन हैं, मानो सिद्ध लोक से आकर सिद्ध भगवान ही विसाबान हों!-ऐसे आनन्द का अनुकाब वे कर रहे हैं। अहा, ऐसे साधु-संतका साक्षाद् पींग मामझ के स्टन्यह की अपेक्षा विशेष को देनेवाला हैं।

त्पनुषी के राजा-रानी के हर्ष की कोई सीमा नहीं थी। कुछ देर तो मुग्ध होकर वे सुनिराज को वैखते ही रहे...मानो मोक्ष का अमृत पी रहे हो!-इस प्रकार वे समस्त ससार दुःख को भूल गये थे। युनिराज का ध्यानयोग पूर्ण होने पर उन्होंने नेत्र खोले; उन नेत्रों से धर्म का अमृत झर रहा था। राजा-रानीने नमस्कार किया और मुन्तिगाजने उन्हें धर्मकृदि का आहरीबांद दिया। रानी सुप्रभा का हृदय आज किसी करणातीत प्रसन्नता का अनुभव कर रहा था, उनके आत्मा से धर्म की एक नई झकार है। यह बी

भानुराजाने किनयपूर्वक हाथ बोहकर मुनिराज की स्तुति की-हे प्रभो। आज अचानक आपके दर्शनों से हमें महान कल्याण की प्राप्ति हुई, हमारे राग पुल गये, आप आकाशमार्ग से यहाँ पधारे वह हमारे किसी महाभाग का संकेत हैं। आपके दर्शन से हो रहा परम हर्ष हमारे अतर मे नहीं समाता, और आपके श्रीमाख से धर्मकथा सन्ते जी उत्कण्या जगत हह है।

पुनिराज ने कहा-है भव्य! तुम दोनों जीव मोलामानी हो। ससार के चाहे जैसे पुण्यसंयोग भी जीवको तृष्ति नहीं है सकते; जीवको तृष्ति दे ऐसा स्वभाव आत्मामें है; निजस्वभाव में सुख्यका जो भण्डार है उसे देखते ही अपूर्व सुख्यन्त और तृष्ति होती है, उस सुख्ये लिये किसी बाह्यसामग्री की अपेक्षा नहीं होती। राजवैभवादि चाहे जितने होने पर भी जीव मानसिक चिन्ताओं से दुःखी रहता है। देखों, तुन्हें स्वयं ही अनुभव है कि अपार बाह्य पुण्यसामग्री होने पर भी तुम मानसिक चिन्ता से कितने दुःखी हो!

ाजा को लगा जैसे मुनिराज उनके मन की बात समझ गये हों। इसलिये उन्होंने अपना हृदय खोलकर कहा-हे स्वामी। आपकी बात सत्य है; सर्व प्रकार का राजवैभव होने पर भी हम पुत्र के बिना बहुत दु खी है; युत्रकी चिन्ता के कारण धर्मकी साधना में भी हमारा बित्त नहीं लगता, तो है स्वामी। हमारी पुत्रसम्बंधी बिन्ता कब दर होगी?

श्री मुनिराज बोले-हे राजन्। हे सुग्रभा माता। सुनो। तुम कोई सामान्य मनुष्य नहीं हो, तुम्हारे महान पुण्यका उदय आजसे ही ग्रारम होता है। तुम्हारी पुत्रेच्छा शीग्र पूर्ण होगी, -इतना ही नहीं, तुम्हारा रोनहार पुत्र तीन लोक को आनन्दित करेगा। आजसे ठीक छह मास पद्मात् महारानी के गर्भ में एक फब्य जीव आयगा, और वह भरतहोत्र में पन्तहवीं तीर्थंकर होकर जात का कल्याण करेगा। अगत के पुरु ऐसे तीर्थंकर के माता-पिता होने से तुम भी अगतपुत्र्य बनोगे।

वाह! हमारे यहाँ पुत्र होगा और वह भी तीर्थंकर! -वह बात मुन्स्सिक श्रेमुख्ये सुनकर दोनों के हचंका पार नहीं रहा। पन्द्रह मास पक्षात् अपनी रत्नपुरी में तीर्थंकर का अवतार होगा-वह जानकर समस्त प्रजाजन भी आनन्दित हो गये और सर्वत्र महान धर्मोत्स्य का वातावरण छा गया। पुत्र के बिना दुःखी महारानी को एक साथ दो उत्तर पुत्रों की प्रति हुई-एक तो स्विस्तुख्य का दाता ऐसा सम्यवस्त्र-पुत्र उनके आत्मा में प्रगट हुआ, और दूसरा त्रैलोक्यपुत्र्य तीर्थंकर समान पुत्र की निकट भविष्य में प्राधित होगी! अहा, उनके हवें का क्या कहना। और यह हवें से भी जो राग बिना अतीन्द्रिय आनंद का अनुभव हुआ उनका तो क्या कहना। उन्हें प्रतीति हो गई कि संसार में पुत्रसुख्य की अपेक्षा (भारते ही

वह पुत्र तीर्षंकर होनेवाला हो) सम्बक्त्य का सुध्ध महान है और वहीं सच्चा सुध्ध है। ऐसे अतीनित्य सुध्ध के विश्वास पूर्वंक उसी क्षण उन्हें सम्बक्त्य की प्राप्ति हुई। की पर्याय में अन्य सिना तब तो बे प्रिच्याहृष्टि थीं, परनु आज तीर्थंकर की माता बनने की विशिष्ट पात्रता होनेसे वे सम्यक्त्य प्राप्त करके पात्र हुई। तीर्थंकर समान धर्मरत्व किस पात्र में रखा हो, वह तो सम्बक्त्य से पवित्र होगा ही न! उनका आत्मा और तरीर दोनों पवित्र थे, अस्प्रिपरित थे।

इस प्रकार सम्बन्धि माता और उसकी कोख में सम्बन्धि पुत्र का अवतरण, यह जानकर धर्मात्वा धानुराजा को महान प्रसन्तता हुई; साथ ही उन्हें एक जिक्कासा जागृत हुई, इसलिये मुनिराज से पूछा-हे स्वाची! हमारे घरमें तीर्थंकरकप से अवतरित होनेवास्ता बह बीज वर्तमान में कही विराजमान है? और पूर्वंभव में उसने ऐसी कोनसी साधना की, जिससे वह तीर्थंकर होगा? -कृपा करके अपने दिव्य प्रात से जानकर हमें बतलायें।

श्री मुनिराज ऐसे तो अवधिज्ञान का उपबोग जहाँ-तहीं महीं ले जाते; परन्तु बिशिष्ट प्रयोजन समझकर एक तीर्षंकर आत्मा के पूर्वभव जानने के लिये उन्होंने क्षणभर अवधिज्ञान का उपयोग लगाया, और प्रसत्तापूर्वक कहा: हे राजर; सुनो! वे होनेवाले तीर्षंकर क्तांमान में 'सर्वाधेसिद्धि' स्वर्गलोक में विराजते हैं, और वहीं उनकी छह मास आयु शेष हैं। छह मास पूर्ण होने पर वे वहीं से वयकर रत्नपुरी में तम्हारे यहीं अवतिति तींगे। तम शीख ही अनेक आखर्यकरक जिक्क हेखोगे।

राजा-रानी तथा लाखों प्रजाजन अति हर्षपूर्वक पुनिराज के श्रीमुख से धर्मनाथ तीर्धंकर की आनन्दकारी कथा सुन रहे हैं। युनिराज ने कहा: हे राजन्! इससे पूर्व भवमें वे भव्यात्मा विदेहक्षेत्र की सुसीमा नगरी में दशरण नाम के राजा थे। एक दिन वैज्ञयुक्ता पूर्णिमा को जनग्रहण देखकर वे संसार से विराह हुए और दीक्षा लेकर दर्शनिवृद्धि आदि १६ उत्तम भावनाओंपूर्वक तीर्थंकरनामकर्मरूप सर्वोक्त्य पुण्यप्रकृति का बंध किया। अब वे युक्तारे पुत्रकप में अवतरित होकर भरतक्षेत्र के पन्तहर्वे तीर्थंकर होंगे और जैन्थमें का महान उद्योग करेंगे।

इस प्रकार प्रचेतस मुनिराज के श्रीमुख से अपनी नगरी में अवतरित होनेवाले धर्मनाथ तीर्षंकर के तीन भव की कथा मुनकर रत्नपुरी के प्रवाजनों में सर्वत्र आनन्द व्याप्त हो गया। राजा-रानी मुनिराजके धर्माप्येश से तथा पुत्रप्राप्ति के समाचारों से तृष्त होकर नगर में लीटे। रत्नपुरी नगरी में तीर्षंकर का अक्तार हो गया हो -इस प्रकार सर्वत्र आनन्द छा गया और उत्सव होने लगे।-वह दिन था कार्तिक शुक्ता त्रयोवशी का।

महाराजा भानु और महारानी सुप्रभा हाची पर बैठकर अभी तो राजमहल के मुख्य द्वार में प्रवेश कर रहे थे कि उन्होंने आखर्यकाक पटना देखी-आकामा में से दिव्य रूप धारी देखियों उतर रही हैं और कारों और रही की उन्होंने आखर्यकाक पटना देखी-आकामा में से दिव्य रूप धारी देखियों उतर रही हैं और कारों त्यां की कार्य हो। इस देखा का उन्हों से की अनुस्म हुक्य देखकर प्रजा के हर्ष का पार नहीं था। उन देखियों ने राज महल में प्रवेश किया और राजा-पती को बन्दन कर कहने लगीं-हे देख! हे माता! आप ध्यय हैं। आप तो जगत के माता-पिता हो। छह मास पक्षात् आपके यही तीर्थंकर का माता। इस हासलिये इस सहाराजने हमें आपकी सेकामें भेडा करने का प्रवास की सीर्थंकर की माता एवं बालायेकर की सेवा करने का पहान लाभ हमें प्राप्त होनेवाली यह राज्य हमाराजने होता है-किसके प्रवास के हम भी मोकामामी हैं। रानपुरी में प्रारम्भ होनेवाली यह राज्य होती थी आपके घर में सीर्थंकर के आगामन की पूर्वस्थाना है; यह राजबृष्टि पन्नह मास तक होती स्क्री

महाराजा भातु और महादेवी सुग्रभा यह सब सुनकर तथा हृश्य देखकर परमतृत्त हुए! एक तो सम्पन्धान की प्राप्ति और पहाल तीर्थंकर के कल्याणकों की प्राप्ति का सुअवसर! सोने में सुगन्ध! इससे अक्का और करा होगा?

#### भगवान धर्मनाथ : पंचकल्याणक



उपरोक्त घटना को छह मास बीत गये. इतने में बैशाख शुक्ला श्रवोदशी की रात्रि को एक उत्तम घटना हुईं। महादेवी मुप्पम मीठी नींद में सो रही थीं कि उन्हें-दिव्य हाथी, सिंह, वृषभ, लक्सी, पुव्यमालाएँ, मगल घट, किन्नोल करती मछिलमी, चन्द्र, सुर्ग, सरोबद, देवविमान, नगभवन, सिंहासन, त्लागिं, एवं निर्मूम अगि-ऐसे सोलह मंगलस्वन्म दिखायी दिये; वे आनन्दिवभीर हो गईं। अन्त से ऐसा लगा जैसे एक हाथी उनके मुख्येम प्रवेश कर रहा हो! ठीक उसी क्षण सर्वाधिदिद विमान में आयु पूर्ण करके तीर्थंकर के जीव ने उनके उदर में प्रवेश किया। स्वर्गलोक के वैभव से असंबुष्ट वे धर्मास्मा मोक की साधना के लिये मजुष्य लोक में अववादित हुए। 'धर्म' का अवताद हुआ। उसी समय पन्द्रहवें तीर्थंकर के गर्भकल्याणक का महोत्सव मनाने हेतु देव-देवेन्द्र आ पहुँची। उत्तम वक्षालंकारों की भेट द्वारा माता-गिता का सन्मान करके उन्हें 'जातमाला' एवं 'अगत-पिता' कहकर बहुमान किया। रानपुरी की शोधा दिन-प्रतिदिन बढ़ने लगी, प्रजावनों में धर्मधाक्ता जागृत हुईं; माता सुप्रभा के विवयाों में भी उच्च परिवर्तन हुआ। उन्हें ऐसी इच्छा हुईं कि राज्य के कारागार में तथा पिजरों में बन्द समस्त मनुष्यों एवं पशु-पतिवर्तन हुआ। जीव पत रहा था, इसिलिये उन्हें क्षण भी वैसी उत्पन हुई कि माज्य के कोएछ में पुक्त होनेबाला जीव पत रहा था, इसिलिये उन्हें क्षण भी वैसी उत्पन हुई कि-मार्थ आयें मुक्त विस्ते। भगवान धर्मनाध भी अयतार लेकर बीवों को सुक्ति का मार्ग बतलावर बधन से से एक कराविवाल है।

आहार्य है कि नी महिने गर्भ में रहने पर भी उन बाहन तीर्षंकर का शरीर अशुविषय - मैला नहीं हुआ था। तीन शानधारी उन महात्मा का शरीर गर्भ में भी पवित्र था। देवियों गर्भ में भी उनकी सेवा करती थीं। उन पुत्र को गर्भावस्था के कोई दुःख नहीं सहना पढ़ते थे, इतना ही नहीं, उनकी माता को भी कोई कट नहीं होता था। देवियों चर्चा, विनोद, नाटक, संगीत आदि द्वारा सर्व प्रकार से उन्हें प्रसन्न रख़ती थी। आकाश से प्रतिदिन करोड़ो स्तों की वर्षा होती थीं।

माध शुक्ला त्रधोदगी के दिन . असानक १४ ब्रह्माण्ड में हर्ष छा गया...स्वर्ग के बाद्य अपने आप बज उठे. .माता सुप्रभाने धर्मपुत्र को अवतार देकर तीनों लोक को प्रकाशित कर दिया। अभी रत्नपुरी में राजा-प्रजा को उसकी बधाई मिले उससे पूर्व ही तीर्यंकर के अवतार स्वर्गलोक में तथा नरक में भी पहुँच गया। नरक में कभी नहीं देखी गई शान्ति का अनुभव करके नारकी जीव भी दो क्रण चिकत हो गये...और तीर्चकर के अवतार का प्रभाव जानकर कितने ही जीवों ने सम्यक्त्य प्राप्त किया। सिंह, वावक, हाची, क्यट आदि तिर्चेचों के समूह आक्षर्यक्रित होकर राजप्रस्त की और आने लगे। स्वर्गालीक के वेबेन्हों ने तीर्चकर के जन्म की खब्ब पढ़ी ही सिंहासन से उत्तरकर नमस्कार किया और अधिकार्वक बाल गीर्चीकर के हार्गन क्यारे स्क्यारी में आ गरीचे।



प्रधात बाल प्रभ को साँ सँढवाले ऐरावत हाथीपर विराजमान करके विदेहकोत्र के मध्य मेरु पर्वत पर ले गये... 'अहा ! सर्व तीर्थंकरों को मैं अपने सिरपर धारण करता है'-ऐसे सहान गौरवपर्वक वह मेरपर्वत अपना मेर एक लाख योजन (६४ करोड़ किलोमीटर) ऊँचा करके देर मीधर्म स्वर्ग तक प्रहेच गया। ऐसे उच्चत मेरुपर्वतपा उससे भी प्रदान तीर्यंका का जन्माधिकेक काके इन्हों आजन्मकारी ताण्डवनत्य किया. और प्रधात स्तति करके प्रभका नाम 'धर्मकमार' रखा। उनके चरण में बड का चिह्न था। बार वज मात्र उनके चरणों में ही था-हृदय में नहीं था. हृदय तो फूल-सा कोमल था। प्रभुके जन्माभिषेक से मेरुपर्वत की शोभा इतनी अदभत हो गई थी जिसे देखकर देवों को भी शंका उत्पन्न होती थी कि-पहले हमने जो मेरुपर्वत देखा था वह यही है या कोई दसरा नवीन मेरु प्रगट हुआ है! सचमुच, तीर्थंकर के सान्निच्य का प्रभाव कोई आश्चर्यजनक है। इन्द्र तो प्रभ को सम्बोधन कर कहता है-हे देव! स्वर्ग के देव कोई इष्ट देव नहीं हैं, आप ही इष्ट देव हैं। आप मनुष्य हो-ऐसा मानकर यदि स्वर्गका कोड देव आपका अनादर करे तो वह अदितीय मुर्ख है, उस जैसा मुर्ख कौन होगा? हे धर्म प्रभो। आपके धर्मका स्वीकार करते ही स्वर्ग तो एकदम निकट आ जाता है: और आपके धर्मपर ओ आरोहण करता है वह तो भवाटबी को पार करके मोक्षपुरी में पहुँच जाता है। हे प्रभो । जिसने आपके वचर्नों का आस्वादन किया उसे अमत का क्या काम है? जिसने आपकी पार्धना की उसे अब कल्पवान से क्या मौगना है? जिसने हृदय में आपका चिन्तन किया वह अब चिन्तामणि से क्या ग्राचना करेगा? जिसने आपका कहा हुआ अनेकान्तमय तत्त्वज्ञान प्रगट किया उसे अब अज्ञान-अधकार दर करने के लिये चन्द्र-सूर्य की क्या आवश्यकता है? और हे देव! आपके द्वारा कथित स्वानुभूति का सुख जिसने प्राप्त कर लिया उसे सख के लिये अब विषयों का क्या काम है? प्रधी! आग ही हमें धर्म के दाता तथा धर्म के रक्षक हो: इसलिये आप सबमुच धर्मनाथ है। इस प्रकार 'धर्मनाथ' नामसे सम्बोधन करके इन्द्रने बालतीर्थंकर की स्तति की।

इस प्रकार आनन्दपूर्वक मेरु पर अभिषेक और स्तुति करने के पश्चात् क्रिनेन्द्रप्रभु की शोभयात्राससित इन्द्र स्तपूरी में लीटा; वहीं माता-पिता एवं प्रबावनों के समक्ष पुनः बाततीर्थकर के कन्म का भव्य महोत्सव मनाया और आनन्दकारी अत्युक्त नाटक का प्रदर्शन किया। साथ ही ताण्डब नृष्य भी किया। अहा, इन्द्र-इन्द्रानी स्वयं आकर विस्त नगरी में नाचते हो उसके महाभाग्य का क्या aren II

धर्मनाथ का अवतार होने से रत्नपुरी के हर्ष का कोई पार नहीं है; आब वह इन्द्रपुरी की अपेका विशेष गीरज का अनुभन कर रही है। इन्द्रपुरी के इन्द्र भी जिनके बरणों में कुक रहे हैं ऐसे तीर्थंकर देव का अवतार आज हमारे औगन में हुआ है और वे बाल-तीर्थंकर लाखों वर्षतक हमारी जगती में रहेंगे, लाखों वर्ष तक हमा उनके साथ रहकर उन वाल-तीर्थंकर को हैस्तो-खेलतो-बोलती प्रत्यक देखेंगे। इस प्रकार रत्नपुरी के प्रजावनों को हर्ष का पार नहीं था। जबकि उन अविश्वामी एवं आस्प्रज्ञानी वालतीर्थंकर की द्वान वेतना तो हर्ष से पार तथा पुण्ययोग से भी अलिप्त वर्तती थी। धन्य थी उन धर्म कुमार की प्रमेश का पार निकार के प्रवास के प्रताव कियों हो। इस स्वास वर्षी उन धर्म कुमार की प्रमेश का प्रयोग के प्रत्ये था। इसना ही नहीं, अब वे तीर्थंकर होक भव्य अवीं के भवरोग को भी दूर करेंगे। अहा, तीर्थंकर का अवतार बगत में किसे सुख का सिस्त नहीं होता? सचमुच तीर्थंकर का जम त्रिलोक आनन्दकारी है; उस समय सर्व जीव देशभाव छोड़कर एक-ट्सरे के मित्र वन गये थे। तीर्थंकर हमी धर्मरत्य के समागम से उन नगरी का 'त्नपुर्श' नाम वास्तव में सार्थंक हो गया था। उनके प्रताय से नगरी में वारों और रत्न बिखरे पड़े थे, तथापि सव लोगों का वित्त उन जड़रलों में नहीं किन्तु चेतनबन्त 'धर्मरत्य' में ही लगा हुआ था। इन्द्र ती एकसाध हजार नेत्र बनाकर पुत्र को तथाता हुआ आनन्द से नाच उठता था। बालतीर्थंकर धर्माथ कर तरे थे।

कविगण 'भगवान का मुख चन्द्र जैसा है'-ऐसा अभी तक कहते थे जब तक उन्होंने भगवान के श्रीमुख की शोगा अपनी औंखों से नहीं देखी थी। प्रपु के दिन्य मुख को साक्षात् देखने के पक्षात् तो उसे चन्द्र की उपमा देते हुए सकोच होता था। जैसे-दिव्य देखलोंक के वैभव तभी तक सुखकारी या आधर्यकारी लगते है जब तक चैतन्य के अतीन्द्रिय सुख का साक्षात्कार नहीं हुआ है। चैतन्यसुख का रासास्वादन करने के पश्चात् वे विषयसुख चैतन्य सुख से विपरीत भासित होते हैं।



प्रभुका मुख कहीं बन्द्र जैसा तेजस्वी नहीं, किन्तु उससे भी अधिक तेजस्वी-आभावा: था। उनकी औख कहीं हिरन जैसी नहीं किन्तु उससे भी अधिक सुन्दर थी, मानो उसमें शांत सकता सरीवर भरा हो। उनकी नाक कहीं तेते की नाक जैसी देवी नहीं थी, उससे अतिसुन्दर थी; उनके हाथ कहीं हाथी की सुद्र जैसे नहीं थे, उससे अति बत्त्यान थे। उनका कण्ठ कहीं कोवल कैसा नहीं था, किन्तु उससे अति स्पुर था...मोर भी उनकी ध्वति सुनक्त नाच उठते थे। म्हस प्रकार भगवान के बाह्य हारीर-अध्यवाँ को भी अन्य अवयवाँ की उपमा लागू नहीं होती थी तो उनके अंतरंग अनुगम आस्थिक गुणों का तो क्या कहना?

धर्मकुमार धीर-धीर बड़े होने लगे। नन्हें से पुत्र को सुप्रभा भाता जब गोद में लेतीं तब उनके स्पर्श-सुख की दुन्ति से क्षणभर उनके नेत्र पुत्र बाते। और कभी-कभी तो उन बालतीर्थकर के स्पर्शसुख के साथ अंतरमें बैतन्य स्पर्श के अतीन्त्रिय सुख का स्वाद भी ले लेती थीं। नन्त्र धरीकारात भी आवितिक होका प्राता के बाब का सम्बन का लेता और हैस-हैसका उन्हें अनपस-संख हेता था। प्राता और पत्रको सम-सम कर वास्पाल्य का खोत बहाती थीं। वे काल-तीर्थंकर मात्र मात्रा की आँखों के नहीं किन्त समस्त नगरजों के भी धवतारे थे। नगरजनों की दृष्टि उनपर केन्द्रित थी। जिस प्रकार समाह के बीच धवतात मार्गटर्शक शेता है. उसी प्रकार संसार समाह के बीच वालतीर्थंकर का जीवन कारतों की भौति मोभका मार्ग प्रतिनित करता था। पतिनित पातःकाल वे सवसहल के प्रसिखें में आने और लाखों प्रकारत उनके वर्णन काके अचने जीवन में धर्म की पेरणा पाप्त करते। उन इच्य नीबीकर के सर्गत भी संगामकारी थे क्योंकि वह जातमा विकाल संगाल था

#### 'बेटा. जन्म तस्तरा रे...जगत को मंगलकारी है।'

धर्म क्रमार को पर्तप्रक से ही आल्याकार था। अवधिकार था। उसकी ब्रेटि सर्व विवसी में प्रारंगत थी: अब उन्हें कौनसी विद्या पढ़ना बाकी थी जो दसरे गरु उन्हें पढ़ाते ? ही एक कैवल्यविद्या अचरी थी. परन्त उसके लिये तो स्वयं ही अपने गठ-स्वयंबद्ध थे। जगतगरु होने के लिये उनका अवतार था. इस भव में उन्हें किसी का शिष्यत्व करना पड़े ग्रेसा नहीं था।



धर्म कमार अपनी समान आय के बालकों के साथ अब खेलते-क्रीडा करते तब उनकी आनन्द्रमय चेष्टाएँ देखकर मोर भी हर्षित हो. पंख फैलाकर नाच उठते: हिरन और खरगोश भी निर्भयता से निकट आकर उछलकर करने लगते: हाथी का बच्चा उन बालकैयर को अपनी मैंत से उठाकर सस्तक पर बैठाता और सैंड में झलाता था। यह वेखकर वक्षों पर बैठे हुए बन्दर चिळा-चिळाकर आनन्त से कदते थे। नन्हीं सी देवियाँ उन्हें टिंगाटोली करके बाधों में ब्रह्मती और इस बहाने बालफा का स्पर्ण पाकर किसी अनपप्त रोमांच का अनभव करती थीं।

धीर-धीर धर्म कमार ने बीवनावस्था में प्रवेश किया। चोर की भौति कामने भी उनके शरीर में किंचित प्रवेश कर लिया: बद्यपि उनकी चेतना जागृत थी इसलिये वह कामचोर उनके सम्यक्तवादि गुणी को लट नहीं सकता था. तथापि उसने अपना किंबित कार्य तो किया। एक बार विदर्भ देश के राजा की और से वत आया और अपनी पत्री का विवाह राजकुमार धर्मनाथ के साथ करने का आमंत्रण लेकर आया। महाराजा भाउने वह आर्मेंशण स्थीकार कर लिया और यथा समय धामधूमसे बारात लेकर दल्हा धर्मेंकुमार विवाह के लिये वले। उनका वैभव अद्भुत था। कितने ही देवमित्र भी साथ रहकर उनकी सेवा करते थे। विदर्भ की ओर जाते समय बीच में गंगानदी आयी, परन्त सेवक-देवों ने क्षण में ऐसे देवी सेत की रचना कर दी कि किसी प्रकार की असविधा के बिना धर्मकमार का बाधी और सेनासकित सारी बारात गंगा के उस पार पहुँच गई। पक्षात आगे चलने पर मार्ग में रमणीय विख्याचल पर्वत और सक्ती-वर्गन क्यों आही. वर्ग के अधिपतिने हल्हराका धर्मकतार से पार्थना की कि सर्ग विभाग करके हमें पावन करे। तीर्थकर होने के प्रशांत तो प्रभ विहार करेंगे. परन्त उससे पर्व धर्मराजकमार पश्चीपर विकार करते. करते जाती आरी में प्रशासे और सामान नर्गन तेकर क्यें पालन किया. क्या प्रकार सर्वय अति प्रमालना के वर्षितिकोट होकर प्रजानन जनका स्थापन-सन्कार करते थे। उसके तैकार की तिला शोधा तेतका सीम सकित हो जाते थे। सामान्य लोगों के लिये तो गढ़ एक आधारी की लाह भी कि...और। मिक्तमन्दरी का वरण करने के लिये अवतरित यह धर्मराजा एक राजकन्या का वरण करने जा रहे हैं।! परन्त उन्हें भगवान के हृदय का कहाँ पता था? इसलिये राजकमार धर्मनाथ जब विवाह के लिये बारात लेकर जाने को तैयार हुए तब किसी सखीने ईर्षावश मिक्त सन्दरी से कहा कि नताजारे पति तो दसरी स्री से विवाह करने जा रहे हैं। यह सनकर मक्तिसन्दरी को किचित भी आधात नहीं लगा, उसने निःशंक होकर उत्तर दिया हे मध्वी। मैं अपने स्वामी के हृदय को जानती हैं ..मैंने तो पहले से ही निश्चय कर लिया है कि विवाह करूंगी तो इन परमातमा से ही करूंगी. और उन्होंने भी पूर्व के तीसरे भवमें ही मझसे बिवाह करने का वचन दिया है। तीर्थंकर प्रकृति उसकी साक्षी है। वर्तमान में भले ही वे पण्ययोग में किसी अन्य स्त्रीसे विवाह कर ले, परन्त उनके हृदय में तो मेरा एकका ही स्थान है. अन्य किसी का नहीं। और अभी वे महान 'परमातमा' नहीं हुए हैं, यह तो उनके बचपन का खेल हैं, जब वे बड़े परमात्मा होगे तब मेरे मिवा किसी के साथ परिणति नहीं जोड़ेगे। -इस प्रकार मिकसन्दरी ने भगवान के अंतरंग जीवन की अद्भुत बात समझायी और इस प्रकार उदयभाव तथा धर्मभावों की भिन्नता भी बतलायी। वास्तव में विवाह के समय भी महाराजा धर्मनाथ अपनी मक्तिसाधक चेतना को नहीं भले थे. वह तो उनके हृदय में तन्मयरूप से विद्यमान ही थी। साधक की लीलाएँ अलौकिक होती है. उनमें एकमाध हो-हो भाव कीवा करते हैं: उन हो भावों की भित्रता कोई विरले ही जान सकते हैं।

चलते-चलते विवर्भ देश में गहुँचे। वहाँ के महाराजा ने अतिभव्य स्वागत किया-अहा, एक भावी तीर्यंकर हमारे आँगन में पधारे हैं। और ऐसे उत्कृष्ट पुण्यात्मा के समागम से राजकुमारी शृगारवती ने अपना पम सीधार्य माना। विवाह करके कुछ दिन वहाँ रहे। इतने में रत्नपुरी से महाराजा भानुने उन्हें बुलाने के लिये विशाय दूत भेजा और देवी-विधान में बैठकर पूर्वाज धर्मकुमार अपनी रानी सहित रत्नपुरी पहुँचे। माता-पिताने पाम हर्षपुर्वक उन्हें आशाविद्य दिया। योष्य समयपर धर्मनाथ की रानी शृगारवती ने एक सुन्दर पुत्र को जन्म दिया, जिसका नाम रखा गया 'सुधर्मकुमार'।

महाराजा धर्मकुमार की आयु दम लाख वर्ष की थी; रो लाख प्रचास हजार वर्ष की आयु में रानपुरी के राजसिंहासनपर उनका राज्याभिषेक हुआ। पौच लाख वर्ष तक धर्म की प्रधानता सहित भली भीति राज्य का संचालन किया। सासत राजा उनका समान करके उनम भेट देते थे; उन्हें कहीं युद्ध नहीं करना पड़ा, मानित पूर्वक राज्य किया। उनकी छन्नवाया में प्रजाजन सर्व प्रकार से सुखी थे। वह प्रजा प्रशासनीय है जो अपने चिक्त में सदा जिनेन्द्र का चित्तवन करती है; जबकि यहीं: तो स्वय जिनेन्द्र ही सदा प्रजाहित का चित्तवन करते थे. तो उस रत्नपुरी की प्रजा के पुण्य का क्या कहना।! उनके हो स्वा प्रजाहित का चित्तवन करते थे. तो उस रत्नपुरी की प्रजा के पुण्य का क्या सर्मा कि वर्षा हुई, तो उनके शासनकाल में उत्तम जलकृष्टि हो उसमें क्या आखर्य! इससे प्रजाजन सदा नये-नये मगल-उत्सव करते थे। राज्य की सम्पत्ति के लियं प्रजा के उपर किसी करका भार नहीं इस्ता जाना धा। प्रकाजन स्केच्छा से उत्तम बस्तुर्य ला-लाकर राज्यभण्डार छलका देते थे तथा राज्य का भंडार भी प्रकाजनों के लिये सवा खुला रहता था। प्रभु धर्मनाथ का राज्य वास्तव में भर्मराज्य था; उनके राज्य में मात्र राज्युरी में नहीं, समस्य भरतकेत्र में जैनधर्म को पुनर्जीवन मिला था और जैनधर्म की समृद्धि विन-प्रतिष्ठित बक्तरी जा रही थी।

धर्मकुमार को राजभोग दशामें आयुं के सात लाख पवास हजार वर्ष बीत गये. एक बार माचगुक्ता त्रवोदशी को उनके जन्मदिन का शब्ध उत्सव मनाने की तैयारियों चल रही थीं. देवों ने आकर राज्युरी का अन्धुत श्रुंगार किया था। रात्रि को जन्त्रमा के पकाग मे महल की छात से राज्युरी की अनुषम शोभा निहारते हुए अपने जीवन का विचार कर रहे थे...दतने मे अन्वानक खर....खर...खर की व्यनि के साथ एक बमस्कार हुआ...बया हुआ? उत्कारत हुआ... विद्याल तारा प्रकाश की तेव



खा खींचता हुआ खिर गया। तुस्त ही महाराज के चित्त में भी वैराग्य की विजली कींध गई, दिव्य चेतना का चमस्कार हुआ। उनका आरमा पुकार उठा-अर, अपने शुद्ध आरमा को जानकर भी अब उसे इस संसार के फरागृह में पड़ा हुआ कैसे देखा जा सकता है? अब मैं अपने आरमा को ससारकपी कारागृह से शीध ही छुड़ाकेगा। मेरा आत्मा भा समारकपी कर तक बहुत थक गया है, अब एक भी भव में धमण करवा सहन नहीं कर सकता; अब तो बस, इस भवचक्रका अंत करके, मोहपुरी में जाकर सवाकाल-शाखत सिद्धापुखमें रहना है; उस सिद्धपदकी साधना पूर्ण करने हेतु मैं मुनिदशा आगिकार करूंका। यद्यापि तीर्ष्वकर प्रकृति होने, से इसी भव में मोक निश्चित है, किन्तु उससे क्या? शुद्धोपयोगी होकर स्वकप में लीन होठेगा तब केवलहान होगा; कहीं तीर्धकर प्रकृति मुझे केवलहान होते तक तो बह तीर्ष्वकर प्रकृति छुटकर मेरे आत्मा में से भागने लगेगी। उसका और मेरा क्या सम्बन्ध ने मेर केवलहान होते तक तो बह तीर्ष्वकर प्रकृति छुटकर मेरे आत्मा में से भागने लगेगी। उसका और मेरा क्या सम्बन्ध ने मेरा केवलहान होते तक तो बह तीर्ष्वकर प्रकृति छुटकर मेरे आत्मा में से भागने लगेगी। उसका और मेरा क्या सम्बन्ध ने मेरा काविकरकात है। देखा तो सही, भेदतानों प्रभुका बीतरागी चिन्तन! -ऐसा दैसायचित्तन करते-करते प्रभु को जातिसरण हान हुआ-पूर्वभव में आकाश में चन्द्रग्रहण देखकर वैराग्य हुआ था और इस भव मेर आकाश से खिरते हुए तारे को खेळात्म हुआ वीतरागी चन्तन देखकर वैराग्य हुआ था और इस भव में आकाश से खिरते हुए तारे को खेळावन केवल हुआ।

इस प्रकार जन्मदिन के उत्सव के समय वैराग्य प्राप्त करके धर्मनाथ प्रभ दीका लेने को तैयम हुए: राजमहरू से तपोवन में जाने को और रागी से बीतरागी होने को तत्पर हुए: प्रभने जिनवीका ग्रहण क्यारे का दिवार कि गान पंचा स्वर्ग से लीकानिक देवों ने आकर स्तरि करते हुए कहा : है देव ! आप साक्षात धर्म हैं. आप दीक्षा हेत जो वैराग्यचिन्तन कर रहे हैं. वह मात्र आपको ही नहीं किन्त ज्यान के भारत जीवों को भी कल्याणकारी है। अहा वैतायमय दीक्षा का यह अवसर धन्य है। आपकी विकारीका तह गोरशंच का ग्रासंताश करते के लिये अगोच कपाण है। आपकी यह टीका आपको तथा ज्यात को राज्यस-दिशान पाटन कनावती। हस भी तस धन्य अवसर की भावना भाते हैं और आपका अक्टोहर करते हैं। इस एकार स्तरि करके से देव प्रशास्त्रण में असे गये। उसी समय इन्हें महाराज धर्मनाथ भगावान का हीमा कल्यापक प्रनाने के लिये 'नागडला' नामकी डिक्य पालकी लेकर आ पहेंसे। बन्य कल्याणक की भौति दीक्षा के समय भी इन्दर्न प्रभक्ता अभिषेक किया. किन्त ताण्डकनस्य नहीं किया क्योंकि प्रथके दैताय-सम्बद्ध है असका चित्त भी दैशाय से भीग गया था। ब्रह्मीय देखों ने दिख्यवाच बजाये. परना उनमें से हर्ष की ध्वनि के बदले शान्ति के प्रशांत स्वर निकल रहे थे। प्रभु ने सर्व जीवों के पति प्रशांत रहा बरती हुई अमतदृष्टि से देखा. सर्वत्र रागदेवका शासन करके समभाव धारण किया। प्रभक्ती परम शांतदिष्ट को लोग स्तक्ष्य होकर वेख रहे थे। उनमें क्या कहा जाय...उसकी किसी को कोई मध नहीं पत्रती थी। "अब हमें छोड़कर भगवान अपने खीवन का एक अति उत्तम कार्य कर रहे हैं. और कुछ ही काल में वे परमात्मा होकर स्त्यपरी में प्रधारेंगे!" ऐसी महान भावनापूर्वक सब लोग अब क्या होता है वह कौतहल से देख रहे थे। जिनदीका का यह प्रसंग उनके लिये बिलकल नवीन था-वैराग्य के नये-नये दृश्य देखकर उन्हें आसूर्य तथा आनन्द भी होता था-अहा. ऐसे महान वैभवशाली महाराजा यह सब खोडकर क्योबन में आत्मा की साधना के लिये जा रहे हैं। धन्य है उनकी शरबीरता को । शब्द के अबके कैमान को ।!



हभर संसार की अनिल्यता आदि बारह भावनाओं के चित्तन में तत्पर महाराज धर्मनाथ बनगमन हेतु पालकी में विराजमान हुए...उस समय इन्जे हाथ बढ़ाकर प्रभु को सहारा देने की व्यर्थ चेहा की; तथापि उसको अपने लिये तो वह सफल हुई -अहा, उस बहाने त्रिलोकीनाथ ने उसका हाथ पकड़ा!. मानों प्रभुको हाथ येकर वह कहता था कि-'हे देश! मैं विद्या है कि देवपर्याध में होने के कारण आपके साथ दीकित नहीं हो सकता. परन

अपना हाथ आपके हाथ में देकर, यह देवपर्याय पूर्ण होते ही आपके मार्ग में-मोक्समें आ रहा हूँ।'
पालको में आरूढ़ होकर प्रभु रत्नपुरी के मनोहर वन में पहुँचे। सिर मुकुट उतारा, गलेसे हार
िकाला, कक्षाभूषण छोड़े और सिरके केशों का लुवन किया। सिद्धों को वन्दन करके प्रभु आत्मध्यान
में अंकाष्ट्र हुआ और प्रद्वीपयोग हारा रत्नश्रय प्रगट करके मुनि वने। अन्य कितने ही राजा तथा प्रजावन
भी बैराग्य प्राप्त कर प्रभु के साथ दीक्षित हो गये; कितने ही धर्मात्मा मनुष्क कर विषयों से तथा राग से
समय श्राषक के देशक्षर धराण किये और कितने ही जीव वह हुस्य देख कर विषयों से तथा राग से
भिन्न आत्मा के शात स्वरुप की पहिचान करके सम्यादृष्टि हुए। वारों और धर्म का प्रभाव फैल गुना;

रत्नपुरी मानो धर्मपुरी बन गई।

महाराज धर्मनाज ने रत्नहार छोड़कर रत्नज्य अंगीकार किये। अब वे बाह्य में वसालंकार रहित होने पर भी उन्होंने साम्यावर्शन-झान-चारित्र से निर्मित सुन्दर रत्नाहार द्वारा अंतर में अपने आत्मा का ऐसा श्रृंगार किया कि मोकसुन्दरी भी उनपर मोहित होकर उनका वरण करने को उत्सुक हुई।

केवार्लुच के समय प्रभुने प्राप्त काले बालों को नहीं किन्तु अंतर के काले कभी को भी जह से उखाइकर फेंक दिया था। और, यह बाल पहले प्रभुके सिर पर शोभायमान थे, ऐसा विचार कर इन्द्रने उन बालों को आवर्ष्ट्र्यक रत्माणि की पेटी में रखा और फिर लाखों योजन दूर पवित्र क्षीरसागर में उनका क्षेत्रण इन दिया।

भगवान का आज ही जन्म हुआ हो इस प्रकार वे निर्वेक एवं निर्वेकार थे...तथापि धीतरागता से अवभुत शोभायमान हो रहे थे। भव्य जीवों ने देखा कि बीच की सच्ची शोभा बाह्य अलंकारों द्वारा नहीं किन्तु सम्यक्त्यादि बीतरागभाव द्वारा ही है।

पुनिराज धर्मनाथ जब ध्यानयोग में स्थिर होते, तब देखनेवालों को ऐसा लगता था कि-क्या यह भगवान की मूर्ति है? उनका चरित्र ऐसा उत्तम था कि-शंकर-महादेव सहित समस्त विश्व को जीतनेवाला बेचारा कामदेव उनके सामने हृष्टि भी नहीं डाल सकता था! शंकर के तो क्रोभसे खुला हुआ तीसरा नेत्र था, उसके सामने वह भरस हो गया था, तब मिस जिन-मुनिराजको तो वीतरागता से खुले हुए बार नेत्र थे. उनके समस्त वह कैसे टिक सकता था?

अरे, उन शांत मुनिराज के समीप एकेन्द्रिय ऐसे बायु और बनस्पति भी अनुकूल प्रवर्तन करते थे, प्रतिकूल नहीं होते थे, और प्रभुके साक्षिप्य में प्रसन्नता से खिल उठते थे; तो फिर सिंह वा सर्प जैसे पंजीन्त्रय जीव अपना दृष्टभाव छोड़कर, प्रभुक्त निकट शांत एवं अनुकूल वर्तन करें-इसमें क्या अहार्य! वे घर्ममुनिराज यद्यपि बोलते नहीं थे तयापि सबको मोक्समार्ग समझाते थे; स्वय प्रयोग से साजातु मोक्समार्ग दरशाते थे; वे स्वयं मोक्समार्ग थे।

भगवान का चारित्र आश्चर्यकारी था-यश्चपि वे समभावी थे, तथापि विर-परिचित राग के प्रति अनारदबुढि और नवीन परिचित ऐसी मुक्ति के प्रति पक्षपात रखते थे, क्योंकि अभी पूर्ण बीतराग नहीं कुर थे। उनका विक्त स्कटिक कैसा नहीं किन्तु उससे भी अधिक नर्मरत था, क्योंकि स्कटिक पत्थर तो बाग्नविषयों के संसर्ग से विकृत हो जाता था, परन्तु इन धर्ममुनिराज का चित्त किन्हीं भी बाग्नविषयों इसा विकृत नहीं होता था, अपने स्वस्प में ही स्थिर और शुद्ध रहता था।

इस प्रकार मुनिराज धर्मनाथ उपवासपूर्वक वो दिन तक आत्मण्यान में रहे। तीसरे दिन पारण हेतु पाटलीपुत्र नगरी में पधारे, वहाँ उत्तम दाता ऐसे महाभागी धन्यसेन राजाने उन उत्तम सुपात्र को आहारदान दिया। उत्तम दान के अवसर पर देवीने भी आनन्दित होकर वहाँ पुष्पवृष्टि, मंगलवाद्य आदि पचाश्चर्य प्रगट किये और 'अहो दानं...महादानं'-ऐसी आकाशस्त्राणी द्वारा उस दान की प्रशंसा की। धर्म मुनिराज मीन ही रहते थे; मीन होने पर भी उनका बुतज्ञान तो अंतर में केवल ज्ञान को पुकार-पुकार कर बुला रहा था...और उस बुतज्ञान के अतीन्त्रिय नाद को सुनकर केवलज्ञान अति शीध्रता से उनके पास आ रहा था..

इस प्रकार स्वानुभव से चैतन्य की मस्ती में झुल्ते-झुल्ते करीब एक वर्ष तक विहार के पश्चात् प्रभु धर्म मुनिराक पुन: रत्पपुरी के उसी दीक्षावन में प्रधारे और घ्यान योग में स्थिर हुए। उनके शुद्धोचयोग की घारा एकदम वृद्धिगत होने लगी। उन्होंने अपूर्व शुक्लच्यान द्वारा क्षपक श्रेणी में प्रवेश किया और अति शीधता से बीधे कल्याणक के हेतुभूत ऐसा पद्ममञ्जान प्रगट करके तीर्थंकर परमारमा बन गये। 'पीच शुक्ता पूर्णिमा' को इन्द्रीन प्रभुके केमलज्ञान-कल्याणक का धव्य महोत्सव मनाया। प्रभुके केमलज्ञान से प्रभावित होकर जड़- आकाश भी प्रसन्ता से वाद्य बजाने लगा और सर्वत्र निर्मल हो गया, तो फिर केमतर्गत जोक का दिन प्रसन्द पर्छ मिर्मल तो जाय उसमें बया आवर्ष'!

रुप्पति के भाग्यकान जीवों ने अपनी नगरी में तीर्थंकर प्रभके बार कल्याणक प्रत्यक्ष देखें। उनमें भी जन्म कल्याणक की अपेक्षा केवलजान-कल्याणक की विशेषता भी क्योंकि जन्मकल्याणक के समय अक्षाति के प्रकार मेहपूर्वत पर नहीं का सके थे। जबकि इस केवलवान कल्यापक के समय हो धर्मनाथ भगवान की धर्मराभा में देखों के साथ मनव्य और तिर्यंच भी आये और प्रभ की वाणी सनकर धर्म पान्त किया। एक्से प्रतिकृता के स्वयंत्र प्रीत्सक था। अब केल्स्सकत होते पर ध्रायानने उस प्रीत को धंग कर किया उनकी विश्वकर्तान विवाने लगी। यहापि लागी निकल्पने पर भी भगवान हो मौत ही थे. स्वांकि गक तो उन्हें तरून प्रान्तकी कोई विकल्प नहीं था. और हमरे उनके सर्वांग से ध्वान उन्हों थी बमलिये ओह नहीं खलते थे: -इस प्रकार एकसाथ मात सी भाषाएँ बोलने पर भी भगवान तो मीन ही थे. जास्तव में यह एक आश्चर्यजनक बात है। ऐसा आश्चर्यकारी अतिशय हे तीर्थंकर देव। आपके अतिरिक्त अन्य किसी का नहीं हो सकता। एक समय में उत्पाद-व्यय-धवरूप वस्त्रस्वभाव का प्रकाशक आपका केवलजान सर्व जीवों को आनन्दकारी है। एक ही प्रदेश में तथा एक ही समय मे एकस्माध बस्तका उत्पाद-ज्यय-धवपना,-उसे जानने की शक्ति हे सर्वजटेव । आपके ही जान में हैं। हमलिये आपके हारा उपवेशित अनेकान्तमय वस्तुधर्म ही मत्य है। प्रभकी बीतरागवाणी सनकर अनेक देव. मनव्य एव तिर्यंच आत्मजान को प्राप्त हुए: -उनमें बत-महाबत ग्रहण करने के लिये तो देखों की अपेक्षा मनस्य विशेष अधिकारी थे। उस अधिकारी की विशेषता से आर्रिष्ट सेन आदि भव्यातमा प्रभक्ते निकट ही पचमहावत अंगीकार करके उनके गणधर बने और उन्हें तत्काल ही बारहअगरूप धतकेवलीपना सथा मन पर्ययकान एवं आकाशगामित्वादि अनेक लब्धियौ प्रगट हुई। ऐसे तेतालिस गणधर प्रभक्ती सभा को मशोधित करते थे। उस समवसरण में तीर्थंकर प्रभके समकक्ष अन्य साढे चार हजार अरिहत-केवली भगवंत श्रीमण्डप के ऊपर आकाश में विराजते थे अद्भुत था वह दृश्य । उस परमानमसमूह की देखते ही आत्मा शांतरस में निमम् हो जाता था। तदपरान्त अवधिजानी, मन पर्ययज्ञानी, वादी, विक्रियालम्बिधारी, बारह अगधारी तथा उपाध्याय,-ऐसी विशेषताओं से विभूषित हजारों मुनिबरों सहित कल चौंसठ हजार मनिवर, बासठ हजार चारसी आर्थिकाएँ: दो लाख श्रावक एव चार लाख श्राविकाओं के धर्मसंघसहित प्रभकी धर्मसभा अतिशय सुशोभित होती थी। अहा, वह तो प्रभकी नगरी में मोक्षगामी अधिकों कर विकास ग्रेट्स था।

इस प्रकार धर्म तीर्थंकर के मात्रिध्य में चेतनवंत भव्यजीव तो धर्म प्राप्त करके आनन्द से खिल उठे थे, तथा आकारा और पृथ्वी, बायु और वृक्ष-यह भी सब हर्ष से रोमंचित हो गये थे। आकाश में बाय बजने लगे और पुष्पवर्ष होने लगी, बायुं सुगन्धित हो गई, वृक्ष भी कल्पपुत्र बनकर हिंच्छत पदार्थ देने लगे। और, बहीं की बायिकाओं का जल भी इतना उठ्जवल-स्वच्छ हो गया कि उसमें मात्र अपना मुँह नहीं किन्तु पूर्वभव भी दिखने लगे। प्रभुक आसपास का जल भी जब इतना पवित्र हो गया तब बहीं के जीवों का झान कितना पवित्र हुता होगा। वहीं पूर्व-पिक्षम या उत्तर-दक्षिण चारी दिशाओं में बैठे हुए जीवों को ऐसा लगता था कि हम प्रभुक सम्मुख ही हैं। भगावा का मुख्व चारी दिशाओं से एकसमान ही दिखता था। प्रभुका मुख्व चारी दिशाओं से लेने पर भी उनका उपयोग कहीं चारी दिशाओंमें नहीं फिरता था, उपयोग तो अपने स्वस्म में ही लीन था। स्वमें लीन रहकर ही वे समस्त स्व-पर को बानते थे। पेसा केवलज्ञान वह प्रभुक्ता सर्वोत्कृष्ट अतिशय था। उसके अतिरिक्त अन्य अनेक अतिशय थे।

भगवान की खुधा-तुषा नहीं थे इसिलये आहार नहा ग्रहण भी नहीं था। लाखों वर्ष तक आहार न्या तुष्टा अभिन्द के कालार से प्रगट होते पूर्ण आनन्द के आहार से, तथा परमानित के पीनले के परमात्मा सम्पूर्ण तुष थे। उनका मोहकपी तो परमानित के पीनले के परमात्मा सम्पूर्ण तुष थे। उनका मोहकपी तो सम्पूर्ण दूर हो गथा था इसिलये अन्य रोगों को भी कोई अवकाश नहीं था। शेव बचे चार कमें तो कथन मात्र ही थे; कहीं उन कमीं का उदय उनकों बंध का कारण नहीं होता था; अपितु भव्यजीवों को भर्मभावना का ही हेतु था। भगवान के अनंत चेतनचबु एकसाथ खुल गये, वहीं इन बेचारे दो अड़ नेत्र तो हताश होकर ऐसे स्तब्ध हो गये के लगका झपकने की शक्ति भी गीवा बैठे। प्रभु के पाप तो सूर हो गये थे, परनु उनके प्रभाव से अन्य कोनों के पाप भी ऐसे दूर भाग गये कि उनके आस्पाम दो सी योजन में (अर्थात् बाई हजार किलो मीटर में) रहनेवाले किसी बीव को रोग, हिंसा, चोरी, दुर्भिक्ष आदि कोई उपसर्ग नहीं होता था। सिह और हिस्त, नेवला और सर्ग एक-इस्ते के मित्र होकर राम्तिवृक्षिक साथ रहते थे। रोगियों का रोग टूर हो जाता था; वहीं कोई अपाहिक या दरिद नहीं रहता था. मात्र वाद्य वाद्य को भी अभेक बीव पाना करते है।

अला. प्रथमी महिमा का कितना वर्णन किया आये! उन प्रामातमा की वर्ण महिमा जानने के लिये तो उनके जैसा होना प्रतेगा. क्योंकि वह जानगोचर है क्यनगोचर नहीं है। अहर इन्ट जिनकी सेना करने आये और इन्द्रलोक की सामग्री लाक्त भिक्तिक्रीकेत पत्ना करे उस प्रामाश्या की प्रविधा का क्या करूता। इससे ऐसा सिद्ध होता था कि-जो जीव इन्ह्युद की विभेति का भी अनादर कर सकता हो वही अपने चित्त में जिनदेव की उपासना कर सकता है। इन्द्र के वैभव की भी अभिलाचा छोड़कर जिनपट की भावना में जो अपना विस लगाता है वही मोह की लैंगकर मोकको पान करता है। अहा एक क्रांश्य भी प्रभ का दर्शन भव्य जीवों के लिये मनोहर मंगल महोत्सव है: प्रभकी सर्वज्ञता देखते ही परमात्मभावना जागत हो उठती है, इसलिये मिध्यात्वरूपी पाप दर भागते हैं और सम्बन्ध्व की प्राप्ति होती है: सर्व प्रकार से मंगल होता है। एस के समत्रमण में श्रमणि हम प्रकार के कल्पना है जो शक्तिक पदार्थ देते हैं. परन्त से कहीं धर्म नहीं देते। धर्मरूपी रस्पन्नय प्रदान करनेवाले महान कल्पवृक्ष तो धर्मिजिनेन्द्र हैं। उन चेतन कल्पवक्ष को छोडकर अचेतन पढार्थ देनेवाले कल्पवक्षों के पास कोई ममक्ष भिक्षा मौगने के लिये नहीं रुकता था। 'ओर. मोक्षफल देनेवाले महान कल्पवृक्ष जिनदेव यहाँ साक्षात् विराजमान हैं और हम यहाँ अपनी शाखाएँ फैलाकर उनके सामने खड़े हैं।-इस प्रकार उन कल्पवृक्षीं को लज्जा भी नहीं आती थी..सच ही है, अचेतन को लज्जा केसी? अधवा ऐसा मानो कि अमृत फल-अमतपानादि द्वारा जिनदेव के भक्तों का स्वागत करने के लिये देव हैं। उन कल्पवक्षों का रूप भारण करके वहाँ खड़े थे. और इस प्रकार जिनदेव की दासानदासता घोषित करते थे।

देवों के बुंचुभिवाध अति मधुर स्वर में बगत के समक्ष किनेन्द्र महिमा प्रसिद्ध कर रहे थे कि-अर बौबों! देखों...रेखों! कहीं यह समक्सरण की आह्यकारी दिव्यविभृति! और कहीं यह जिनपरमात्मा की नि:सगुक्ता! बगत में कहीं है ऐसा बान और कहीं है ऐसी बीतपगता! दुम बीतपागी शान्ति का मार्ग बानना चाहते हो तो यही आओ और इन सर्वेंद्र-वैतराग परमात्मा की सेवा-उपासना कोरों थेते। और फिस, समक्सरण में आकर मुमुख बीब बही उन बिमेश्वर की परम शांत महा का अवलोकन करते वही मुग्ध हो आते; तथा दिव्यप्वति में सुनते कि-अहो, जीबों। आतमा के परमात्मपने का ऐसा वैभव (हमारे किसा हो) तुममें भी है. उसे तुम देखों यह सुनते ही सुसुख जीबों की हृष्टि अन्तर्मुख हो जाती और अपने परम निक्षान को देखकर वे कल्पनातीत तृपित-शानित एव आनन्द का अनुभव करते। पश्चान के बीच उद्घास पूर्वक करही-अहा, हे धर्मितोच्या! हों आपके शासन का राग लगा है, उममें अब कभी भंग नहीं पहने होंगू, प्रभो! आपके बतलाये धर्म के सिवा अन्य किसी धर्म को अपने मनमन्दिर में स्थान नहीं हों। आपके मांग को स्वापुभव से गृहण किया है, अब हमें ध्वापुभव हों हो सकता; अब हमारी मोक्कि साधना प्रारम्भ हों गई है. और हम आपके परिवार के हो गये; आपकी भौति हम भी अपनका होंगे।

परमात्मपने का वैभव बतलानेवाली वह दिव्यवाणी वास्तव में अद्भुत आश्चर्यकारी थी . और प्रभु के निकट एक आश्चर्य तो देखों ! उनका समवसरण पृथ्वी से बीस हजार सीढ़ियाँ ऊपर था और उसे समवसरण में विशाल मानस्तम्भ, मस्दिर, वापिकारी, करपवृद्ध, पर्वतों की एवना तथा बारह सभावजों में लाखों करोड़ों देव, मृत्युव, तिर्येव बैदते हैं, तथापि उस समवसरण को नीचे पृथ्वी का कोई आधार नहीं है अथवा कोई खम्भा आदि नहीं है; सम्पूर्ण समवसरण पृथ्वी से अस्पर्शी-निरात्मवी है और उस समवसरण में अद्भुत देवी गपकुटी है, परन्तु तीर्थकर देव तो उसका भी स्वर्ग किये विवा निरात्मवीहरूप से बिराजते हैं। अद्भुत सवमुच आश्चर्यकानक!! स्वर्थभू सर्वज हुए आत्माने अपने ज्ञानसुख के लिये रागका और इन्द्रियों का अवलाबन छोड़ दिया और निरात्मवी हो गये वर्ती उनका शरीर भी निरात्मवी होकर आकाश में स्थित हुआ। वाह प्रभो। परात्मव्यन से रहित आपका म्वाभित मार्ग। वह वास्तव में प्रभावत्म है।

इस प्रकार निरालम्बी समबसरण में विराजमान उन निरालम्बी धर्मनाथ भगवान ने, जिसमे गुभरागका भी आल्मबन नहीं है ऐसे परम निरालम्बी रत्नेत्रयरूप मोक्ष मार्गका उपदेश दिया कि-हे जीवो! तुन्हारे आल्मा का मोक्षमार्ग तुन्हारे आत्मा के ही आफ्रित है, इसलिये आत्मा में से ही मोक्षमार्ग प्रगट करो। पर ह्रव्य का अवलम्बन लेने मत जाओ, उपयोग को परहूव्यों में मत घुमाओ; अपने आत्मस्वरूप में ही एकांग्र करके सम्यावर्णन-जान-चारिक्च परिणमित होओ।-

> कारित्र-दर्शन-जानमां तुं ओड रे निज आत्मते; व्याप्तिर-दर्शन-जानने बसर! मोक्षमार्ग जिनो कहें। -तुं स्थाप निजने मोक्षपंत्र, व्या-अनुभव तेहते; तेमां ज नित्य विहार कर, नहि विहर परहच्यो विश्वे।

जिनोपदेश को अतर में उतास्कर अनेकों जीज स्वाक्ष्य से रत्नज्य धर्महण परिणमित हुए और अपने आत्मा को मोख मार्ग में लगाया। इस प्रकार लाखों वर्ष तक भगवान धर्मनाथ ने धर्मजक्रप्रवर्तन किया। वे धर्म साधान्य के नायक थे; वे पृथ्वीपर पाँच नहीं रखते थे। आकाश में ही (पचास हजार पुट कैसे) विद्या का ताम के पाँच के पाँच के पाँच के पाँच की पाँच के पाँ

हो जाती थी। भगवानने दिव्यष्विन में जिस मोक्समार्ग का उपदेश दिया है उस मोक्समार्गरूप धर्मकी मुख्य उपासना निर्मन्थ मुनिवरों को होती है और उसके एक अंश की उपासना श्रावक—गृहस्थ को होती है। उस मुनिधर्म या श्रावकधर्म दोनों में सम्बग्दर्शन तो मूलभूत होता है है। जीवअजीवादि नवतत्त्वों के स्वष्य का जान और उसमें शुद्ध हव्य-पर्यायकप जीवतत्त्व की अनुभूतिकप श्रद्धान, वह सम्यग्नान और

भगवान धर्मनाध ने सम्यादर्शन जिसका मूल है ऐसे चारिजधर्म का उपदेश दिया। सम्यादर्शन की पात्रतावाले जीकको उसकी भूमिका रूप से देव-गुरु-धर्म की श्रद्धा होती है तथा मास-मदिरा-अण्डा आदि महापापकारी अभस्यका त्याग होता है। जिनमें मांसभक्षण, मदिरापान या वेश्यागमन, बलात्कार, त्योरी, हत्य आदि महापापके हुन्यों द्वारा उन पाणें की पुष्टि अखवा अनुमोदना होती हो ऐसे हुन्य (नाटक-सिनिमादि) मुपुष्ठु धर्मात्मा जीव नहीं देखते; त्रसर्तिमा के कारणरूप रात्रिभोजन नहीं करते; अनक्ता पानी नहीं पीते। धर्मी श्रावक के परिणाम संसार से तथा विवय-भोगों से विरक्त होते हैं, परिणामों ते शुद्धिपूर्वक यह 'सामायिक' भावना द्वारा वीतरागता का अभ्यास करता है, उसके द्वारा वह गरो सस्सारसमुद्र को मात्र पुटेभर पानी जितना कर देता है। पक्षात् मोक्षमर्ग की पूर्णता के लिये वह पर-परिवार, पन-वस्ताद समस्त परिग्रहो को तथा कवायों को छोड़कर गुद्धौपयोगपूर्वक मुनि होता है; त्तत्रव्यवत मुनिदगा तो त्रिलोकपूर्य परिष्ठी पद है। उन शुद्धौपयोगी सुनि में और सिद्धभगवन्त में क्या को अन्तर है-तशी होती प्रमानसम्बर्ध में ही लीह है।

तीर्थकर धर्मनाध प्रभु का धर्मोपदेश सुनकर कितने ही जीव तुरत्त ससार से वित्त हीकर मुनि हो गये, कितने ही जीव मन्यक्क्यसहित बत धारण करके श्रावक हुए. और, सित शराक, क्षेल, बन्दर, सर्ग, हारथी आदि कितने ही तिर्थेच जीव भी आत्मजानसिहत बत धारण करके आवक हो गये। इद्रादि देव जो दगा (पंचम गुणस्थान) प्रगट नहीं कर सके वह दशा तिर्थेच जीवों ने प्रगट कर ली। भगवान ने भारत में विहार किया। गुजरात में और सीराष्ट्र में, विहार में और बंगाल में, हिमाचल प्रदेश में और नेपाल में, श्रीलंका में और बंगाल में, समारा के कियार और तीर विद्यार में और नमहार में और अस्त और बेंगाल में, सीराक्ष में और बावरों में और नमहार में और बीरा और सीराक्ष में सीराक्ष में सीराक्ष में और सीराक्ष में सीराक्ष माराक्ष सीराक्ष में सीराक्य में सीराक्ष में सीराक्य में सीराक्ष में सीराक्य में सीराक्ष में सीराक्ष में सीराक्ष में सीराक्ष में सीराक्ष में



गगनविहारी प्रमुको कोई नदी या पर्वत बीच में बाधक नहीं होते थे। उनके विहार समय आगे-आगे एक हजार दिव्य आरोबाला धर्मचक्र चलता था; जो कुचक्र को बीतकर ऐसा प्रसिद्ध करता था कि जगत में धर्म के राजा यह धर्मनाथ तीर्धकर ही हैं, उनकी धर्मांझा का कोई उद्धंपन नहीं कर सकता। मोक्ष के हेतु है मुमुख जीवाँ! इन धर्मनाथ प्रमु के शासन का सेवन करो और निर्भय होकर मोक्ष को साधो।

केलदाशान प्राप्त होने के पश्चात् भगवान धर्मनाधने हाई लाख वर्ष तक तीर्थकर रूप से विचरण किया। अन्त में, शाखत मुक्तिधाम ऐसे सम्मेदाचल पधारे और एक मास तक वहीं स्थिर रहे। यद्यपि प्रभुक्त उपयोग तो स्थिर या ही, अब उनके योग भी कम्पन छोड़कर स्थिर होने लगे। केत्र शुक्ता खरुर्धी अगायी; अब प्रभु का संसार मात्र दो पड़ी शेष रहा था...चस! मोझ की तैयारी हो गई। प्रभु की आयु तो एक सुदुर्श को ही शेष ची, पत्सु अन्य तीन अचाति कमें लम्बी स्थिति के थे, इसस्ति प्रभुते आत्मप्रदेशों के लोकव्यापी बिस्तार द्वारा उन कमों की स्थितिको तोड़कर बराबर आयु जितनी ही कर डाली। क्षणमात्र में आयुसहित चारों अपाति कमों ने अपना कर्मपना छोड़ दिया और निकर्म यशा को प्राप्त हुए। उसी ममय धर्मनाथ का आत्मा 'धर्मनाथ या तीबैकर' ऐसे नामों को भी छोड़कर, सर्व विभावरहित गरम शुद्ध सिद्धपदस्य परिणमित हुआ; वे सिद्धपपु अनंत सिद्ध सदाकाल जहाँ विभावतों हैं ऐसी गरम-आनन्दस्थ सिद्धपदस्य परिणमित हुआ; वे सिद्धपपु अनंत सिद्ध सदाकाल जहाँ विभावतों हैं ऐसी गरम-आनन्दस्थ सिद्धपूपि में जाकर विशावनान हुए। उन सिद्ध भगवन्त को नमस्कार हो।—

धर्मनाध जिनराज का कृट सुदक्तवर जेह; मन-वर्ष-तन कर पजह शिखर सम्मेद यजेह।

प्रभु धर्मनाथ के मोक्ष प्राप्त करते ही इन्हादि देवों ने तथा सुधर्म आदि राजा-महाराजाओंने उस मुक्त आत्मा की स्तृति करके मोक्षका महोत्सव मनाया।

> भ्रमणो-जिनो-तीथैकरो अे रीत सेवी मार्गने, सिद्धि वर्धा, नम्ं तेमने: निर्वाणना ते मार्गने।

अहा...अयवंत वर्तो वीतराग भावरूप वह मोक्षमार्ग. कि जिसके प्रसाद से भव्यजीव सिद्धि को प्राप्त हुए...हो रहे हैं ..और होंगे। नमस्कार हो उन भगवन्त धर्मीजनेश्वर को, जिन्होंने उत्तमक्षमादि दस धर्मों के बीतराग-स्थ को मोक्षमार्ग मे चलाकर भव्यजीवों को शास्त्रत आनन्त्युरी में पहुँचाया।

[इतिश्री धर्मनाथ भगवान-पन्द्रहवे तीर्थंकर-का मंगल पुराण पूर्ण हुआ।]

#### 396 396 396

**'म हा पु रा ण'** सुन्दर और सस्ता...उत्तम साहित्य

चौबीस तीर्थंकरों के जीवन चरित्र का एक ही पुस्तक में समावेश कर लेनेवाला यह महापुराण अर्थात् प्रत्येक जैनके घरकी शोधा! अनेक शाखों के आधार से अध्यात्मशैली में लिखा गया यह पुराण जिन्होंने पढ़ा उन सबने प्रसन्नता व्यक्त की है। एक विद्वानभाई तो लिखते हैं कि — यह महापुराण अर्थात् तत्त्वज्ञान का खजाना और चारित्र का भण्डार। उत्तम संस्कारों हेतु आप भी इसे अपने घरमें अवश्य स्थान दें।

[86]

## भागवान

# शान्ति नाथ

चक्रवर्ती त्रिपुटी शांतिनाथ कुन्थुनाथ अरहनाथ (जन्म)

तीर्थंकर त्रिपूटी शान्तिनाथ कुन्थुनाथ अरहनाथ

(मोक्स) सम्मेट शिवस



हुव अचल ने अनुपम गति पामेल हातिनाश्च ने, बर्चु पाद मारा आस्य मां सम्बक्तवायाव जगाडीने। छे सुष्ट सार्चु आस्पर्तु, बारबी अहे पुत्र आस्पर्वा, ओ सिख्यसुखने साधते आवी रह्यो तुत्र पासमी।

ह प्रभो । शान्तिनाथ ! वर्तमान में तो आप साध्यक्य सिद्ध होकर सिद्धालय में विराव रहे हैं; इससे पूर्वभूतकार में वब आप संसारमें थे उस समय के आपके अनिनम बारह भवों का विचार करने पर आपकी आत्मसाभामा [हि-समझ तरती है। संसार की सर्वोत्कृष्ट पविषयी-इन्द्रपद, वक्रवर्तीयद तथा तीर्थकर यह की अधित्य विभागी प्रान्त करनेपर की आप उसमें कहीं आसक्त नहीं हुए; मात्र बैतन्य के असीन्त्रिय कैथव को ही आपने हुट माना, और किस्ती भी बाह्यवैभव से संतुष्ट हुए किना अंतर के असीन्त्रिय कैथव को ही आपने हुट माना, और किस्ती भी बाह्यवैभव से संतुष्ट हुए किना अंतर के

आत्मकैपन की साधना में ही आगे बढ़ते गये। आपका जीवनचरित्र पढ़ते-विचारते हुए हमारे आत्मा में भी आत्मसाधना का गंग चढ़ जाता है. और सांसारिक विभृतियों से उठ जाता है। इस प्रकार आपका आढ़र्श जीवन हमें आत्मसाधना का मार्ग बतलाता है।

हे शास्तिनाथ देव । ऐसे सुन्दर आदर्शरूप से आपको ध्यान में लेते हुए भी हमें अपने चित्त में कैसी शास्ति का अनुभव होता है । ऐसी आत्मस्पर्शी शास्ति संसार के किन्ही विषयों में कभी प्राप्त नहीं हुई थी। देव ! आप 'शास्तिके नाथ' हो, आपके पर्धशासन में हमें को शास्ति प्राप्त हुई है उसके आप सक्क हो, और उससे बृद्धि करके पूर्णशास्ति प्राप्त करां-वाले हो, इसिलये आप सचमुच हमारे शास्तिनाथ हो। आपका नाम भी शास्ति है, आप स्वय शास्त्र भावरूप हो; और आपका स्मरण हममें भी शास्ति करी है।

अहर, त्रिलोक को प्रतिबिम्बित करने वाला आपका केवलज्ञानदर्पण महान उज्ज्वल एव आश्चर्यकारी है, उसमें हमें अपने मोश्वका सुन्दर प्रतिविम्ब दृष्टिगोचर होता है, वह ज्ञान और ज्ञेय दोनों महामानहरूप हैं। है प्रभी ! ऐसे अपूर्व मंगल-विधानपूर्वक, अब आपके अन्तिम बारह भवों के वर्णन द्वारा आपकी आत्मासाधना की महिमा का वर्णन करते हैं और ऐसी उत्तम आत्मसाधना हेतु अपने आत्माकों भी उत्तमित करके आपके मार्गण आते हैं।

#### (इति श्री मंगलाचरण)

#### भगवान शान्तिनाथ : पर्वभव बारहवाँ

## श्रीषेण राजा (भावी तीर्थंकर) और अनिन्दिता रानी (भावी गणधर)

हे भव्य जीवो! अपने अंतर में भगवन्त पंचपरमेष्ठी को विराजमान करके, शान्तभाव पूर्वक भगवान शान्तिनाथ को यह मंगल-कष्ण सुनो-भगवान शान्तिनाथ पूर्वक १२ वे भव मे अन्द्रद्वीत के स्नावयपुर नगर में श्रीयण नामक राजा थे। उनके सिहनन्दिता तथा अनिन्दिता नाम की वो गन्तियों थी। (अनिदिता का जीव नास्क पंच में शान्तिनाथ प्रभु का भाई-चक्रासुष गणभर वेगा।) उन दोनों गनियों के इन्द्र तथा उपेन्द्र नामके राजकृतार थे।

उस नगर में सात्यिक ब्राह्मण के सत्यभामा नामकी पुत्री थी। उसका विवाद कॉपल ब्राह्मण के साथ हुआ था (जो वास्तव में ब्राह्मण नहीं किन्तु शृह-दासीपुत्र था।) सत्यभामा ने जाना कि उसका पत्री कोई कुलीन ब्राह्मण नहीं परन्तु हीन गक्कार्र का है, इसलिये उस गीलवती स्त्रीने कोपलका ल्याग कर दिया और श्रीपेण राजा की ग्राप्ण लेकर उनकी रानी के साथ रहने लगी। इससे दुए कपिल श्रीषण पर क्रोपित हो गया और सत्यभामा के द्रति आसक्ति रह गई।

एक बार राजा श्रीषेण के महाभाग्य में दो मुनिवर उनके घर पमारे, उन्हें भिक्तपूर्वक आहारदान देकर श्रीषेणने भोगभूमि की आयु का बध किया। उस समय दोनो रानियो ने तथा मत्यभागाने भी उन सुनिराज का आंदर-सत्कार करके आहारदान का अनुमोदन किया और उन तीनों ने भी भोगभूमिका पुण्य बीचा।

एक बार राजा श्रीषेण के दोनों पुत्र एक दासी पर मोहित होकर परस्पर इगडने लगे, जिससे राजा श्रीषेण अत्यन्त दुःखी हुए, और भोग मे आसक्त यह दोनों पुत्र मेरी आज्ञा नहीं मानेंगे-इस प्रकार मानभंग से दुःखी होकर उन्होंने विषफल सूँपकर प्राणस्थाग किया। उनके साथ उनकी दोनों रानियों तथा सत्यभामानेभी प्राण छोडे...वे चारों बीव कहाँ उत्पन्न हुए?-वह अब देखें।

भगवान शान्तिनाथ : पुर्वभव ११ वाँ (भोगभूमि में)

अज्ञानभाव से प्राणत्याग करके, दान-पुण्य के प्रताप से वे बारों जीय पातकी खण्ड की भोगभूमि में अवतरित हुए।

शोषण राजा और अनिन्दिता रानी वे दोनों भोगभूमि के आर्यपुरुष हुए और सिंहनन्दिता तथा सत्यभामा वे दोनों उनकी आर्या-किसी हुई। यहाँ शासकार करते हैं कि-देखो, पात्रदान की महिमा!-यह चारों जीव विच कुँगकर अपमृत्यु (आत्महत्या) से मरे थे, तथापि दान के प्रभाव से इस मोग भूमि की शुभगति में उत्पन्न हुए और देखों कैसे सख भोगने लगे।

[पहात- ने शिषेणराजा के होनों पुत्र (इन्द्र और उपेन्द्र) तो दासी कन्या के लिये लड़ रहे थे, तब मणिकुण्डल विद्यापरने (जोकि पूर्वभव में उनकी माता थीं) आकर कहा: 'ओर, तुम लोग क्यों लड़ रहे हो? जिस दासीकन्या के लिये तुम लड़ रहे हो वह तो पूर्वभव में तुम्हारी छोटी बहिन थीं!' यह मुनते ही दोनों राजकुमार बैराप्य को प्राप्त हुए. उन्होंने मुनिदीमा प्रष्टण कर ली और शुद्धभाव से आत्मा की साधना हारा केवलंबान प्राप्ट करते लिया मोखदगा प्राप्त की, बिन के परिणामों का आह्यर्य तो देखी! कि जिन पुत्रों के इगाई से दु:खी होकर राजा शीषणने आत्महत्या की और प्यारह भव पहात् मोख प्राप्त कोंगे- वे दोनों राजकमार तो उसी भव में भवका अन्त करके मोझ में चले गये।]

पात्रदान के प्रभाव से भोगस्मि में उत्पन्न हुए उन श्रीषेण आदि चारों जीवों ने असंख्य वर्षों तक कत्यवृक्षों के वचनातीत सुख भोगे। वहीं के दस प्रकार के कत्यवृक्ष इच्छानुसार (१) अमृतसमान निर्देष स्थादक येव, (२) उत्तम बाछ, (३) हार आदि दिव्य आभूकण, (४) भ्रामित्रत पुष्पमात्मारे, (५) त्त्रमणि के दीयक, (६) दिव्य प्रकाग, (७) राजेशवन-नृत्यशाला, (८) अमृतसमान स्वादिष्ट भोजन, (९) सुवर्ण एव रत्तों के चातन और (१०) अति सुन्यर वक्त,-क्र्यादि उत्तम भोगसामग्री वक्तिक पुण्यवान जीवों को देते हैं। वे कल्पवृक्ष कोई वनस्पति काय के वृक्ष नहीं हैं, तथा देवकृत भी नहीं हैं, अनादिनिधन पृथ्वी की रखना ही देवी हैं और जीवों के पुण्यपात्म के कारण अन्य किसी विभिन्न के विना स्वभाव से ही देसे उत्तम फल देनेवाले हैं। हे भव्य पाठका ऐसी सुन्यर भोगभूमिका वर्णन पवकृत्र हुए का बात ध्यान में रखना कि वह जड़ रत्यभूमि एवं जड़ कल्पवृक्ष वाहे जैसे सुन्यर हो तथायि, मात्र बाह्य इन्द्रियविषयों के भोग ही देते हैं; कहीं चैतन्य का अतीन्त्रय सुख या सम्यक्त्य वे नहीं दे सकरो; अतीन्त्रय सुख तो अपना चैतन्य कल्पवृक्ष हो प्रदान कर सकता है इसलिये उसीका सेवन करने योष्य है।

भोगभूमि के अोवों को व्रत-संयम दशा या मोक्षप्राप्ति नहीं होती; किन्हीं जीवों को सम्यग्दर्शन; आत्मज्ञान तथा जीषा गुणस्थान हो सकता है। कोई जीव मनुष्यायु का बंध करके प्रवास क्रायिक सम्ययस्य प्राप्त करे तो वह थी भोगभूमि में उत्पन्न होता है। तथा आत्मज्ञान के बिना पात्रदान देनेवाले अत्यन्त पहलीब थी भोगभूमि में उत्पन्न होते हैं। वहीं किसी प्रतुक्ता भय नहीं है, रात-वित अववा ऋतु-परिवर्तन नहीं है, शीत-उच्चता नहीं है, कोई एक-दूसरे को दु:ख नहीं देते; सर्व जीव शान्त एवं भप्रपरिणामी हैं; वहीं के सिंह आदि पशु भी मांसाहारी नहीं हैं, अहिंसक हैं। वहीं कीई-मकोई-मच्चर आदि दुच्छ जीव नहीं होते। वहीं के सर्व जीव सर्वाणसुन्दर होते। कभी-कभी कादिखपाद प्रतिवर भी उस भोगभूमि में पधारते हैं और उनके उपदेश से अनेक जीव आत्मज्ञान प्राप्त करते हैं। पापी जीवों का वहाँ अभाव है। वहाँ के सब जीव माने के प्रधात स्वर्ग में ही उत्पन्न होते हैं, अन्य किसी गित्ते में नहीं जाते। वहाँ कोई जीव दुराचारी नहीं है; किसी जीव को इट वियोग नहीं होता; यहाँ किसी जीव को निहा, आलस्य या मल-मूत्र नहीं है, धूक या पसीना नहीं है; सब जीव मृतुभाषी, मन्दकवायी और वज्रशरीरी है। उस भोगभूमि के जीवों को जो निश्चित् सुख है वह चक्रवर्सी के देश्य में भी नहीं है। वे स्वय अपने-अपने राजा हैं, उनके ऊपर दूसा कोई राजा कि होता। जन्म के पश्चात् छह सत्ताह में वे पूर्ण पुता हो जाते हैं, मृत्यु के समय भी उन्हें कोई पीड़ा नहीं होती। अंतकाल में मात्र छाँक व्या अभाई आने पर वे सखपके प्रणा छोड़कर सीधर्म स्वर्ग में जाते हैं।

हे कैरागी पाठक । तुम तीर्थंकर जैसे उत्तम पुरुषों का जीवन चरित्र पढ़ रहे हो; उसमें पुण्यफलरूप से भोगामूमि के भोगों का या स्वर्गलोक के कैभव का जो वर्णन है वह कोई उसमें राग कराने हेतु नहीं है, पर्तु पुण्यफलक्ष्य ऐसे भोगों में भी आत्मा का सच्चा सुख नहीं है-ऐसा समझाकर उनका मोह पुड़वाने के लिये तथा आत्मा की बीतरागी धर्म की साधना में लगाने के लिये यह वर्णन है। सर्व जीन-उपदेश का अतिम साम तो यही है कि -

> ''तेची न करवो राग जरीये क्यांच पण मोक्षेच्छुओ, बीतराग धार्डने अे रीते ते मध्य मजसागर तरे।''

अज्ञान से तू ऐसे पुण्यफल की या राग की इच्छा मत करना-बोकि संसार में परिभ्रमण कराता है; राग और ज्ञान की पित्रता का भेदज्ञान करके तू आत्मस्कमाव के सुखको ही अनुभव में लेना,-बोकि संसार से फड़ाकर सिद्धण्ट की प्राप्ति कराता है।

अपने चरित्रनायक तीर्थंकर शान्तिनाथ का जीव-जोकि पूर्वभव में श्रीषेण राजा था-वह इस भोगभूमि में उत्पन्न हुआ है .ट्रसरे तीन जीव भी उसके साथ उत्पन्न हुए हैं। असक्य वर्षों तक भोगभूमि में रहने के पश्चात् आयु पूर्ण होने पर वे चारों जीव सीधमें स्वर्ण में उत्पन्न हुए।

भगवान शान्तिनाथ : पर्वभव १० वाँ सौधर्मस्वर्ग में श्रीप्रभ देव

- 🛎 राजा श्रीवेण (भावी शान्तिनाथ) का जीव श्रीप्रभ देव हुआ।
- का रानी सिंहनन्दिता का जीव उसकी देवी विद्याराभा हुई।
- 🕱 रानी अनिन्दिता (भावी चक्रायुधगणधर) का जीव विमलप्रभ देव हुआ।
- 💥 ब्राह्मणकन्या सत्यभामा का जीव उसकी शुक्लप्रभा देवी हुई।

स्वर्गलोक में वे चारों जीव जिनभक्ति काते थे, जिनेन्द्रदेव के पंचकत्याणक मे जाते थे, समवसरण में किनवाणी सुनते थे, तथा मेह-नन्दीक्षर आदि की बाजा करते थे और स्वर्गलोक के दैवी वैभव का भोग करते थे। अभी तक वे सम्ययदर्गन प्राप्त नहीं कर पाये थे। असंख्य क्वीं तक देवलोक्ष के दिष्यवैभव में एकतर भी अन्त में तो वे चारों देवलोक से पदाम्ह हुए, क्योंकि पुष्प भी अमुख एवं असारण है, उसका करन नित्य नहीं रहता। सिद्धापद ही जीवका प्रवाद है, संसार के शेष सर्वयद अमुख हैं।

वेबलोक से निकलकर, वे चारों जीव भरतक्षेत्र में उत्पन्न हुए:-

- (१) राजा श्रीकेण (भावी तीर्थंकर) का बीव विक्याई पर 'अमिततेज' विद्याधर हुआ।
- (२) रानी अनिन्दिता (भावी गणधर) का बीव त्रिपृष्ठ वासुदेव का पुत्र 'श्रीविजय' हुआ।

- (३) रानी सिंहनन्दिता का जीख वह अमिततेष की पत्नी 'अ्योतिप्रभा' हुई। (श्रीविजय की क्लिन):
- (४) सत्यभामा का बीव वह अमिततेज की बहिन (और श्रीविजय की पत्नी) 'सुतारा' हुई।
   (सत्यभामा का पति वुष्ट कपिल भव में भटकते-भटकते 'अशनियोच' निश्चाधर हुआ।)

भगवान शान्तिनाथ : पूर्वभव ९ वाँ भारतीय में अधिततेज-विद्याध्य और सम्बन्ध-पादित

इस मध्यलोक में बान्बुद्वीप से लेकर स्वयंभूरमण समुद्र तक असंख्य द्वीप-समुद्र हैं; उसमें बीजीबीब अपना यह बान्बुद्वीप है, वह सर्व द्वीपों में बक्रवर्ती समान सुशोभित होता है। उसके मध्य में एक लाख योजन ऊँचा सुर्र्शन मेर है। उसके चार वनों की चार विशाओं में शाखत किताव्य हैं; इन्द्रावि देव तथा विद्याधर वहीं दर्शन-पूजन करने आहें। वहीं के पाण्डुक वन में अतिसुन्दर सिद्धविश्ला समान चार दिव्य शिलाएँ हैं; उस पाण्डुक शिलापर भरत-ऐत्यत तथा विदेहक्षेत्र के अनन्त तीर्थकरों का अन्याधिषेक इन्द्रने किया है. इसलिये वह पाचन तीर्थ है।

उस मेक्पर्वत की दक्षिण दिशा के छोर पर अपना यह भरतक्षेत्र है। इस भरतक्षेत्र में २४ तीर्षेकर, चक्रवर्ती तथा मोक्षगामी जीव उत्पन्न होते हैं। भरतक्षेत्र के पूर्व-पश्चिम छोर पर बीच में वैताक्का-विजयाद्धंपर्वत पर उत्पर श्रेणी में ६० और दिक्षण श्रेणी में ५०-इस प्रकार कुल ११० अति सुन्यर नगरियों हैं, जिनमें विद्याधर-मनुर्चों का वास है; वे जैनधर्म के उपासक हैं; वहीं विद्यामी नहीं बसते और सद्य सुकाल वर्तता है। जब छठवें आरे में भरतक्षेत्र के अन्य समस्त भागों में महाप्रत्य होगा तब भी विजयाद्धंपर्वत के उत्पर की नगरियों ज्योंकी त्यों शास्त्रत होगी। वहीं एक शास्त्रत जिनमन्दिर भी हैं, वहीं के मनुष्य सदा जिनमूजा, शास्त्र स्वाध्याय तथा पात्रदान करते हैं। वहीं अनेक मुनिबर भी विचरते हैं।

उस विजयार्द्ध पर रथनुपुर-चक्रबाल नामकी एक सुन्दर नगरी है। अपने चरित्रनायक पगवान शान्तिनाथ (श्रीषेण राजा) का जीव स्वर्गलोक से चयकर उस नगरी में 'अमिततेज' नामका विद्याधर हुआ। उस काल भरतक्षेत्र में ११ वें तीर्थंकर का शासन चल रहा था।

उस रथनुपुर नगरी में 'ज्वलनबटी' नामक राजा थे। वे जैनधर्म के प्रेमी साव्यवृष्टि और चरमशरीरी थे। उनका पैत्र 'अमिलतेब।'

क्का राजा ज्वलनजदी का अर्ककीर्ति नामक गुणवान पुत्र था; वह अर्ककीर्ति का विवाह पोदनपुर के राज्युमार त्रिपुड वासुदेव (महावीर का बीवा) की बहिन ज्योतिमाला के साथ हुआ था। उन अर्ककीर्ति-ज्योतिमालाका पुत्र अमिततेज; उसका विवाह मामा त्रिपुड की पुत्री ज्योतिप्रभा के साथ हुआ था।

इस यह त्रिपृष्ठ ही महानीर प्रमु का जीव (पूर्व के १४ वें भवमें) है और अभिततेज वह शान्तिनाथ भगवान का जीव (पूर्व के ९ वें भवमें) है;-इस प्रकार दोनों तीर्यंकरां के जीव उस भवमें मामा-भान्जा, (अथवा तत्कालीन रीति के अनुसार बसुर-जमाई) थे।

कि विपृष्ठ के पुत्र 'श्रीकियय' (को कि भावी शानितनाथ के भाई चक्रायुप गण्यत का बीव है) के साथ अभितितेय की बहित्र 'हुनारा' का विवाह हुआ। (अभिततेय के जीव ने पूर्वभव में सत्यभामा ब्राह्मणी के प्रति वास्सल्य विद्यावा था, इसलिये इस भव में वह उसकी बहिन हुई।) अभितातेज की बहित का विवाह श्रीविजय से हुआ और श्रीविजय की बहितका अभितितेज से,-इस प्रकार बारह भव तक माथ रहनेवाले वे दोनों (तीर्थंकर-गणभर के) जीव इस नौवें पूर्वभक्ष में परस्पर बहतोई थे। (श्रीविजय वे ऋषभदेवकी वास्तारप्पर के थे और अभिततेज नीम-विनिध्नि विधायर की अग्राप्तप्रपात के थे जा परस्पर से दोनों कल का विवाह-सम्बन्ध बला आता था।)

ऐसे उस पुत्र-पीत्र के परिवार सहित महाराजा ज्वलनजटी विजयाई के विद्याधरों पर राज्य कात थे। राज्य का मशालन करते हुए भी वे धर्मालम आतमसाधना को नहीं भूतते थे। धर्मजीवन जीनेवाले उन महाराजा ज्वलनजटी के महाधाय से एकबार अगनन्दन तथा अभिनन्दन तमाके दो गगनगामी मुनिवर उनकी नगरी में पध्योर राजा ने अन्यन्त भरिकास से वहीं जाकर वन्दन के पछात स्तृति की-देव । आप स्त्राध्य के वीतरागी वैभवण सुष्य होना सुति की स्त्राध्य के वीतरागी वैभवण सुष्य होना सुति सुन्दि भी आपसे भेट करने के लिये लालायित है। हे प्रभी। आपका वीतरागी जीवन ही सुखी जीवन है। इस प्रकार राजाने स्तृति की और मुनिराजने उनको धर्मविद का आगोबांद दिया। राजाने सम्यक्तकसहित वत अंगीकार किये।

्ष्कबार महाराजा ज्वलनजटी राजस्था में बैठे थे। वहीं एक दूत समाजार लावा कि त्रिपृष्ठ वासुदेव के मिता (पोदनपुर के राजा प्रजापित) दीका लेकर मुनि हुए और केवलजान प्रगट करके मोक्ष प्राप्त किया है, वह मुक्कर राजा ज्वलनजटी वैराय को प्राप्त हुए और जगनन्दन मुनिराज के निकट मुनिदीका प्रहण कर ली: पक्षात ग्रद्धोपयोग इस केवलजान प्रगट करके वे भी मोक्षको प्राप्त हए।

तत्पश्चात, त्रिपृष्ठ वासुकेव तो मरकर सातवें नरक में गया; उसके भाई विजय बंतभद्र दीक्षा लेकर मोक्षको प्राप्त हुए, तथा अर्ककीर्ति (अमिततेज के पिता) भी वैराग्य प्राप्त काके दीक्षा लेव्य मोक्षको प्राप्त हुए। रक्यूप्र में तो अब अपने चित्रनायक 'अमिततेज' विद्याभयों के राजा बन गये, और पादन्पुर के राजा श्री विजय हुए। उन दोनों में परस्पर अति लोहे हैं, दोनों एक-दूसरे के बहनोई हैं और आठभव के पहात् वे तीर्थकर तथा गणभर होनेवालों हैं।

एक बार राजा श्रीविजय अपनी रानी सुतारा के साथ विमान में बैठकर वन विहार करने गये थे। वहीं उनका पूर्वभव का शत्रु कपिल-जोकि बर्तमान अशनियोग नामक बलवान विद्यापर राजा था, वह सुतारा पर मोहित होकर उसका अगररण कर ले गया। इससे अगितरेज तथा श्रीविजय विज्ञाल सेनासहित अशनियोग से युद्ध करने चले। अशनियोग भयभीत होकर भागा। उसके सद्भाग से ठीक उसी समय विजय बसभद्र मुनि-जोकि केवलिकप से विचर रहे थे वे-गयकुटी सहित वहीं पथारे। अशनियोगने उन भगवान की धर्मसभा में प्रवेश किया और प्रभुक्त स्थान से उसका वित्त शांत हुआ।

अमिततेज तथा श्रीविजय भी क्रोधाविष्ट होकर उसे मारने के लिये उसके पीछे दौड़े, परन्तु केवलिश्रमु की धर्मसभा में आते ही उनका क्रोध दूर तो गया। इस प्रकार प्रमु के समीप सबके परिणाम बिलकुल शात हो गये और परस्पर का बैरभाव भूल गये; उसी समय अशिनियोध की माता भी सुताराको लेकर बहाँ आ पहुँची और सुतारा को उसके पति को सींपकर अपने पुत्रके अपराभ हेतु क्षमायाचना की। अहा, बिनेन्द्रदेव के साश्रिप्य में कूर पगु भी बैरभाव छोड़कर शांत हो जाते हैं वहाँ मनुष्यों की तो बात ही क्यां!

प्रभु की परमशांत मुद्रा के दर्शन से सब अत्यन्त प्रसन्न हुए और सबने विजयप्रभु के समबसरण में बैठकर धर्मोपदेश श्रवण किया .(श्री विजय राजा वे त्रिपृष्ठ वासुदेव के पुत्र हैं; त्रिपृष्ठ वासुदेव के पार्ट विजयबलभद्र दीक्षा लेकर केवली हुए 🕅 )

विष्यध्यनि में प्रभुने कहा: है जीवो! आत्मा ज्ञानस्कर है, क्रोध उसका स्वभाव नहीं है। जीव का स्वभाव शांति एवं ज्ञान-आनन्दमय है। क्रोधादि कवायों द्वारा बीव की शांति का धात होता है। अंतर में चैतन्य परमतस्व है; उस स्वतस्व की महिमा का चिन्तन करने से क्रोधादि भाव शांत हो जाते हैं और सम्यवस्थादि भाव प्रगट होते हैं, भव्य जीव ऐसे सम्यवस्व को प्रगट करके भवदुःख से छूट जाते हैं और सिद्धिसख प्राप्त करते हैं।

अभिततेज (जो कि पाणी तीर्षकर है) को प्रभु का उपदेश सुनकर अंतर्भुख दृष्टि जागृत हुई. . उसकी खेतना एकदम गांत होकर कवायों से भिन्न हो गई और अंतर में अपने परमात्मतत्त्व का अनुभव करके उसी समय उसने अपूर्व सम्यन्दर्शन प्रगट किया। अहा, आठ चव पूर्व एक तीर्षकर की आत्मसाधना प्राप्तम हुई।

श्रीविजयने भी उसी समय सम्यग्दर्शन धारण किया। यहाँ से अपने सरिवनायक (शानितास तीर्थंकर तथा उनके भाई खकायुग गणधर) का धर्मसाधनामय मंगल जीवन प्रास्था होता है। धन्य वह सम्यक्त्व जीवन! सम्यक्त्व-प्राप्ति से उनको मोक्षप्राप्ति जैसा महान सुख हुआ।

तर्पञ्चात, सम्यवस्वप्रार्पित से जिनके चैतन्यप्रदेशों में अपूर्व आनन्द सांगे उक्ष्म रही हैं और जिन्होंने देशवत धारण किये है-ऐसे उन अभिततेज विद्याध्य को अपने पूर्वभव जानने की विज्ञासा हुइ। इसलिये उन्होंने विनयपूर्वक पूछा-हे सर्वक्रदेव! मुझे और इस श्री विजय को एक दूसरे के प्रति परम स्नेह क्यों है? तथा इस अशनियोषने मेरी बहित (मृतारा) का अपहरण क्यों किया?

भगवान ने दिव्यध्वति मे उनके पूर्वभव बतलाये -

क्ष है अमिततेज । पूर्व भव मे तू श्रीचेण राजा था; वहीं आत्महत्या से मरकर, पात्रदान के पुण्य से भोगामृमि मे उत्पन्न हुआ, पछात् श्रीप्रभ देव और वहीं से यह अमिततेज हुआ है।

अंतर श्रीविजय का जीव पूर्वभव में तेरी (श्रीकेण की) अनिन्दिता रानी थी; धोगभूमि में भी वह जीव तेरे साथ था, देव के भवमें भी वह तेरे साथ विमलप्रभ देव था; और वहाँ से तेरा स्नेही (बहनोई) श्रीविजय हुआ है।

ती बहिन मुंतारा पूर्व में सत्यभामा नामकी ब्राह्मण कन्या थी; तब यह अगनियोध का जीय उसका पति (किप्पल) था, परन्तु सत्यभामा उसे छोड़कर तेरी (श्रीषण की) गरण में आ गई थी। वह सत्यभामा पात्रदान का अनुमोदन करके भोगभूमि में तथा स्वर्गलोक में तेरे साथ ही थी...वही यहाँ पूर्वभव के स्नेह के कारण तेरी बहिर हुई है।

पूर्वभव के मीह के कारण अशनियोष ने सुतारा का अपहरण किया था; परन्तु अन्त मे तुझसे भवभीत होकर वह यहाँ (धर्मसभा मे) आया; उसके पीछे तू भी यहाँ आया और सम्यन्दर्शन प्रान्त करके मोक्ककी साधना प्रारम्भ की।

इस प्रकार पूर्वभव बतलाकर केवली प्रभुने कहा: हे अमिततेव! अब आत्मसाधना में उन्नति करते-करते ९वें भवमें हुम्हारा आत्मा भरतक्षेत्र में पंचामक्रकर्ती तथा १६ वी तीर्थंकर होकर मोक्ष प्राप्त करेगा...और तब यह न्नीविवय तुम्हारा भाई होकर चक्रावुध गणधर होगा। अब शेष भवों में वह तुम्हारे साथ ही साथ रहेगा।

अहा, केवली प्रभु के श्रीमुख से अपने तीर्थकर पद की और मोक्ष की 'आज्ञा' सुनकर राजा

अभिततेज अतिराय आनन्द में निमप्र हो गये और मानो वर्तमान में ही उन्हें अधिहतपद की विभूति प्राप्त हो गई हो इस प्रकार सतृष्ट हुए। अपने गणपद पदकी बात सुनकर श्रीविजय को भी महान आनन्द हुआ।

अशनिया को अपने पूर्वभव की कथा सुनकर जातिस्मरण हुआ और बैराम्य प्राप्त करके उसने दीका ले ली। सुतारादेवी तथा ज्योतिप्रभा भी अपने पूर्वभव सुनकर संसार से विश्वक हो गई और दीका लेकर आर्थिका कर गई। इस एकार सब बीजों ने केवली प्रभ के उपवेश से आत्महित किया।

अपने चरित्र अभिनेता अमिततेज और श्रीविजय दोनों ने अपूर्व सम्यादर्शन द्वारा चैतन्यनिधान प्राप्त किसे और नेपालन अमिताम करके अपनी-अपनी नार्ग में सीटे।

अब राजा अमिततेज के अंतरंग जीवन में, एक महान परिवर्तन हो गया। 'दास भगवन्त के उदास रहें जगत सीं'-ऐसा आदर्श आवक्जीवन वे जी रहे थे। विद्याधों की दोनों श्रेणों के स्वामी होने से वे 'विद्याधों की दोनों श्रेणों के स्वामी होने से वे 'विद्याधों की वक्जवाँ थे, तथापि इतने महान राजवेश्य में रहते हुए भी अपनी आत्मसाधान को काणधर नहीं धूलते थे। अनेक लोगों को प्रज्ञ उउता कि- 'क्या, ऐसे राजवैश्व में रहकर भी धर्म की साधना हो सकती है?' महाराजा अमिततेज का जीवन देखकर उनके इस प्रज्ञ का समाधान हो जाता कि-हीं, गृहस्य दशा में भी आत्मज्ञान के बलसे धर्मसाधना (मोक्षमार्ग) चलती रहती है; क्योंकि ज्ञानी की चेतना राग से तथा सयोग से अस्तिपर रहती है। महाराजा अमिततेज ऐसा धर्मजीवन जीते थे, और उनका वह

एक बार राजा अमिततेज तथा श्रीविजय प्राणीय तीर्यों की यात्रा करने निकले। वहीं एक शात उद्यान में अमरापुर तथा देवापुर मुनिराजों को देखा। अहा, वीतरागी आत्मतेज से प्रकाशित उन मुनिवरीं की शांतमुद्रा देखकर वे दंनों मुध्य हुए। मुनिराजने उनको सम्बग्दर्शन-ज्ञान-चारित्र का उपदेश दिया और तीर्थंकरादि महापुरुषों का चरित्र मुनाया।

तब श्रीविजयने अपने पिता त्रिपृष्ठ वासुदेव के पूर्वभव पूछे।

पुनिराज ने कहा-है भव्य, सुन! तेरे पिता इस चौचीसी में अन्तिम तीर्यंकर (महाबीर) होंगे।
पूर्वभव में बह जीव जक्षप्रदेवका पौत्र (मार्रीविकुमार) था, परन्तु उसे धर्म की प्रान्ति नहीं होने से,
दीर्वकाल तक संसार में भरक-भरककर नरक-निगोद के असंख्य भव किये। प्रशात विश्वनन्ति राज्वनार
हुआ, उद्यान के निमित्त से औरण भरक धर्म प्रान्त किया और पुनि हुआ; परन्तु भोगों के निवान
से धर्मप्रष्ट हुआ, और अनुक्रम से विपृष्ठ वासुदेव हुआ। वह तीन खण्ड की केष्ठ विभूति का धोत्ता था;
उसका वैभव अपार था; तीनों खण्डों के हबारों देव और सीलह हजार राजा उसकी सेवा करते थे; परन्तु
धर्मको भूलकर किया-भोगों की तीव्र लालसामं जीवन गैवाकर वह नरक में गया है और महा दुख भोग
रहा है। (नरक से निकरनकर अगले भवों में सिह होकर वह धर्म प्राप्त करेगा; फिर अनुक्रम से चक्रवर्ती
होकर अन्त में महावर्तीर तीर्थंकर होगा।

राजा श्रीविजय अपने पिता की तीन खण्ड की विभूति का वर्णन सुनकर आश्चर्यविकत हो गया और स्वयं भी धर्म के फल में ऐसी विभूति की लालासा करके उसका निदान बंध कर बैछा! ओरे! हाथ में आये हुए धर्म का अमृत छोड़कर उसने विषयों के विषकी बांछा की!

वहीं से पर आकर दोनों ने अनेक वर्षों तक राजसुख भोगा। उनके पुष्ययोग से एकबार पुन: वो सुनिराजों के दर्शन हुए। धर्मकथा के पक्षात मुनिराज ने कहा: हे भद्र! अब तुम दोनों की आयु का एक मास शेष है, इसलिये धर्मसाधना में विस्त लगाओं।

वह बात सुनकर अभिततेच तथा श्रीविजय दोनों दैराम्यधावना का चितवन करने लगे। यह

ग्रहीत-संस्थार-भोग अस्मिर और क्षणभंगुर हैं; उनमें सुख नहीं है; बैत-स्वरूच ही स्थिर अबिनाशी एवं सुख्यका बाम हैं। ऐसे चिंतन द्वारा कैरान्य में वृद्धि करके वे संसार से विरक्त हुए; दोनों ने अपने-अपने पुत्रों को राज्य सीमकर सिर्द्धकूट चैत्यात्म में वाकर महान चूवा की, वान विद्या और पक्षात् वहीं के बन्दनवन में नन्दन सुनिराज के निकट जिनदीका घारण कर ली। अन्त में, प्रायोग्यामन संन्यासपूर्वक शरीर का त्याग करके कहीं उत्पन्न हुए? वह अब देखें।

# भगवान शान्तिनाथ : पूर्वभव ८ वाँ : आनतस्वर्ग में

अपने चरित्रनायक तीर्थंकर शान्तिनाथ तथा उनके भाई वक्रायुध गणधर-दोनों बींब पूर्व नीवें भव में अमिततेज और श्रीविजय राजा थे; उन्होंने मुनि होकर संन्यासपूर्वंक शरीर छोड़ा और १३ वें आनतस्वर्गों में देव पर्याय में उत्पन्न हुए। उनके नाम रिवेचूल और मणिचूल थे। उस देवविमान में सी यीजन लग्बा, पवास योजन चींड़ा और पवहतर योजन ऊँचा रतमें अकृतिम जिनमन्दिर है और उसें १०८ जिन प्रतिमार्थ है। वहीं जाकर दोनों देवों ने जिनवियम की पूजा की। उस स्वर्ग लोक में आहर्यकारी वैभव थे; उन्हें अवधिक्षान तथा अनेक लक्ष्यियों थीं; वहीं प्रतिदिन नये-नये उत्सव होते थे। स्वर्गलोक में उन दोनों देवों ने पुण्य के फल में असख्य वचीं तक उत्तम देवी मुख धोगे; परन्तु वे पुण्यवेभव उन्हें तृप्त नहीं कर सके, मात्र आकुलता ही दी। अन्त में थक्कर वे मुख्य लोक में आने को तैयार हुए; वह अब देखें।

# भगवान शान्तिनाथ : पूर्वभव ७ वाँ विदेहक्षेत्र में अपराजित बलभद्र और अनन्तवीर्य वासुदेव

जम्बूद्वीप के विदेहसीत्र में वत्सकावती देश है, वहीं सदा अनेक केवली भगवत्त और मुनिबर विचरते हैं तथा जैनशासन का धर्मचक्र सदा चलता रहता है। वहीं के लोग जैनधर्म में तत्पर हैं और स्वगं के देव भी वहीं धर्मश्रवण करने आते हैं। उस देश की प्रभावती नगरी में धर्मत्या स्मित सगर महाराजा राज्य करते थे। अपने कथानायक 'तीर्थंकर-गणघर'-यह नेतों जीव (रिवचूल देव तथा मणिचूल देव) स्वर्गलोक से निकलकर उन राजा के पुत्र हुए; उनके नाम-अपराजित और अनन्तवीर्थ थे। वे अपने साथ महान पुण्य लेकर आये थे इसलिये वे बलदेव-वासुदेव हुए।

राजा स्मित सागर दोनों पुत्रों को राज्य सींपकर संसार से विरक्त हुए और स्वयंग्रभ जिनेन्द्र के निकट दीक्षा लेकर पुनि हो गये; परतू एक बार प्ररोजन्दिक की दिव्यविधुति 'खबर उन्होंने उसका निदान निज्या, इसलिये जारिक से भ्रष्ट होकर पुण्य को अति अल्प कारके, मुख्य के पद्धार प्रस्पेन्द्र हुए। असेर । निवान वह वास्तक में निन्दीय है जोकि जीव को प्रारं से भ्रष्ट कारके स्पत्ति में भ्रमण करतात है।

यहीं प्रभाकरी नगरी में अपराजित तथा अनताबीर्य के राज्यवैभव में दिन-प्रतिदित वृद्धि होने लगी। उनकी राज्यतभा में बर्बरी और जिलाती नामकी दो राजनतीकरी थीं; वे देशविदेश में प्रख्यात थीं। उन दिनों शिक्सनिदर नाम की विद्यासर नगरी में राजा दीमतारी राज्य करता था; वह प्रति वासुदेव था; उसने तीन खण्ड पृथ्वी औत ती थी और उसके शाखभण्डार में एक दैवी बक्र उत्पन्न हुआ था। उस दिमतारी राजाने यो नतीकरों की प्रशंसा सुनी; उसने बलदेव-वासुदेव को आदेश दिया कि दोनों नतींकरी मुझे सींग वो और मेरी आज्ञा में रहकर राज्य करो। दोनों भाइयों ने युक्ति सोची; वे स्वय ही नतंकी का रूप धारण करके दिमतारी के राजमहल में गये और उसकी पुत्री कनकश्री का अपहरण कर ले गये।

कनकार्थी के अपहरण की बात सुनते ही राजा दमितारी सेना लेकर उन दोनों के साथ युद्ध करने गया। वह जब किसी प्रकार जीत नहीं सका तब उसने अपना दैवी चक्र अनन्तवीर्यको मादने के लिये उस पर फेका, परत् अनन्तवीर्य के पुण्यातिगय के कारण वह चक्र उसके निकट आते ही शांत हो गया और उसटा उसका आज्ञाकारी बन गया। अनन्तवीर्य ने क्रोपणूर्वक उस चक्र द्वारा दिनतारी का शिरच्छेद कर, दिया। और। उसीके चक्रने उसीका वध कर दिया। माकर वह नत्क मे गया। [दिनतारी प्रति वासुदेव के पिता कीर्तिधर मुनि हुए थे और केवलज्ञान प्रगट करके अरिहंत रूप में दिवस रहे थे। और, पिता तो केवली हुए और पुत्र नरक में गया। पुत्री कनकारी अपने दादा कीर्तिधर भगवान के समबसरण में अपने पूर्वभव जानकर, संसार से विरक्त होकर आर्थिका हुई और समाधिमरण करके स्वां में देवीकर से उत्पन्न हुई।]

अपराजित और अनत्तवीर्य दोनों भाई (अर्थात् ग्रान्तिनाथ तीर्थंकर तथा चक्रायुध गणधर के जीव, पूर्व के सातवे भव में) विदेहक्षेत्र में बलदेव-वासुदेव रूप में प्रसिद्ध हुए। हजारों राजा तथा देव उनकी सेवा करते थे; तीन खण्ड की उत्तम विभूति उन्हें प्राप्त हुई थी, अनेक देवी विद्यार्ए भी उनको सिद्ध थी। यह सब जिनधर्म की सेवा-भक्ति का फल था। शास्त्रकार कहते हैं कि-हे भव्य जीवो। तुम मोक्षके हेतु जैनधर्म की उपासना करो। अक्त, जैनधर्म की उपासना करो। कहते वीच में स्वार्गिदकी तो गिनती ही क्या।

विदेह क्षेत्र की प्रभाकरी नगरी में बलदेव-वासुदेख सुखपूर्वक तीन खण्ड का राज्य करते थे। एक बार अपराजित बलदेख की पुत्री सुमतिदेवी के विवाह की तैयारियों बल रही थीं, अति भव्य विवाह-मण्डप के बीच सुमति कुमारी सुन्दर गृगार सजकर आयी थीं कि इतने में आकाश से एक देवी उत्तरी और सुमति से कहते लगा-हे सखी। सुन, मैं तेर हितकी बात करती हैं। में स्वार्ग को देवी हैं, यू भी पूर्व भव में देवी थीं और हम दोनों सहितयी थीं। एक बार हम दोनों साथ नन्दीश्वर जिनालयों की पूजा करते गये थे। पात्रात हम दोनों ने मेह जिनालय की भी वन्दना की, वहीं एक कदिधारी पुनि के दर्शन किये और धर्मोंपदेश सुनकर हमने उन सुनिराज से पूछा कि है स्वारों। इस सतार से हम दोनों की मिक कब होगी?

पुनिराज ने कहा-तुम चीथे भव में भोक्ष प्रान्त करोगी। देवी कहने लगी-हे सुमिति। यह पुनकर हम योनी अति प्रसन्न हुए थे और हम दोनों ने मुनिराज के समझ एक-दूसरे को वधन दिया था कि-हम में से जो पहले महुष्य लोक में अवतरित हो, उसे दूसरी देवी संबोधकर आत्महित की प्रेरणा दे, इसलिये हे सखी! मैं स्वर्ण से उस कन का पालन करने आयी हैं। सू इन विषय-भोगों में न पड़कर संयम भारण कर और आत्महित कर ले!

विवाह-मण्डम के बीच देवी की यह बात सुनते ही भावी तीर्थकर ऐसे बलदेव की बीरपुत्री सुमित को अपने पूर्वभव का स्मरण हुआ और वैराग्य को प्रान्त हुई; उसने अन्य सात सी राजकल्याओं के साथ विनयीका ग्रहण की और आर्थिका व्रत का पालन करके, सीपर्याय छोड़कर उस सुमित का जीव १३ वें स्कों में देव हुआ।

अचानक विवाह-मण्डप में ही राजकुमारी को 'विवाह के समय वैराम्य' की घटना से खारी और

आक्षर्य फैल गया। बलभद्र का चित्त भी संसार से उदास हो गया। यद्यपि उनको संयम भावना जागृत हुई, किन्तु अपने भ्राता अनन्तवीर्य के प्रति तीव स्तेत के कारण वे-संयम धारण न कर सके। ऐसा महान देशम्य प्रसंग प्रत्यक्त देखकर भी अनन्तवीर्य बासुवेवके (पूर्व कारण के निदानवंध के निष्या संस्कार वश) किंचिंत भी बैराग्य नहीं हुआ; उसका जीवन दिन-रात विवय-मोगों में ही आसक्त रहा। तीव्र विवयासके के कारण सदा आर्म-ग्रैंड च्यान में वर्तता हुआ वह पंचयरोही को भी भूल गया। अरे, जिम धर्मानुता के कारण वह ऐसे पुण्यभोगों को प्रान्त हुआ था, उस धर्म को ही वह भूल गया था! अरेने भाई के साथ अनेकों बार वह प्रभु के समवसरण में भी जाता था और धर्मेंग्देश भी सुनता था; परन्तु उसका वित्त ती विवय-भोगों से रंगा हुआ था। और रे! जिसका वित्त ही मैला हो उसे परमात्मा का संयोग भी क्या कर सकेगा? तीव्र आसम्भ परिग्रह के कलित भाव के कारण वह अनन्तवीर्य रीट्रध्यानपूर्वक मतदा सर संगाग?

नरक में उत्पन्न होते ही वह अर्धचक्रवर्ती का जीव महाभयकर बिल मे से औंधे सिर नीचे की कर्कशभूमि पर जा गिरा। नरकभूमि के स्पर्शमात्र से उसे इतना भयकर द ख हुआ कि पुनः पाँचसाँ धनुष उपर उछला और फिर नीचे गिरा। उसे असह्य शारीरिक बेदना थी; उसे देखते ही दसरे हजारो नारकी मारने लग गये। ऐसे भयकर दुःख देखकर उसे विचार आया कि और, मैं कोन हूँ? कहाँ आकर पड़ा हैं? मुझे अकारण ही इतना दु:ख देनेवाले यह क्रूज जीव कीन हैं? मुझे क्यों इतनी भयकर पीड़ा दी आ रही है ? और रे। मैं कहाँ जाऊँ ? अपना दु:ख किससे कहें ? यहाँ कौन मुझे बचायगा ? भीषण ताप और भूख-प्यास के कारण मुझे मृत्यु से भी अधिक वेदना हो रही है, मुझे बहुत प्यास लगी है, लेकिन पानी कहाँ मिलेगा? इस प्रकार दुःखों से चिल्लाता हुआ वह जीव इधर से उधर भटकने लगा। वहाँ उसे कुअविधिजान हुआ और उसने जाना कि-ओर, यह तो नरक भूमि है; पापो के फलसे मैं नरकभूमि में आ पड़ा है और यह सब नारकी तथा परमाधामी असूर देव मुझे भयकर दृख देकर मेरे पापों का फल चखा रहे हैं। अरेर दुर्लभ पुनष्यभव विषयभोगों में गैवाकर मैं इस घोर नरक में पड़ा है। मुझ मूर्ख ने पूर्व भव में धर्म के फल में भोगों की चाह करके सम्यक्तव रुपी अमृतको ढोल दिया और विषसमान विषयों की लालसा की। उस भूल के कारण मुझे वर्तमान में कैसे भयंकर दुःख भोगना पड रहे हैं। अरेरे, विषयों में से सुख तो मुझे किंचित नहीं मिला, उलटा उनके सेवन से दृःखों के इस समुद्र में आ पड़ा है। बाह्य विश्वयों में सुख है ही कहीं? सुख तो आत्मा मे है। अतीन्द्रिय आत्मसुख की प्रतीति करके मैं पुन: अपने सम्यक्त्य को ग्रहण करूँगा, ताकि फिर कभी ऐसे घोर नरकों के दुःख नहीं सहना पड़े। -इस प्रकार पद्याताप सहित नरक के पोरातियोर दु:खों को सहन करते हुआ वह अनन्तवीर्य का जीव (भावी गणधर का जीव) अपनी असख्यात वर्ष की नरकायुका एक-एक पल बड़ी कठिनाई पूर्वक रो-रोकर व्यतीत कर रहा था। ओर, उसके दु:ख का अल्प वर्णन लिखते हुए भी कैपकैपी आती है तो वह दु:ख सहन करनेवाले की पीड़ा को तो हम क्या कहें? वह तो वही बेदे और केवली प्रभु ही अपनें।

अब, इस ओर प्रभाकरी नगरी में अपने धाता अनताबीय वासुदेव की अधानक मृत्यु हो जाने से अपराजित बलभद्र को तीच्च आधात लगा। 'मेरे भाई की मृत्यु हो चुकी हैं -ऐसा स्वीकार करने को उसका मन तैयार नहीं था। यद्यपि स्वात्मतस्व के सम्बन्ध में उस समय उनका ज्ञान जागृत था, परन्तु वे भ्रातृपनेह के कारण प्रतक को जीवित मानने की परतेष सम्बन्धी भूल कर बैठे। वे अननतवीर्य के मृत शरीर को कन्धे पर उठाकर इधर-उधर घूमते फिरं; उसके साथ बात करने की तथा खिलाने-पिलाने की चेहाएँ कीं। उदयभाव की विविध्तता तो देखों!...कि-सम्पक्त की पूर्मिका में स्थित एक पावी तीर्यंकर स्वयं भावी गणधर के मृत शरीर को लेकर छठ पाठीन तक फिरते रहे, किन्तु धन्य हैं उनकी सम्पक्त-चेतान को...,असने अपने आत्मा को उस उदयभाव से भिन्न का भिन्न ही रखा! भाष्यमा से उसी काला उन बलमप्रजी को यशोधर पुनिशाव का समागा हुआ; उन्होंने बैतन्यत्तव का अद्भुत उपदेश देकर कहा कि-हे राजन्। तुम तो आत्मतत्त्व के ज्ञाता हो। इसिलये अब इस बन्धुपोह को तथा शोक को छोड़ी और संयम धारण करके अपना कल्याण करो। छह भव के पछात् तो तुम भरत क्षेत्र में तीर्यंकर होगं; यह मोहासकिर्ण चेहाएँ तुम्हें शोभा नहीं देती; इसिलये अपने बिल को शांत करो और, उपयोग को आत्मप्रयान में लगाओं।

मुनिराज का उपदेश सुनते ही बलदेव को वैशाय उत्पन्न हुआ; उनकी चेतना चमक उठी-ओर! किसका शरीर और कीन भाई? जहीं यह शरीर ही अपना नहीं है वहीं दूसरा कीन अपना होगा!

#### ''नधी मोह ते मारो कंई, उपयोग केवल ओक हैं।''

और, मैंने मोहचेष्टा में व्यर्थ ही समय गैवा दिवा-ऐसा विचार कर उन्होंने दीक्षा ग्रहण कर ली। दीक्षा लेकर उन अपराजित मुनिराज ने अपना मन आत्मसाधना में ही लगाया, और अंत समय में उतम ध्यानपूर्वक शरीर त्यागकर वे महात्मा १६ वे अच्युत स्वर्ग में इन्द्र हुए।

# भगवान शान्तिनाथ : पूर्वभव छठवौँ अच्युतस्वर्ग में इन्द्र

अपने चरित्रनायक भगवान शानितनाथ जो अपराजित बलभह थे और पहात् मुनि दौषा लेकर समाधिमारण करके अच्छुत स्वार्ग में इन्द हुए, उनके अवतरित होते हो स्वर्णलोक में मालवाद्य बजने लगे। देव देवियों उन्हें बन्दन करके आदा सरकार काने लगे। वहीं की आहर्यजनक निभृति देवकर भी उन्हें आहर्य नहें बन्दन करके आदा सरकार काने लगे। वहीं की आहर्यजनक निभृति देवकर भी उन्हें आहर्य नहीं हुआ; क्योंकि वे जातते थे कि ही पूर्वपाद में आत्मा की आराभ्या की है और वह आराध्या करते हुए साथ में जो राग शेष रह गया उनका यह फल है; इस कैभव का एक रजकण भी में आत्मा का नहीं है, सब कुछ पुत्रसे पित्र ही है...इस प्रकार निर्मोंह रूप से धर्म की महिलापूर्वक सर्व प्रकार करें। इस हिल्ला के विराज्यान विजयतिम की भित्र सहिल पूर्वा की और प्रहात इन्हर्य स्वीकार किया। ऐसा करके उन्होंने अपने ऐसा भाव प्रगट किया कि-हे बिनदेव हमें यह स्वर्गविभव इह कर हो है, हमें तो आप कैसा बीतरागी आरावभित्र हह है। आहर्यकारी इन्हर्लोक के कैभव में भी लुभाना नहीं-यह कोई समारण बात है? नहीं, यह तो अस्पापण बात है। आहर्यकार की अर्यभुतता को जाननेवाले भगवान शानितगण जैसे सम्बर्ग्य हो सह तो अस्पापण बात है। आहर्यकार की अर्यभुतता को जाननेवाले भगवान शानितगण जैसे सम्बर्ग्य हमाराण वात है। यह कर सकते हैं।

उन अच्युत इन्द्र को महान अविधिक्षान तथा विक्रियादि क्राह्मियाँ शी...वे बारम्बार तीर्धकरों के पंचकल्याणक में जाते, भव्य इन्द्रसभा में सम्यादर्शन की चर्चा करके उसकी अपार महिमा प्रगट करते और चारित्रदशा की भावना भाते।-इस प्रकार सुखपूर्वक स्वर्ग की आयु व्यतीत करते थे।



और, बीबनभर तथा भव-भवान्तर से साथ एडनेवान्तर तथा भविष्य में भी तीर्वंबन-गिर्मेर एक स्था में आर दूसरा नरक में! उसका नरक-नुख देखा नरक में! उसका नरक-नुख देखा को आगे बहाने से पूर्व उस अन्तरावीर्य के जीव को नरक से बाहर लायें और स्था में दोनों भाष्ट्रमें का मिलाप करा में



पहले हम पढ़ बुके हैं कि अपराजित और अनन्तवीर्थ के पिता स्मितसागर दीक्षा लेकर पुनि हुए थे और निदान बन्ध करके धरणेन्द्र पर्याय में उपन्ने थे। एक बार उन धरणेन्द्र ने अवधिज्ञान से जाना कि पूर्वभव का मेरा पुत्र अनन्तवीर्थ मरकर नरक में गया है, इसिन्ये तुरन्त वे धरणेन्द्र उसे प्रतिबोधने के लिये नरक में पुट्ट । धरणेन्द्र को देखेत ही नरकि जीवों को आखर्य हुआ कि नर्य कोई प्रभावशाली देव हमें मारने के लिये नहीं किन्तु शान्ति प्रदान करने आये हैं,-ऐसा समझकर वे सब नारकी क्षणभर के लिये एक-दूसरे के साथ लड़ना झगड़ना छोड़कर धरणेन्द्र की बात सुनने को आदुर हुए।

धरणेन्द्र ने अनन्तवीर्य के बीव को सम्बोधते हुए कहा- है भव्य! इससे पूर्व के भवमें तू तीनखण्ड का स्वामी वासुदेव था और मैं तेरा पिता था। धर्मको भूलकर विषय-भोगों की तीव्र लालसा के कारण तुझे यह नरक मिला है। अब फिर से अपने आत्मा की सुरक्षा कर और अपने खोये हुए सम्यक्त्व-रत्न को पुन: प्राप्त कर ले। मैं धरणेन्द्र हूँ और तुझे प्रतिबोधने के लिये ही यहाँ आया है।

अहां, मानो नरक में अमृत पीने को मिला हो। नतद्नुसार धरणेन्द्र के बचन सुनकर उस नास्की जीव को महान शानित हुई। वह गद्दाद होकर हाथ बोहकर कहने लगा-हे तात। आपने इस नरक में भी मझे धर्मोपदेश क्यों अभून-पान कराके महान उपकार किया है। और, मनुष्यभव में मैं प्रिखण्डाधिपति या, और भिक्य में तीर्थंकर होनेवाले महान्या अपराचित बलदेव मेरे भाई आहर जीवन के साथी थे; उस काल जो मेरे साथ थे उनमें से अनेक जीवों ने तो मोश प्राप्त कर लिया, अनेक जीव स्वर्ण में गये और मैं यहाँ नरक में एका हूँ। पुण्यफल को भोगनेवाले तो कितने ही जीव मेरे साथी थे, अब इस पायफल को भोगने में कोई मेरा सहबर नहीं है, मैं अकेला ही पाय का फल भोग रहा हूँ—

जन्म-मरण एकहि कते, सुख-दु:ख वेदे एक; नरक गमन में अकेला, मोक्ष जाय जीव एका

यहीं अकेरना मेरा आत्मा ही शर्ण है।-इस प्रकार एकत्व भावना द्वारा अतरस्वभाव की गहराई में उतरकर उसने पुन: सम्प्रक्तव ग्रहण कर रिश्या...इतना ही नहीं, उस समय और भी अनेक नारकी बीब शान्ति एवं सम्प्रक्तव को ग्राप्त हुए...और अति उपकार बुद्धि से हाथ जोड़कर घरणेन्त्र को नमस्कार करने लगे। अपना प्रयोजन पूर्ण हुआ जानकर वे घरणेन्त्र भी अपने स्थान पर चले गये।

देखो तो सही, जीवों के परिणाम की विचित्रता! त्रिखण्ड का राजवैभव भोगने में अपराजित और अनन्तर्वार्य दोनो भाई साथ थे; तथापि एक तो विशुद्ध परिणाम के कारण स्वर्ग में गया और दूसरा संबत्तेशपरिणाम के कारण नरक में। नरक में भी पुन: सम्यक्तव प्राप्त कर लिया। दो भाइयों में से एक असंब्द्ध क्वाँ तक स्वर्ण में और दूसरा असंब्द्ध क्वाँ तक नरक में, तथापि गहरी अंतर्हृष्टि से देखें तो दोनों की सम्यक्ष्टि हैं, दोनों चतुर्थ गुणवास्थान वर्ती है और सम्यकत्व सुख दोनों को समान है। दोनों के संयोग में तथा उदयभाव में महान अंतर होनेपर भी स्वभावदशा की इस समानता को भेदबानी बीव ही जान सकते हैं; उदय और ज्ञानको जो भिन्न देख सकते हैं वे ही ज्ञानियों की अंतर्दशा को पहिचान सकते हैं।

अन्त में बह अनन्तवीर्ष का जीव सम्बक्त्य का पासन करते हुए नरक की घोर यातना से खूटकर भरतक्षेत्र में विद्याघरों का स्वामी मेपनाद राजा हुआ। एक बार वह मेपनाद मेहपर्वत के नन्दनवन में विद्या साथ रहा था; ठीक उसी समय अच्युतेन्द्र भी वहीं विजयन्तना हेतु आयं; उन्होंने मेपनाद को देखकर कहा-है मेपनाद। पूर्वभव में हम दोनों भाई थे; मैं अच्युतेन्द्र हुआ हूं, और तू नरक में गया था, वहीं से निकलकर मेपनाद विद्याधर हुआ। विषय-भोगों की तीव्र लालसा से दूने घोर नरक-दुःख भोगे; उनका स्माण करके अब सावधान हो; इन विषय-भोगों को छोड़ और संयम की आराधना कर! हुई सम्बायगंन तो है ही, चारित्र धर्म को अंगीकार कर! तुष्टा की अगर विषय-भोगों हारा त्रांत नहीं होती परनु चारित्रजल से ही शांत होती है; इसलिये तू आज ही भोगों को तिव्यलांजित देकर पारमेश्वरी विनवीक्षा धारण कर। यह दीका मोब की जननी है. विकासी पजा है भी करते हैं।

अपने भाई अच्छुत इन्द्र के पुँह में चारिष्ठदशा की अपार मिहंमा तथा कैराग्य का महान उपदेश पुनकर उस मेघनाद को जाति स्मरण हुआ; तुरन्त उसका चित्त संसार से बिरक्त हो गया और घर लौटने से पूर्व वहीं उसने एक मुनिराज के समीप वकापूषण एवं राज्यकुट आदि सर्व परिग्रह छोड़कर चारित्रदशा अंगीकार कर ली। 'चन्य मुनिरागा' इस प्रकार प्रशंसापूर्वक उसे कन्दन करके अन्युतेन्द्र अपने स्वर्ग में चले गये। (देखो तो सही, गुण का बहुमान! एक तीर्यंकर के आत्माने गणधर के आत्मा को वन्दन किया।)



भी गेपनाब धुनि आत्मच्यान पूर्वक विचर रहे थे। इतने में सुकच्छ नामके एक असुस्कृमार देवने उन पर उपसां किया। धरणेन्द्र को उपसमं का झान होते ही उन्होंने उस उपसमं को टाला और असुर को भगा दिया। अन्त में वे धुनिराज गांतभाव से समाधिमाण करके सोलहवे अच्युत स्वर्ण में प्रतीन्त्र हुए। इन्द्र तो शान्तिनाथ तीर्थकर का जीव और प्रतीन्त्र चक्राच्य गणपर का जीव-इस प्रकार तो मासते का प्रवान का प्रवान हुआ। अपने पूर्वभव के भाई, तथा भविष्य के भवके भी भाई की भेट होने से उस प्रतीन्त्र को अति प्रसत्नता हुई; उसने उनका बहुत उपकार माना। वे इन्द्र और प्रतीन्त्र दोनों असंख्वात वर्षों तक चैतन्त्र को अखण्ड साधनायुर्वक स्वर्ण होने अस्त अस्त कर से से प्रतीन्त्र दोनों असंख्वात वर्षों तक चैतन्त्र को अखण्ड साधनायुर्वक स्वर्ण होने असे हो हो। असे भाव से के से प्रतीन उनका भवी में भी साथ ही रहेंगे और आत्मासाधना में वृद्धि करते करते, तीर्थंकर-गणपर होकर, मोक्षपद प्रान्त करेंगे। [इम इस कथा द्वारा मोक तक उनके साथ ही रहेंगे।

भगवान शान्तिनाथ : पूर्व भव पाँचवाँ क्षेप्रकर-तीर्षकर के पुत्र बज्जायुध-जक्रवर्ती (शांतिनाथ का जीव) बज्जायध के पत्र सहस्रायध (बकार्यध गणधर का जीव)

जहा, खैतन्यस्म से भरपूर शांत बीवन जीनेवाले हे शांतिनाथ प्रघु! तीबंकर होने से पूर्व पीकर्षे तथा तीसरे दोनों अवतार में आप विदेहहोन में तीबंकर देव के पुन थे। दोनों बार स्वर्गालोक की इन्ह्रसभामें इन्ह्रने आपके उत्तम पूर्णों की प्रशंसा की थी और देव-देवी आपकी परीक्षा करने आये थे; तब जैनतस्वज्ञान एवं ब्रह्मचर्च में अप इतने अदिग थे कि देव थी आपको बिगा नहीं सके। शान-वैदाग्य की इहता के प्रेरक आपके जीवन की उत्तम घटनाएँ हम वैसे मुसुखु जीयों को भी आत्मसाधना हेतु उत्साहित करती हैं। यहाँ आपके जीवन की उन घटनाओं का आलेखन करवेके मंगल-अवसर पर आपशीको अपने हृदय में बिराजयान करके नमस्कार करते हैं...अहो, आपके मंगल-बीवन का आलेखन करते हुए हमें इतनी अपार प्रसन्नता होती है मानों आप स्वयं ही हमारे हृदय में बैटे-बैटे बोल

अपने ह्ययंबर स्मानान शानिनाब और उनके गणधर वे दोनों जीव छठवें पूर्वभव में अब्बुतस्वर्ण में इन्द्र तथा प्रतिन्द्र हुए हैं, वहीं से निकातकर जिस्स नगरी में तीर्यंकर के पुत्र-पीत्र रूप में अवतरित होनेवाले हैं उस पावननगरी में अपनी कथा प्रवेश करती हैं।

यह है जानबूरि के विदेहक्षेत्र में मंगलावती की की स्त्यसंचयपुर नगरी! जहाँ के महाराजा क्षेमंकर तीर्थंकर हाँ उस नगरी की शीधा का क्या कड़ना! जैनवर्ध्य के उपासक पुष्पकत बीव वहीं मिवास करते है और उच्च शिखरों से सुरोधित जिनसन्दिर हैं। वह 'सम्बर्धकथुरी' बाढ़ में तो किन मन्दिरों के शिखर पर जड़े हुए रानों के प्रकाश से शोधायमान है, और अंतरंग में, धर्मात्माओं के हदम में विद्यवान सन्ययदर्शनादि रानों से सुरोधित हो रही है। महाराजा होमंकर महापुण्यवान हैं, धीर-बीर हैं, शुद्ध सन्याहि हैं, अवधिकानी हैं, ज्यास्वारीर हैं और तीर्थंकर हैं।

उन क्षेमंकर महाराजा की महरानी कनकेमालां की कोख से शान्तिनाथ प्रयुक्त जीवने (पूर्वक अपराजित बलभद्र के जीवने) अञ्चलस्वां में से अवतार हिस्या...असका नाम वकायुप! [पद्यक, तुम्हें स्मरण होगा कि शान्तिनाथ प्रभुने पूर्व १२ वें भव में भी इस स्नसंबयपुर नगरी में ही 'मूक्तिक राजा' के रूप में अवतरित होकर राज्य किया बा।} वाह, स्नपुरी तो मानो तीर्यकर्तों की खान। विदेहकोत्र के कर्ममान कीर्यकर के सर भरतवेत्र के भावी तीर्यकर पुत्रकर में अवतरित हुए। वेस तो, वो साखात तीर्यकरों का मिलन नहीं होता, सन्तु एक तीर्यकर के सर्म वृक्त तीर्थकर का अवतार हुआ; इसलिये एक वर्तमान और एक भावी-ऐसे दो तीर्यकर-आत्माओं का पिता-पुत्र रूप में मिलाप हुआ।

अ पायी गुणधर कर जीव, बीकि पूर्व में असरिबितका भाई अन्तरीर्थ वासुदेव था, पखात सक में गया था और वहीं से निकलकर मेचनाद होकर अच्युतस्वर्ग में प्रतीन्द्र हुआ था, वह वहीं से निकलकर रन्ससचयपुरी मे जन्नापुध का पुत्र हुआ। उसका नाम सहस्रायुध। (भावी तीर्घंकर और गणधर वर्तमान मे पिता-पत्र हए।)

💥 उस सहस्रायुध का एक चरमशरीरी पुत्र था जिसका नाम कनकशान्ति।

इस प्रकार शान्तिनाथ प्रभु के जीवन में एकसाथ चार **पीढ़ियों के महापुढ़वों का जीव**न प**ढ़** रहे

- 8-
- (१) क्षेमकर महाराजा (विदेहक्षेत्र के तीर्थंकर-स्त्नसंचयपुरी के राजा)
- (२) उन क्षेमकर के पुत्र वजायुध कुमार (चक्रवर्ती; भावी तीर्थंकर शान्तिनाथ)
- (३) उन बजायुध के पुत्र सहस्रायुध (भावी गणधर चक्रायुध)
- (४) उन सहस्रायुध के पुत्र कनकशान्ति (जो चरमशारीरी हैं और केवलज्ञान प्रगट करके धर्मोपदेश द्वारा अपने दादाको भी वैराग्य का निमित्त होंगे।)

एक बार रत्नपुरी की राजसभा मे वे चारों महात्मा बैठे हैं। तीर्थंकर क्षेमंकर महाराजा पुत्र, पीत्र एव प्रतीत सहित शोभायमान हो रहे हैं; इतने में उस राजसभा में एक पण्डित आया...और आसर्यजनक घटना हुई। क्या हुआ ?-वह सुने।



[इन्द्रसभा में अन्रायुध की प्रशसा] और [देव द्वारा परीक्षा तथा स्तुति]

जब यहाँ रत्नपुरी में अद्भुत राज्यसमा भरी थी उसी समय अमस्पुरी में अद्भुत हन्द्रसमा चल रही थी; उसमें इन्न महराज ने बड़ायुभकुमार की प्रशंसा करते हुए कहा-'हे देवो! मैं मध्यत्नोक के एक धर्मात्म की बात कहता है सो सुनो! यह बात सुख देनेवाली तथा धर्म की महिमा में वृद्धि करनेवाली है। देखों, इस समय विदेहकोत्र की राज्यसंचयपुरी नगरी में तीर्थकर भावान की सेमेक्स महराज की राज्यसभा में उनके पुत्र बड़ायुध कुमार बैठे हैं, वे धी भरतकोत्र के भावी तीर्थकर है, महाबुद्धिमान है, अवधिकानी हैं, गुणों के सागर हैं, तस्वों के काता हैं, धर्मात्या हैं, सम्बन्धर्शन के नि:शंकताबि गुणों से शोधित हैं और जिनप्रणित तस्वार्थअद्धान में अडिग हैं...'' ऐसे अनेक प्रकार से इन्द्रने बज्रायुधकुमार की व्यति की।

इन्त्रसभा में बड़ायुध कुमार की ऐसी प्रशंसा सुनकर 'विकित शूल' नामका एक देव परीक्षा करने के लिये रानपुरी में आया और एकान्तवादी पण्डित का रूप धारण करके बढ़ायुध कुमार से पूछने लगा-'हे कुमार' आप जीवादि पदार्थी का विचार करने में चतुर हैं तथा अनेकान्त रूप बैनमत के अनुवायी हैं, परन्तु वस्तु या तो एकान्त क्षणिक तीती है अथवा एकान्त नित्य होती है। तो फिर यह बतलाहर्य कि-जीव सर्विधा क्षणिक है? या सर्वधा नित्य है?

उत्तर में बज्रायुधकुमार अनेकान्त स्वभाव का आश्रय लेकर अमृतसमान मथुर एवं श्रेष्ठ वचर्नो द्वारा कहने लगे- है विद्यान! मैं जीवादि पदार्थों का स्वरूप पक्षपातरहित कहता है; तुम अपने मन को स्थिर एकक्त लगे- हैं विद्यान! मैं जीवादि पदार्थों का स्वरूप पक्षपातरहित कहता है; तुम अपने मन को स्थिर एकक्त लगे- हैं कि विद्यान के अमृत नहीं पिया तभी तक तुम्हारी वाणी में एकक्तानावा रूप मिध्यात्य का विव आता है। अनेक्कान्त के अमृत का स्वाद लेते ही तुम्हारा मिध्यात्यरूपी विव उत्तर वायगा और तुम्हें तृपि होगी। सुने। जिन भगवान के अमृतसमान ववनों में ऐसा कहा है कि-जीवादि कोई पदार्थ सर्वथा सणिक नहीं है, और न सर्वथा नित्य हैं, क्योंकि वदि उसे सर्वथा सणिक माना जाय तो पुण्य-गण का फल्टा या बंध-मोक्ष आदि कुछ नहीं बन सकते, पुनर्जन्म नहीं बन सकता, विवापपूर्वक किये जानेवाले कार्य प्रकान-व्यापार-विवाहादि नहीं बन सकते, पुनर्जन्म महीं बन सकता, विवापपूर्वक किये जानेवाले कार्य प्रकान-व्यापार-विवाहादि नहीं बन सकते, आन-वारियादि का अनुद्वान या तपादि भी निष्मल जायोग, क्योंकि जीव कृषणिक होगा तो उन सक्वा कर की भीना भोगेगा? तथा गुरु हारा शिष्म को जानपाति या पूर्वजन्म के संस्कार भी नहीं हों। और प्रविचित्र जीविक सर्वथा नित्य माना जाय तो बप-मोक्षा नहीं बन सकेंगे, अज्ञान दूर करके ज्ञान करना या क्रोधादि की हानि या ज्ञानादि की वृद्धि नहीं बन सकेंगी, पुनर्जन्म भी नहीं बन सकेंगा; गति का परिवर्तन भी किस प्रकार होगा? इतिस्थे अविव सर्वथा नित्य भी नहीं है।

एक ही जीव एकसाध नित्य तथा अनित्य ऐसे अनेक स्वरूप है, (आत्मा इच्य से नित्य है, पर्याय से पलटता है।)-उसे अनेकान्त कहते हैं। उसी प्रकार जीवादि तत्त्वों में जो अपने गुण-पर्याय हैं उनसे वह सर्वथा अभिन्न नहीं है, तथा एकान्त से भिन्न भी नहीं है, अनेकान्त स्वरूप द्वारा ही सत्य की सिद्धि है। अनेकान्त यह अपृत है; इसलिये बुद्धिमानों को परीक्षापूर्वक अनेकान्त स्वरूप जैनध्ये का स्वीकार करना चाहिये; क्योंकि वही सत्य है। एकान्त नित्यपना या एकान्त क्षणिकपना बह्न सत्य नहीं है।

इस प्रकार बजायुध कुमारने वज्रसमान बचनों द्वारा एकान्सवाद के तकों को खण्ड-खण्ड कर दिया। विद्वान पंडित के वेश में आया हुआ वह देव भी बज्जायुध की विद्वता से मुख्य हो गया। मनमें असन होकर अभी विशेष परिवा के लिए उसने पूछा कि है कुमार! आयके बचन बुद्धिमतापूर्ण तथा विद्वानों को आनन्द देनेबारों हैं। अब. यह समझायें कि-

## क्या जीव, कर्मादिका कर्ता है? या सर्वधा अकर्ता है?

उत्तर में ब्रह्मायुद्ध ने कहा-बीव को घट-पट-शरीर-कर्म आदि परहव्य का कर्ता उपचार से कहा जाता है, वास्तव में जीव उनका कर्ता नहीं है। अशुद्धनय से जीव अपने क्रोध-रागादि धार्षों का कर्ता है, परन्तु वह कर्तापना छोड़ने योग्य है, शुद्धनय से जीव उन क्रोधादिका कर्ता नहीं हैं: वह अपने सम्यक्तवादि शुद्ध चेतनभावों का वास्तव में कर्ता है; यह उसका स्वभाव है। इस प्रकार जीव को

## विधान ने फिर पूछा-क्या जीव कर्म के फल का भोका है? या नहीं?

विदेह के वर्तमान तीर्थंकर की सभा में बैठे हुए भारत के भावी तीर्थंकर ने उत्तर दिया कि 'अशुद्धनय से जीव अपने किये हुए कभी का फल भोगता है; शुद्धनय से वह कर्मफल का भोतका नहीं है: अपने स्वाभाविक संख्वका ही भोका है।'

#### (देव-) जो जीव कर्म करता है वही उसके फल का मोक्ता है? या कोई दूसरा ?

(बजायुध) एक पर्याव में जीव शुभाशुभ कर्म को करता है और दूसरी पर्याव में (अधवा बूसरे अन्म में) उसके फलको भोगता है; इसलिये पर्याय-अपेक्षासे देखने पर जो करता है वही नहीं भोगता; और द्रव्य-अपेक्षासे देखने पर जिस जीवने कर्म किये वहीं जीव उनके फल को भोगता है; एक जीव के सख-ए-खको दसरा नहीं भोगता।

#### देवने फिर पुछा-जीव सर्वव्यापी महान है ? या तिक्कीके दाने जितना सक्ष्म है ?

बजायुप ने कहा-निश्चय से प्रत्येक जीव सदा असंख्य प्रदेशी है। केवली समुद्यात के समय वह सम्पूर्ण लोक में सर्वव्यापी हो जाता है (-जो मात्र एक समय ही रहता है।) उसके अतिरिक्त समय में छोटा-बड़ा जैसा शरीर हो बैसे आकारवाला होता है। उसका कारण यह है कि दीपक के प्रकाश की भीति जीवमें संकोच-विस्तार होने की शक्ति है, इसलिये वह शरीर के आकार जैसा हो जाता है। प्रत्यामा निर्माण की सर्वेच निरम्भाग शरीराहित जीव भी सर्वेचा निरम्भाग नहीं है तथा सर्वव्यापी नहीं है, परन्तु लगभग अनित्म शरीर-प्रयाण वैतन आकारवाला होता है।

अन्तमें उस परीक्षा करने आये देवने पूछा-हे कुँकरणी! यह बतलायें कि-क्या जीव स्वयं ज्ञान से जानता है? या इन्कियों से ?

बजायुभकुमारने कहा-हे बस्स। जीव स्वय ज्ञानस्वरूप है इसलिये वह स्वय जानता है: इन्द्रियों कहीं जोबस्वरूप नहीं है, गरीर और इन्द्रियों तो अबेतन-जब हैं; उत्तरे जीव भिन्न है। आहंहत एवं सिद्ध भगवन्त तो इन्द्रियों के बिना ही सबके जानते हैं; स्वानुषवी धर्मात्या भी इन्द्रियों के अवलान्वन बिना ही आल्या को अनुभवते हैं। इस प्रकार आला आसीन्द्रिय ज्ञानस्वरूप है।

-इस प्रकार आत्मा का स्वरुप भली प्रकार समझाकर अन्तमें वज्रायुधकुमारने कहा-जीवका तित्वपना-सणिकपना, बंध-मोझ, कर्तृत्व-मोक्तृत्व आदि सब अनेकान्त-नर्यो से ही सिद्ध होता है, एकान्तनवसे वह कुछ भी सिद्ध नहीं हो सकता। इसलिये हे भ्रष्य जीव! तुम अनेकान्तमय जैनक्यान्तमस सम्बद्ध श्रद्धा करके आत्मा का कल्याण करों!

-हस प्रकार पण्डित बेग में आये हुए उस देवने वो भी प्रश्न पूछे, उन सबका समाधान वक्रायुपकुमारते वही गंधीरता और दृढ़ता से अनेकानातुसार किया। धारत के भावी तीर्वीकरके श्रीमुखसे ऐसी पुन्तर धर्मवर्चा सुनकर विदेह के समस्त सभावन अति प्रस्तक हुए। उनके अनुतन्तरे वचन सुनकर तथा उनके तत्वार्थ श्रद्धान की दृढ़ता देखकर वह मिध्यावृष्टि देव भी कैन धर्म का स्वक्त समझकर सम्यावर्शन को प्रान्त हुआ और उसे हरना सन्तोव एवं प्रसनता हुई-धानो भोक्कक सिक्त पना खो।

पश्चात्, तुरना ही उस देवने अपना मूल स्वरूप प्रगट किया और स्वर्ण में इन्द्र हता की गई उनकी

ल्लंकर क्रम स्टार्स है एको । एके सारा करों की आयके सम्मनार में शंकर करके आयकी प्रीक्त की । अलाके वालय से प्रके कैनकार्य की शता को और येंद्र व्यवस्थान वाल्य कर किया। वसस्थि आपका सक्का महान उपकार है। आपका संस्थान उज्ज्वल है और आप भावी तीर्यंकर हो...' का प्रकार भिन्न-भिन्न तकता की क्लिक करके प्रकार परिक-स्थित उससे करती के सम्बद्धालय और वेश्वर सम्बद्धालयार का बाह्यान

असत. कमत में वे भर्मात्मा जीव भन्य है कि को सत्यवस्थाति निर्माल रहनों से विभवित हैं. इन्ह भी किनकी प्रशंका करते हों और देव आक्ष्म परीक्षा करें तथापि तत्वश्रदानसे को किसित भी सलायभान निक्र होते-ऐसे धर्मात्माओं के सम्बन्दर्शनादि गण देखकर ममकका ब्रद्ध उनके प्रति प्रमोद से उत्तसित होता k। भावी शानितमध्य ऐसे श्रीवकायधकपार का निर्मल तसकान जिजाम जीवों को अनकरणीय k।

उपरोक्त घटना के कुछ समय प्रधात, बजावधकमार के पिताश्री क्षेत्रंकर तीर्थंकर संसार से किस्क हए: वजायभक्तमार का राज्याभिषेक करके. बारह वैराग्य अन्त्रेखा के चिन्तनपर्वक से स्वयं वीक्षा लेकर मिन हुए। आत्यस्यान द्वारा अल्पकाल में केवलजान प्रगट बनके तीर्धंबन हुए और समवसरण में दिव्यस्त्रमि सारा भव्य जीवों को धर्मोपटेश देने लगे।

हता. अजारका महाराजा रत्नपति का शासन सत्या रहे थे: उनके शकारकार में असानक सहर्गनचक प्रगट हुआ, और कही खप्रस्पा विजय पाक्य अमेरि चक्रवर्ती पह पाप्त विद्या। पिताबी धर्मजकी तो पत्र राजसकी हरा। धर्म और पण्य होनों का कैसर उत्तम संयोग ! तथापि धर्मों के लिये एक साम है तो दसत नीरम

अब. उन सजायध चकवर्ती का पीत्र (-क्षेपंकर तीर्धंकर का प्रपीत्र) कनकशान्ति जोकि चरमशारीरी है. - वह एक बार परिवार सहित बनविहार करने गया। जिस प्रकार मिडी खोटते हुए राज्यप्रकार प्राप्त हो जाय. तटनसार उसे चनमें रत्नप्रथयन मनिराज के दर्शन १ए। उन मनिराज के निकट धर्मीपवेश सनकर वह कनककमार वैराग्य को प्राप्त हुआ और दीक्षा ग्रहण करने की तैयारी करने लगा। तब उसके दादा बजायध ने तथा सहस्रायधने कहा: बेटा अभी तुम्हारी आब छोटी है: अभी तम राजधोग भोगी: फिर हम जब दीक्षा लेंगे तब तम भी हमारे साथ दीक्षा ग्रहण कर लेना।

परन्त बैरागी कनककमारने कहा-हे दादाजी! हे पिताजी! जीवन का क्या भरोसा?...और मनुष्य भव के यह दर्शभ दिन विषय-भोगों में गैवा देना ममस्तको शोभा नहीं देता। ममस्त को यमराज का विश्वास किये बिना. बचपन से ही धर्म की साधना कर्तव्य है: इसलिये मैं तो आज ही वीक्षा लंगा।-ऐसा कारकार कनकशान्ति ने वनमें आकार जिनदीका से सी। वे कनक मनिराध विद्याध्य के अनेक उपसर्गी में भी आत्मध्यान में अहोल एकर अल्पकाल में केवलजान को प्राप्त हुए।

अपने पीत्र को केवलजान होने के समाचार सनते ही अति आनन्तित होकर बखायध चक्कली ने 'अपनन्द' नाम की गंभीर भेगा बजवाका उत्सव किया और स्वयं धामधम से उन जिन्साज की करवा-पत्ना के लिये नवे। बारी स्ततिपर्वक पार्चना की- हे जिनसका सांसारिक कवायों से बरका में आपकी शरण में आका है: मुझे धर्मीयदेश सुनाने की कृपा कीतिये। अनेक देव और विद्याधर भी केवालज्ञान के उत्सव में आवे थे। प्रभु की दिव्य महिमा देखकर वह उपसर्ग करनेवाला विद्याधर भी उनकी शरण में जा गया और विश्वास कोडकर धर्मकी प्राप्ति की। श्रीकनक केवली ने विव्यवस्थि में कडा-'संसार अवादिअनन्त है, अज्ञानी जीव उसका पार नहीं पा सकते; परन्त भव्यजीव आत्मज्ञान हारा 286

अनादि ससार का भी अंत कर देते हैं। जो रत्नवयरुपी धर्मनीका में नहीं बैतले वे अर्नतबार संसार-सम्बद्ध में इबते और उतराते हैं: परन्त जो आत्मज्ञान करके एक बार धर्म नौका में बैठ बाते हैं: वे भवसम्ब को पार करके माक्षपरी में पहुँचे जाते है। इसलिये मोक्षार्थाजीव को भवसमदसे पार होने के लिये अवस्य भर्म का सेवन करना चाहिये। धर्म ही माता-पिता के समान हितकारी है. वही जन्म-मरण के दाखी में उन्हारका जीवों को उत्तम मोक्ष मरवों में स्थापित करता है। (आहा. पीत्र तो केवली बनकर उपवेश हे क्या है और दादा-जोकि स्वय भावी तीर्धंकर है वे भक्तिपर्वंक उपदेश सनते हैं।इस प्रकार केवली



क्राक्षा सर्वत्या 1717373 उसलेका वजायभवकवर्ती का चित्त संसार के विषय-भोगों में विरक्त हो गया। और देखों तो सही, जिनके चिता तीर्थंबर जो स्वयं भावी तीर्थंकर, वे इस कार आहे तीर के खेला से वैतास पाप करते र्हे। वैसाय पावन के बजायध महाराजा विचार काने लो कि-ओ सम संसार में विषय-भोगों की पील प्रवास है। आस्म बासी को भी उसका अनसम खोडका मनिदशा धारण करना दर्लभ है। आक्षर्य है की जो करक शान्ति मेरा पौत्र था रक्ते हो आहे आह्मबस के बस्पन कें ही केतलबार संस्तान गए कर जी और धरणका बर गये। धन्य है उन्हें।

वैरागी वजायध महाराजा ने राजधावन में आकर रुतायी के राज्य का भार आपने पत्र सहसायध को सीच दिया और अपने पिताशी क्षेप्रंकर तीर्धंकर के समयसमा में जाकर जिनहीक्षर धारण की। वैराग्य पीत्र के उपदेश से प्राप्त किया था. और तीक्षा पिता के निकट ली। सह खण्ड का सक्तवर्ती वैभव छोड़कर दीक्षा पश्चात् श्री बञ्चायुध मुनिराज सिद्धाचल पर्वत पर एक वर्ष का प्रतिमायोगः धारण कर अञ्चल महा में स्थित हुए। बाहबलि भगवान की भौति उन्होंने भी एक वर्ष तक अडोलरूप से ऐसा प्यान तप किया कि लताएँ कण्ड तक लिपट गईं: सिह. सर्प. हिस्न. खरगोश आदि प्राणी उनके चरणों में आकर शान्तिपर्वक रहते लगे। उनकी शांत ध्यान मदा से प्रभावित होकर हिंस पश भी शांत हो जाते थे। पर्व

के वैरी असर देख ने उन्हें च्यान से क्रिगाने के लिये घोर उपमर्ग किया. तथापि वजा यनिराज तो ध्यान में वजसमान स्थिर रहे: उनका चित्त चलायमान नहीं हुआ। अंत में भक्त-देवियों ने आकर असर देवों को भगा दिया: देखों ने स्तति कर के उनसे क्षमायाचना की। मनिराज वजायध अनेक वर्षी तक रस्तप्रय की आराधना सहित विदेशक्षेत्र में विचरे।



इसर, बज़ाबुध महाराज के पुत्र सहा्राजुधने कुछ काल तक रत्नपुरी का राज्य किया, फिर उनका वित्त भी संसार से विरक्त कुमा; वे जिलानो सने कि-मेर श्राधानी तो तीर्थकर हैं, पितानों भी चक्रतर्सी की सम्पदा कोळकर, युनि बनकर मोखनी साथना कर रहे हैं, मेरा पुत्र भी तींक्षा तेंकर केन्द्रतानी हो गया, और मैं कभी तक लिक्य-भोगों में चन्ना है। अरे, यह दु:खवायक एवं पायजनक विकय-भोगों में को जाता, और मैं कभी तक लिक्य-भोगों मुंब को तींकर को साथ ती की है। इनमें कहीं शातिन नहीं है, मैं तो पोख की साथना हेतु आज ही मुनिदीखा स्रैंगा-प्रेरे निष्ठायपूर्वक जिनदीखा लेकर वे भी खज़ायुध मुनिराज के साथ विचारों तनों। पिता-पुत्र (भावी तीर्यकर-गणवार) दोनों मुनिराजों ने अनेक क्वों तक साथ-साथ विवार किया। अन्त में विवेहक्षेत्र के वैभार पत्र उन दोनों मुनिराजों ने रतनवय की अखण्ड आराधनापूर्वक स्माधिमरण किया और उनकी देवेवक में अतिमन्द्र हर।

इस प्रकार क्षेत्रकर तीर्थंकर और उनके पुत्र वहात्युध चक्रवर्ती, उनके पुत्र सहस्रायुध और उनके पुत्र कनक शान्ति,-इन चार पीढ़ियों में से दो पीढ़ी के जीवों ने तो मोक्ष प्राप्त किया, और बीच की दो पीढ़ी के जीव अहमिन्द हुए वे तीन भव के प्रकार मोक्ष प्राप्त करेंगे।

[इस प्रकार भगवान शान्तिनाथ के पंचम पूर्वभव-वज्ञायुध चक्रवर्ती की कथा पूर्ण हुई।]

भगवान शान्तिनाथ : पूर्वभव चौथा : ग्रैवेयक में अहमिन्द्र

अपने चरित्रनायक तीर्थंकर शान्तिनाथ और उनके गणधर चक्रायुप; यह दोनों लीधे पूर्वभक में शैवेयक में अहांमिन्न देव हुए हैं। शैवेयक के देवों के देवियों नहीं होतीं, तथापि पहले १६ वें स्वर्ग में इन्द्र पद के समय इन्द्रानियों के बीच या चक्रवर्ती पद के समय ९६००० सुन्दर रानियों के संग में उन्हें को पुण्यक्त सुख था, उसकी अपेक्षा अत्याधिक सुख यहाँ इन्द्रानियों के बिना ही उन्हें था। वहीं सिद्ध करता है कि सुख विषयों के भोगोपभोग में नहीं होता। ही, हतना अवश्य है कि पूर्वकाल में मुनिद्धा में उनको को महान वीतरागी सुख था उतना सुख इस अहमिन्द्र पद में नहीं था, क्योंकि सच्चा सुख तो वीतरागता ही है। राग के फल में सच्चा सुख कैसे होगा? – नहीं हो सकता। यह बात वे अहमिन्द्र भरीभीति जानते थे। और-

> ंतेश्री न करवो राग जरीये क्यांय पण मोक्षेच्छुओ, बीतराग श्रद्दने ओ रीते ते भव्य भवसागर तरे।

-ऐसी पुमुखु भावना सहित स्वर्गलोक की असंख्य वर्ष की आयु पूर्ण करके वे दोनों महात्मा मनुष्य लोक में अवतरित होने को तैयार हुए।

[भगवान शान्तिनाथ के तीथे पूर्वभव का वर्णन पूरा हुआ :]

भगवान शान्तिनाथ : पूर्वभव तीसरा विदेह में घनस्थ तीर्थंकर के पुत्र : मेधरथ और इद्धरथ

इस बम्बद्वीप के विवेह क्षेत्र में पुन्करनावती देश और उसमें पुण्डरीकिणी नगरी है। वह विद्यमान सीमंबर पमाबान आबि कितने ही तीर्बब्दी की कम्बनगरी है। वहाँ मोख बाने के द्वार सवा खुले हुए हैं, इसलिये स्वर्ग के देवों को घी वहाँ अवतरित होने की इन्का होती है। महारावा घनरख उस नगरी के रावा थे। नगरी अति सुन्दर थी और उसके रावा उससे थी अधिक सीन्दर्ववान थे, क्योंकि वे एक तीर्षकरथे। आहमिन्द्र हुए अपने दोनों चित्रनायक वहीं से चलकर घनरथ तीर्षकर के पुत्र हुए-भगवान शान्तिनाय का जीव मेघरथनुमार और गणधर चक्रायुध का जीव हुइरथनुमार हुआ। वे मेघरथ और हुइरथ दोनों भाई आस्प्रतानी, शांत परिणानी, विद्वान तथा मनोहर रुपवान थे। भवांभव के तथा मोख तक के साथी होने से दोनों को एक-पूसरे के प्रति परामनोह था। दोनों साथ खेलते, साथ खाते; परस्पर पर्मचर्चा करते और भगवान के समवस्त्रण में या राजदरबार में भी साथ ही जाते। उनकी चेहारी सबको आनन्द प्राप्त करती थीं।

# दो कुक्कुटोंकें उद्धार का प्रसंग

एक बार महाराजा पनस्थ तीर्थंकर राजसभा में सगरिवार केटे थे; युवराज मेयस्थ कुमार भी दरबार में उपस्थित थे और धर्म की महिला के सम्बन्ध में अवधुत वर्जा बल रही थी।अहा, किस सभा में कर्तमान एवं भाषी तीर्थंकर एकसाथ विराज रहे हों उस राजसभा में राज्यवर्जी के बदले धर्मचर्जा बले उसमें आस्थर्य ही क्या? पस्तु अजानक हां उस वर्जी में भा पड़ा और एक अन्य घटना हो गई। महाराजा धनस्थ की दृष्टी दो लड़ते हुए कुनकुटों पर पड़ी, दोनों बड़े क्रोधपूर्वंक एक दूसरे से लड़ रहे थे। वह युष्य दोनों कुनकुटों को दुःखना कारण था और उससे ठिंब लेनेवालों को भी अशुभ ब्यान का कारण था। बयालु महाराजने हुस्त उन दोनों का युद्ध रोकने की धावना से मेयस्थ को सम्बोध कर पुका- है मेसस्थ 'इन दोनों कुनकुटों को एक- दसरे के प्रति इतना वैरागज क्यों है?

तब अवधिक्वानी मेधराच जुम्मा ने उन दोनों कुनकुटों का पूर्वभव जानकर कहा- सुनिये। यह एक कैराय की बात है। इन दोनों का कैरमाव पूर्वभव से चला आ रहा है। यह दोनों कुनकुट पूर्वभव से समें भाई थे, परन्तु एक कैल के स्वामित्व को लेकर दोनों में लड़ाई हुई और दोनों ने एक-दूसरे को मार इंग्ला। फिर दोनों कंगली हाथी हुए, वहीं भी लहकर मेरे, फिर दोनों मैसा हुए, वहीं भी परस्पर लड़ मेरे, पखात योनों में कु हुए और इसी प्रकार सो-। अब वे दोनों भाई इस भव में कु हुक्- होकर लड़ रहे हैं। अप, एक-बार के दो सो भाई कोभयता संसार में भटको हुए कितनी बार परस्पर लड़ मरे। कवाव के संस्कार जीव को कितना दुःख खे हैं। कवाव से हुटे तभी जीव को शादित मिलोगी!

मेपरथ की वाणी इतरी शात एव मधुर थी कि क्षणभर वे दोनों कुक्कुट भी युष्ट करना भूतकर उसे सुनने मे लीन हुआ। कुक्कुटों के पूर्वभव की कथा सुनकर रूनावन आखरों से बैराय को प्राप्त हुए और मेपरथ के दिव्यक्तान की प्रशंसा करने लगे। दोनों कुक्कुट भी अपने पूर्वभवों की बात सुनकर एकदम शात है। यह हुए कि कर दोनों विचार में पड़ गये कि "असे यह तो मेरा भाई!" उस समय उन दोनों को अपने पूर्वभव का जातिस्मरण ज्ञान हुआ, उनकी औंखों से अनुष्पारा बहने लगी; वैद्याव दुर हो गया और पनरब तथा मेपरब की ओर भिक्त भावसे देखने लगे। मेपरथने वैरायमय सम्बोधन किया है मह्र! अब तुम हिंसकभाव छोड़ो अहिंसामय जिनवर्म की शरण तो, ताकि ऐसे दुःखमय जनमें से हुम्हारा छुटकारा हो।दोनों ने हिंसकभाव छोड़कर बैनपर्म का स्वीकार किया और अहिंसकभाव पूर्वक शरीर का तथाण किया।

वे दोनों कुक्कुट मस्कर व्यतर देव हुए। देव होकर उन्होंने अपने उपकारी मेधरण कुमार की कैसी भक्ति की वह अब आगे पढ़ेंगे; उससे पूर्व एक अन्य आश्चर्यक्रनक पठना रावसमामें हुई-क्ह पढ़िये।

उन दो कुमकुटों की कथा सुनाने के पक्षात् मेपरफो हिल्य झान से जानकर सभावजों से कहा कि-इस समय इस राजसभा मे दो विद्याभर भी आये हुए है और गुरुवप्से कुमकुटों के भव की बात सन रहे हैं।

सभाजनीन आस्वर्य से पूछा-अरे, कौन हैं वे तो विद्याच्या ?... और यहाँ किस रित्ये आबे हैं ? मेपाय ने कही-मुनी, वह जानन्य की बात हैं। वहीं आये हुए होनों विद्याच्या चराय के साथ उनका पूर्वेष्य का सम्बन्ध हैं। [मेपाय कुमार अपने पिता तीर्थंकर के पूर्व भव की बात करते हैं और अपने पुत्र के सुक हैं। हो की एक वर्षाचा पंत्रप्य के साथ उनका पूर्वेष्य को बात वाजी तीर्थंकर कर हो हैं। एक वर्षाचान तीर्थंकर के पूर्वेष्य की बात पानी तीर्थंकर कर हो हैं) पूर्वेष्य में यह बात पिताओं-चनप्य महाराजा ऐत्वर क्षेत्र में 'अथ्य पीच' राजा के, तब यह दोनों विद्याचर उनके पुत्र थे। एकवार वे तीनों जीव समार से विराह्म होना हो। यह और अभ्याप्येष मुनियानो तीर्थंकर नामकर्म बीधा। वहीं से समाधि मरण करके तीनों जीव १६ स्था में उत्पन्न हुए। वहीं से व्यक्त पिता अभ्याप्येष तो पनर्प तीर्थंकर हुए हैं और दोनों पुत्र विद्याचर हुए हैं। वे दोनों विद्याचर मेक्यर्कतरप विनालमंके दर्गन हुए। वहीं अविधिक्रानो मुनियान के पास अपने पूर्वंभवकी बात सुनी और जाना की हमारे पूर्वंभय के पिता पत्रप्य तीर्थंकर हुए हैं और से अवतरित हुए हैं और इस समय पुण्डरियरी नगरी के राजस्वस्था में विराद्य के हैं हिल्लिये वे दोनों विद्याच्य अतिस्थेह तथा अपने पूर्वंभव के पिता (और वर्तमान तीर्थंकर देव) के दर्शन करने गारी आगे हैं

मेघरध की बात पूर्ण होते ही दोनों विद्याधर प्रसन्नता से प्रगट हो गये और अत्यन्त आदर सहित अपने पूर्वभव के रिताशी पनरध तीर्थंकर के दर्शन किये। 'अहा, हमारे रिता तीर्थंकर ' ऐसा आनकर उनका हृदय आनन्दित हुआ। पुनः पुनः सनरण तथा मेसरथ दोनों 'हच्च तीर्थंकरों की स्तुति की, सन्मान किया और प्रसन्तता से कहने लगे-अहो, अपने पूर्वभव के रिताशी को तीर्थंकर रूपमें देखकर हमें महान हवें हो रहा है। हे देव ' आप जिलोकपून्य हो, मोहामाणे के प्रदर्शक हो। प्रभो । हम भी आपके परिवार के हैं, जिस प्रकार हम भाव मेमरथ और हुद्ध आपके पुत्र हैं उसी प्रकार हम भी आपके पूर्वभव के पुत्र ही हैं। अप विवेह के तीर्थंकर हैं और पाई मेमरथ परत क्षेत्र का भावी तीर्थंकर हैं। आप दोनों को देखकर हमे अपर अनन्द हो रहा है। इस्त्रक्षकर वे विद्याघर अति आनन्दित हुए और उन्हें अपने पूर्वभवों का बातिसमरण जान हुआ; इसलिय संसार से विरक्त होकर उन्होंने अनदीक्षा प्रहण की. . और केनस्वान एगट करके मोह्मएव की प्राप्त हुए।

#### [ढाई द्वीपकी यात्रा]

अब, ज्यों ही वें विद्यापर विदा हुए की तुरन्त ही अवानक दो देव दिव्य विमान लेकड़ वहीं आये, और सेमसब्हुनार को दिव्यवसाभूषणों की भेट देकर कहने लगे हे देव 'पूर्वभव में हम दोनों कुक्बुट थे और अब देव हुए हैं। हम तो निर्वेष, हिंसक, मांस्त्रभवी प्राणी थे; कैन धर्म के उपदेश द्वारा अपने हमारा उच्छार किया है। आप हमारे महान उपकारी हैं और धावी तीर्थकत हैं। हमारे पूर्वभव बतलाकर आपने हमारा कैप्शाव मिटाया और बैनचर्म की प्राप्ति करावी; विससे हम देव हुए, और आपके उपकार का स्मरण करके हम आपकी सेवा करने आये हैं। आप हमारे देवविमान में विराजो, हम आपको इर्म द्वीप की यात्रा करावेंगे। हमारे विमान में बैठकर आर मुख्यक्षेत्र के पीच मेह तथा अन्य राजीय तीर्थकित हमें करों। मुख्य बही तक वा सकते हैं उस मानुषोत्तर पर्यंत तक के समस्त क्षेत्र हम आपको बतावादी?

मेक्टब कुमारने देवों की बात स्वीकार कर ली, और देवोंने उन्हें सुपरिवार उस सुशोधित देव

विमानमे बिठाया। विमान को आकारा में उड़ाते हुए वे देव एक के बाद एक क्षेत्र बताने लगे-( यद्यपि अविभिन्नान द्वारा उन क्षेत्रों को बान लेने की राक्ति उनमें थी, तथापि परिवार सहित विमान में विहार करते हुए वे वह सब देख रहे थे।) देवने कहा-है स्वामी। देखिये, यह जम्बूद्वीप के बीच में अपना विदेहांका है और इसके मध्य भाग में यह सुन्दर सुदंगनमेरफर्वत है। अनबूद्वीप के भरत, ऐस्वत एवं विदेह केत्रके सर्व तीर्थकरों का जन्माभिष्क इस मेरफर्वत पर होता है। आपके पिताझी महाराजा धनयप तीर्थकर का जन्माभिष्क भी यही हुआ था, और आप स्वयं अब तीसरे भवमें भरत क्षेत्रमें शान्तिनाथ तीर्थकर के हथ में जब अवतरित होंगे, तब आपका भी जन्माभिष्क इसी मेरफर्वत पर होगा। इस मेरू की उत्तर दिशा मे एम्पक, हैएगत्वत तथा ऐपावत यह तीन क्षेत्र हैं, और दिख्या में इरिवर्ष, हेम्मवत एवं भरता यह तीन क्षेत्र हैं, क्याराज्ञ कर्मव्यक्ति के दह सात क्षेत्र-विभाग करनेवाले छह महापर्वत हैं हम्मवत एवं भरता यह तीन क्षेत्र हैं। जनबूद्वीप के यह सात क्षेत्र-विभाग करनेवाले छह महापर्वत हिस्सान, महाहिम्बान, विषय, किस और शिखरी। उनके बीच महा सहर्यन में हैं। अस्पर शाख्वत विन्यन्दिर है।

सबने विमान से उतरकर जिनबिंग्बों के दर्शन किये। अद्भुत शात-वीतराणी जिनबिंग्बों के दर्शन से सबको अति प्रसन्नता हुई: पेप्रस्थकमान्ने तो क्षणभर आत्मच्यान करके शांतरस्वका पान कर लिया।

फिर विमान में बैठकर आमें बढ़े। देवों ने पुन: भरत क्षेत्रपर चक्कर लगाकर बतलाया कि-हे स्वामी देखिये, यह अयोज्यापुरी दिख रही है. .यहाँ ऋषभदेव आदि अनन्त तीर्थंकरों ने जन्म लिया है, उसके बाजू में वह हस्तिनापुरी है। भगवान ऋभवेव मुनिराज को इसी नगरी में राजा श्रेयांस ने सर्व प्रधम इसुरसका पारणा (एक वर्ष तक तण करने के पहालू प्रथम पारणा) कराया था, और आप (मेयरथ कुमार) भी तीसरे भव में इसी नगरी में तीर्थंकर रूपसे अवतरित होंगे। और उधर जो उन्ची रमणीय पर्यत दिखायों देता है वह सावक्त तीर्थं सम्मेद शिखर है, वहाँ से अनन्त जीवों ने मोक्ष प्राप्त किया है; आप भी वहीं से मुक्ति प्राप्त करेंगे।

इस प्रकार भरतक्षेत्र दिखाकर उनका विमान लवणसमुद्र पार करके दूसरे भारतकी खण्ड द्वीप में पहुँचा। वहीं विराजमान स्वयप्रभ आदि आठ तीर्यंकर भगवन्तों के दर्शन करके फिर तीरसे पुष्कर द्वीप में आये; वहीं भी तीर्यंकर भगवन्तों के सगवसरणादिक दर्शन किये। पौजों मेर के तथा बारम्यात तीर्यंकर भगवन्तों के दर्शनों से सवको अति आनर होता था। अन्त में पुष्कर द्वीप के मध्य स्थित मानुसोत्तर पर्वत पर वार दिशाओं में चार शाधत जिनालयों के दर्शन किये। फिर विमान को विदेह क्षेत्र की और मोइते हुए उन देवों ने कहा किन्हें स्वामी यहाँ मृतुर्यों के गमन की सीमा समाप्त होती है। हमने आपको भक्तिपूर्वंक बाई द्वीप के तीर्यों की तथा तीर्यंवरों की यात्रा करायी- यह हमारा सद्भाय है। अब यहाँ से आगे मुख्यों का गमन नहीं है।

मेघरथ और हुक्तपकुमार काई द्वीपकी यात्रा से प्रसक्त हुए और पुनः पुण्डरीकिणी नगरी मे आये। दोनों देव उन्हें कन्दन करके स्वर्ग लोक चले गये। आहो, सम्जन पुरुष अपने ऊपर किये गये उपकार को नहीं भूलते. और उसमें भी अन्य उपकारों की अपेक्षा धर्म का उपकार तो सर्व ब्रेष्ठ है।

#### [भगवान शान्तिनाथ , पूर्वभव में ढाई द्वीप की यात्रा समाप्त हुई]

पत्राथ और मेपरथ- एक वर्तमान तीर्थंकर, दूसरे भावी तीर्थंकर एसे पिता-पुत्र ने अनेक वर्षों तक साथ एकर पुण्डरीकिणी नगरी को सुशोभित किया। उत्तम धर्मशासन द्वारा प्रवाजनों को सुखी किया। एक बार मोशकी काललब्धि से प्रेरित हुए महाराजा धनरथ तीर्थंकर को स्वयंबुद्धरूप से संसार से वैसाय जागृत हुआ, उन्होंने मेपरथ को राज्य सींधा और स्वयं वनमें बाकर किनदीक्षा धारण की। देवीन उनका दीक्षाकत्याणक महोत्सव किया। पनस्थ मुनिराव शुक्लध्यान द्वारा केवलक्रान प्रगट करके तीर्धीकर हुए और किव्याखनि द्वारा अनेक जीवोंको मोक्सामाँ बालाते हुए विवेद क्षेत्र में विचान लगे।

इधर महाराखा मेधरय महान गुण्योदय से गुण्डरिकिणी नगरी के राज्य का संवासन कर रहे थे। वे गुण्ड सम्यकरार्गन के धारी एवं अवस्थितानी थे; व्रत एवं शील गुणों से शोधित थे; पंजपरवेडी के प्रति विनयवान एवं जिनवाणी के भक्त थे; राजधर्म के ज्ञाता होने से सुपात्र जीवों को आंदर पूर्वक दान हैने थे।

मावी तीर्थंकर वे मेचरण महाराजा एकबार आहाहिका पर्वमें बिनपूजा करके उपवास पूर्वंक सभामें बैठे थे और जैनधर्म के उपदेश द्वारा अहिंसा धर्म का स्वरूप समझा रहे थे। इतने में एक आहर्यंकनक घटना हर्द-

अचानक वहाँ एक कबुतर आया; अह भय से कौंप रहा था। उसके पिछे एक भयंकर गिद्ध पडा था। भयभीत कबुतर ने गिद्ध से बचने के लिये महाराजा मेघरण की शरण ली।

तुरन्त ही वह गिद्धपक्षी (मनुष्य की भाषा में) बोला- हे महाराजा! आप दवालु है, दानेश्वरी है, मैं बहुत भूखा है और मांस ही मेरा भोजन है; इसलिये वह कब्हुतर मुझे दे दिखिये। नहीं तो मैं भूख से सह जाउँगा। आपको कब्हुतर की रक्षा करना हो तो उसके जितने वजन का मांस मुझे अपने श्रारीर में से काट वीजिये।

गिद्धपक्षी को मनुष्य की भाषा बोलते देखकर सभावनों को आश्चर्य हुआ। छोटे भाई हुवरपने मेयरथ से पूछा हे पूज्य बंधु । यह गिद्धपक्षी मनुष्य की भाषा क्यो बोलता है ? इसमें क्या रहस्य है ?..सब मेयरथ ने अविधिक्षान से सब बान लिया और कहा- सुनो, मैं वह रहस्य बतलाता हैं।

# कबूतर और गिद्ध की घटना; देव द्वारा परीक्षा, दानका स्वरूप

यह कबूतर और गिद्ध दोनों जीव पूर्वभय में विशव पुत्र से और समे भाई से। वे अत्यन्त लोभी थे, इसलिये धन के लिये लड़े और एक-दूसरे को मारकर यह कबूतर तथा गिद्ध हुए है। कवायवश जीव को कैसे दुख: सहना पडते हैं। वह जानकर है भाई बीचों। तुम कवाय छोडों, वैरभाव छोडों। [भावी तीर्थकर के दर्शन तथा उनके मुँह से अपने पूर्वभव की बात सुनकर उन दोनों पिक्षयों का चित्त शांत हुआ। वैरभाव छोड़कन से मध्य की बात सनने लोगे।

(राजा मेचरण कहते हैं-] आज इन्द्रसमा में इन्द्रमहाराज ने मेरी प्रशंसा की कि- 'राजा मेघरण भावी तीर्थंकर है, आल्यानानी है, जैनसिद्धांत्त में कुशस्त है, दान्यभूम का स्वकृप जाननेवाले विवेकी है, महान दाता है।'-यह मेरी प्रशंसा सहन नहीं होने से एक देव ड्रेक्स मेरी परीक्षा करने यहाँ आया है गिद्ध के शरीर में प्रवेश करके मनुष्य की भाषा में यह कन्द्रार मीन रहा है।

-ऐसा कहकर मेक्स्सने उस देव के पूर्वभव भी बतलाये और फिर कहा- गिद्ध के शरीर में स्थित है देव! सुन तेरी यह मींग अनुवित है। कबूतर वह कोई भवव नहीं है और न दान देने की वस्तु है। मांसादि अध्यक्ष वस्तुओं का दान देना धर्म में निविद्ध है। मांस भले अपने शरीर का हो तब भी वह दान देने सोक्य वस्तु नहीं है; तथा गिद्ध आदि मांस्थाओं बीव दान में देने के लिये पात्र भी नहीं है। हीं, पूर्वकाल में कबूतर के बदले अपने शरीरका मांस दान में देनेवाले एक अज्ञानी राज कि कथा लोगों में प्रस्थित है, परन्तु वह बात धर्मसिद्धान्त में मान्य नहीं है; तथा वह दाता और वह दान प्रशंसनीय नहीं है। और क्या मांस का दान दिवा जाता है? नहीं वह तो पाप है, हिंसा है, अधिकेक है, लेने तथा देनेवाले होनों के लिये हर्गति का कारण है।

'तो दान का सच्चा स्वरूप क्या है? -ऐसा पूछे जाने पर महाराज मेपरथ कहते हैं- है गिक, है देव! है सभावनी! तुम दान का सच्चा स्वरूप सुनी!-

मांसादि अभक्ष्य वस्तुओं का दान नहीं दिया काता। आहार दान और औषधिदान भी स्प्रु-मांसं अण्डा- शराब- मछली का तेल आदि के सम्बन्ध से रहित होना चाहिये। ऐसी अभक्ष्य बस्तुओं का स्थयं भी भक्षण नहीं किया जाता और इसरे को दान में नहीं दी जाती।

🙀 दान सदा बदलेकी भावना या आशा के बिना देना चाहिये।

इस दान ऐसे सुपात्र जीवों को आदर पूर्वक देना चाहिये जो कि धर्म के साधक हों। रत्नत्रयवन्त सुनि-त्रावक- धर्मात्मा- साधमी आदि सुपात्र बीवों को आहरपूर्वक दान देना वह ब्रेड दान है और ऐसा सुपात्रदान वह गृहस्थ- ब्रावकों का मुख्य कार्य है।

सं योग्य वस्तु का दान ऐसी विधि से देना चाहिये जोकि स्व- पर को हितका कारण हो, और जिससे मोक्समार्ग का लाभ हो।

यदि गिद्ध को कबूतर का दान किया जाय तो बेखारे कबूतर को कितना दुख: होगा? तथा शिष्य को भी उसका मांस भक्षण करने से कितना महान पाप लगेगा। दोनोंका अहित ही होगा। पुनञ्च, मांस का दान बेनेवाले के हदण में से दयापर्म का नाश हो जायगा और हिंसा का महान पाप लगेगा। इसलिये यह कबूतर या मांसादि अशुष्य कपूर्ण दान देने योग नाति है, मांसाकी इच्छा करनेवाला जीव भी दान के लिये योग पात है, हो सुद्ध भावना से, शुद्ध वस्तु, धार्मिक सुपाप जाने ही, और ऐका दान करनेवाला जीवदाता नहीं है। शुप्य भावना से, शुद्ध वस्तु, धार्मिक सुपाप जोवको, निर्दोष विधि से देना ही सच्चा दान है उसका फल महान है।

इस प्रकार महाराजा मेघरथने युक्तिपूर्वक दान का स्वरुप समझाया।

तब गिद्ध के शरीर में स्थित (परीक्षा हेतु आया हुआ) वह देव, उनके बीतरागी उपदेश से अतिप्रभावित हुआ। उसने प्रगट होकर मेपरथ राजाकी स्तुति भी की कि- हे देव! आप दान धर्म के यथार्थ ज्ञाता हैं। भगवान ऋषभदेवके समय में भरत क्षेत्र की जिल्ल भूमि में (हस्तिनापुरी में) दानतीर्थ का प्रवर्तन हुआ है, उसी भूमि में आप तीसरे भन के तीर्थकर होनेवाले हैं। इन्द्रमहागजने आपके गुणों की प्रत्यक्ष देखकर में धन्य हुआ! इस प्रकार स्तुति करके वह देव अभने स्थान पर बला गया।

गित्त और कबूतर के जीव भी मेपराय राजा का उपदेश सुनकर अत्यन्त प्रभावित हुए और धर्म के संस्कार सहित हारीत त्यागकर व्यन्तर देव हुए उन दोनों देवों ने आकर मेपराय स्वामी का उपकार माना कि-हे देव! आपने हमें कैनधर्मका और दान का स्वरूप समझाकर महान उपकार किया है; आपकी कृपांसे ही हम तुष्क पराुपर्यांबसे क्टूटकर देव हए हैं।

इस प्रकार भावी तीर्षकर ऐसे वे महात्मा, ये भव से अनेक देवों द्वारा पूर्व जा रहे है; दोनो भवमें तीर्षकर के पुत्र हुए और इन्द्रने उनकी प्रशंसा की; देवीने आकर परीक्षा की; पटनु वे महात्मा तो निन्वा-प्रशंसा से रो ऐसी धर्मसाधना में अग्रसर होते ही रहे। हो बार तीर्षकर के पुत्र हुए, ब्रह्मकर्सी भी हुए; तथापि अपने वेतन्यवेभव की महत्ता से वे कभी च्लुत नहीं हुए; वेतन्यरस्क कर्तीरस्क अन्यत्र कर्ही संतुष्ट नहीं हुए। इसप्रकार सर्वव निर्मातवरुप से आत्माको भोक्षमार्ग पर चलाते- चलाते अपने चरित्रनाचक अब तो भवसमुद्रके किनारे आ पहुँचे हैं। अहा उनतीयैकर का पूर्व बीधन भी अद्भुत आह्रर्यकारी एवं प्राच्य है ... साक्षात तीर्थकर जीवन का तो कहना ही क्या ?

महाराजा मेमस्य महान राज्य के बीच रहकर भी उत्तम ज्ञायकभर्म का पासन करते थे। सामाविकादि इतों के पालन पूर्वक वे अपनी आत्मसूबिद में वृध्यि करते थे। उनका विक्त संबम भावना में रमण करता था। संबम भारी मुनिकरों को देखकर वे अतिग्रस्त्र होते थे। एक बार आकाशमार्गसे चारणक्रिदियारी सुनिकर पद्मारने पर उन्हींने महान भतित पूर्वक शृध्य आहारदान दिया...और आकाश में देवोंने बाजे बजाबे तथा रत्नवृष्टि हुई। अहा, किन मुनिकरों को आहार दान देने की इतनी मिस्मा है, उस मुनिदशा की महिमा का तो क्या कहना!-वे महाराजा रत्नवैभव में नहीं सलकाये, परन्तु भुनिवशा के रत्नविशान क्यान करने को उनका मन लालावित था कि-आहे, में कब ऐसी मुनिदशा प्राप्त कर्म्मण!

#### रत्थमधा में प्रशंसा और हेतियों हता प्रीक्षा

आत्मसाधनामें तत्पर तथा संयम की धावना में तङ्कीन रहने वाले महाराजा मेपस्थ ने एककार पर्वेतिथि में प्रोचभ उपवास किया था; दिनभर आत्मसाधना में रहकर रात्रि के समय एकस्त उद्यान में जाकर वे धर्माच्या च्यान में स्थित हुए। वे धीर-बीर महात्या प्रतिक्षापूर्वक प्रतिमायोग चारण करके एकाग्रचिन मेरुसामन अचल होकर आत्मध्यान कर रहे थे; कभी- कभी निर्विकत्य सुख्योपयोगी होकर मृनिसमान सोभा देते थे। इतने में एक विशेष चटना हुई...क्या हुआ?

ईशानस्वर्ग की इन्द्रसभा में इन्द्रने आक्षर्यपूर्वक उनकी प्रशंसा की कि-"अहो, उन महात्या को धन्य है। वे सम्यक्तवादि गुणों के सागर हैं, ज्ञानकान एवं विद्वान हैं, अक्बन्त वैर्ववान है, शिलवान है, इस समय वे मेह समान अचल दशामें आत्मध्यान कर रहे हैं। आत्मधिनतन में उनकी तत्परता देखकर आधर्य होता है। अहो। उन्हें नमस्कार हो।"

कर द्वारा प्रयांसा सुनकर देवों को आहार्य हुआ और पूछा- हे नाथ। इस समय आप किस सन्जन के स्तृति कर रहे हैं? मनुष्य लोक में कीन ऐसे महात्मा है- जिनकी प्रशंसा इस देवसभा में हो सकती है?

तब इन्द्रने कहा-हे देखो, सुनो !-

मुख्य लोक के विदेहक्षेत्र में इस समय राजा मेयरथ ध्यान मध हैं, उन्हींकी प्रशंसा में कर रहा हैं! एक भज के पहात वे भरतकेत्र में शानिनाथ तीर्थंकर होनेवाले हैं, उन्होंने शरीर का भी ममस्व जेडकर इस्समय प्रतिमानोग धारण किया है और आंद्ययंकारी आस्मध्यान में स्थित हैं... उनका शीलगुण भी अस्पत्त है।

## इन्द्रसभामें प्रशंसा और देवियों द्वारा परीक्षा तथा स्तुति

इन्ज़की बात सुनकर यूसरे सब देव तो प्रसन्न हुए; परनु दो देवियों उनकी परीक्षा करने के लिये पृष्वी पर आभी और उन्हें ध्यान से ब्रिगाने के लिये भिन्न-भिन्न प्रकार के हायभाव विखलाकर उपद्रव करने लगी। परनु महारावा येवस्थ तो कावा और माना दोनों से परे ऐसे समता भाव में ही लीन थे; अत्यन वीर-बीर वेतागर समान गंभीर वे अपने परामात्य-सन्दक्के आनन्य में लीन थे। उनके परिणाम अत्यन्त शान्त थे; आत्मा के अतिरिक्त अन्यन्त होता लाग वा। अहा, मानो उपसर्ग के काला कबारेन हैं इस लाग से बी



स्वां से आयी हुई दिवयोंने अनेक प्रकारके उपसार्ग प्रारम्भ किये-कायर मनुष्य का तो कलेवा कौण उठे ऐसे भयकर दृश्य उपस्थित किये, तथा मनोहर हावभाव गीत-बिलास-आलिंगनादि रागवर्द्धक कामचंद्राएं कर-करके उन्हें ध्यान से च्युत करते के लिये अनेक उपद्रव किये; परंत्रु मेध्यक्ष तो के समान अधल ही रहे। औ! भोश के आनन्द मे जिनका मन लगा है वे कहीं विक्योंने ललवायोंगे? बाह्य में क्या- क्या चेद्याएँ हो रही है- उनके प्रति उनका लक्ष ही कहीं है? अन्तमें, देवियों खक गई और खीड़कर तिरस्कार भेर वचन बोली, शरीर की अनेक बीभत्स चेद्याएँ की, परन्तु हे ध्यानी चीर आत्मध्यानसे नहीं डिगे सो नहीं डिगे हो रूट देवियों उनके दैरात्य क्या कम सकेंगे? परामत्यत्वचार उपयोग को निजयत्वानमा में एकाकार करके जो बैठे हैं उन्हें बहु उपस्रव क्या कर सकेंगे? परामत्यत्वचार उनका प्रतेश ही कहीं है? जिस प्रकार बिजली की तीव्र गद्धगढ़ाहर भी मेदपर्वत को हिला नहीं सकती उसी प्रकार देविययों पाणचेद्या उन महातम के मन नेह को किवित भी डिगा नहीं सकती। अन्तमें देवियों सार पहुंच उन महातम के मन नेह को किवित भी डिगा नहीं सकती। अन्तमें देवियों सार पहुंच उन होता की अप्रतास की थी वह यथार्थ है। इस प्रकार उनके गुणों से प्रभावित होकन उन देवियोंने उन्हें चटन किया, क्षमायाना की और उनकी सुर्ति करके स्वां लोक में चलीं गई। रात्रि ध्यतीत होते ही महाराजा मेघरख ने निर्विध्नक्षस अपना कायोत्सर्ग पूर्ण किया।

"अहा, सदा आत्मविन्तन में तत्पर ऐसे धर्मात्माओं को धन्य है... कि जिनका ज्ञान, शीरर एवं ध्यान प्रशंसनीय है, और दोनो देवों द्वारा भी जिनका चित्त बलायमान नहीं होता। मोझ की साधना में लीन महात्माओंकी शूखीरता वास्तवमें अद्भृत आहर्यकारी है।

भगवान शानिनाय के तीसरे पूर्वभवकी कथा चल रही है। विवेह की पुण्डरीकिणी नगरीमें महाराजा मेघरथ, उनके भाई हृदाय के साथ राज्य कर रहे हैं। दोनों प्राप्ताओं को धर्म- अर्थ-काम के साथ मोख की साधना का पुरुवार्य भी चल रहा है। मेघरथकी महारानी का नाम प्रियमित्रा है; वह भी वर्तमान्यमा में साथ दे रही है। यह शीलकान, गणकान तथा अतिशय स्पर्वान है।

एक बार इन्द्रसमामें इन्द्रानीने प्रियमिता के गुणोकी तथा रूप की प्रशंसा की; जिससे प्रभावत होकर दो अपसराएँ उसका रूप देखने के लिये स्वर्गसे पुण्डरीकिणी नगरी में आयी। उस समय महारानी ग्रियमित्रा अलंकार उतारकर सादे देश में थी; उन्हें अलंकार रहित सादा देश में देखकर भी वे अन्दराएँ आधार्यजिकत हो गई; और कहने लगी किन्हें महारानी! हमने इन्ह्सभामें हुम्हार रूप की बैसी प्रशंसा सनी यी बैसा ही रूप प्रयक्ष देखा!

तब, 'इन्द्रसभा में मेरे सीन्दर्व की प्रशंसा हुई।'- ऐसे गर्वसे प्रियमित्राने कहा-हे देक्यिं।' अभी नहीं, कुछ समय पश्चात जब मै शृगार करके बसाधूक्या सिष्ठत तैयार होजेगी तब तुम मेरा अद्भुत रूप भवता ।

कुछ ही संमय पक्षात बस्ताभूणों से सुसम्ब्य होकर बन महारानी सिंहासन पर बैठी, तब उसका रूप देखकर दोनों देवियोंने प्रसन्न होने के बदले निराहा। से सिर हिलाया !

रानी ने पुछा-क्यो ?

देवीने कहा-हे सुभागी। पहले शृंगाररिहत तुम्हारा जो रूप हमने देखा था वैसा अब नहीं रहा; सोलह शृगार सजने पर भी अब तुम्हारे रूप में कोई विकृति उत्पन्न हो गई है।

यह सुनते ही रानी एकदम उदास हो गई। उसने अपने स्वामी प्रेमस्थ की ओर देखा। उन्होंने कहा- हां देवी। इन अम्सराओं की बात सन्त है; तुम्हारे बहेर की कान्तिमें कुछ न्यूनता आ गई है। और, हारीर के सीन्दर्य की ऐसी खण-गुंतता देखकर रानी प्रियमित्रा को एकदम वैराग्य आ गया और वह दीका क्षेत्र के हैंगर हो गई।

तब महाराजा मेघरपने उसे धैर्य बैंधाया कि हे देवी! अभी दीक्षा मत लो; कुछ समय उहरो; मेरा चित्त भी अब इन राजभोगोंसे उदास हो गया है, इसलिबे अस्पकाल में ही तीर्थंकर प्रभुका सुयोग भिलने पा हम दोनो साथ ही टीक्षा लेगे!

उपरोक्त यदना को कुछ समय बीत गया; इतने में एकबार परमियता भगवान धनस्थ तीर्थंकर का नगरी में आगमन हुआ। पिता और प्रभु पणांत की बधाई चुनते ही मेसस्थेक हर्षका पार नहीं रहा।
-अहा, महान भाग्योदय से धर्मका करण्युक्ष हमारे औगन में फलित हुआ। ऐसे आनन्द पूर्वक महाराजा मेपस्थ सपरिवार महान उत्सवपूर्वक समयसरण में गये। एक तो उनके पिता और वे भी तीर्थंकर!..उनके दर्गन से आति आनन्द हुआ। जैमा आनन्द परमिता भगवान आदिनाथ के दर्शन से महाराजा भरत के हुआ था, वैसा ही आनन्द परमिता पारथ तीर्थंकर के दर्गनों से राजा मेयस्थ को हुआ। सबने भिक्तिहित परमास्या की क्दना कार्के उनकी दिव्यवाणी का श्रवण किया। अहा, एक तीर्थंकर के श्रीमुख से उनके कुत्र (और भाषी तीर्थंकर) धर्मोपदेश सुन रहे हैं, असाथ में उनके प्राता (भावी गणपर) भी वैदे हैं। भगवान की बाणीमें सम्यक्त से लेकर मोक्षकी साधना तक का वर्णन आया। रागरिहत सुर्योपयोग द्वारा ही आत्मसम्भान का प्रारम्भ और पूर्णता होती है- ऐसा भगवान ने बतलाया।

प्रभुकी वाणीमें मोक्ससाधना का अदभुत वर्णन सुनकर राजा मेघरथ के चित्र में मोक्ष साधना की उत्पुक्ता उत्पन्न होगई और वे संसर छोडकर मुनिदीक्षा लेने को तैयार हुए। उनके भाता हुढरण उन्होंकि साथ रीक्षित होने को नियार होगये।

ं मेपरधने उनसे राज्य सैधालने को कहा, परन्तु वे बोले कि- हे पूज्य बधुवर ! जिस राज् जिन विषयभोगोंको असार जानका आप त्याग रहे हैं. मैं भी उनको असार ही मानसा है' स्थाग रहे हैं, उनका ग्रहण करनेको मुझसे क्यों कहते हैं? आप इन सबका मोह छोड़ रहे हैं तो मैं उनके मोहमें क्यों पड्डें? मैं तो आपका भव-भवानतका साथी-सहोदर हूँ और मोक्ष होने तक आपके साथ ही रहेगा... इसलिये मैं भी आपके साथ टीझा लेकर प्रमारिता के चरणोंने रहेगा।

-इस प्रकार घनरथ तीर्थंकर के चरणोंमें उनके पुत्र मेपरथ तथा हुकरथ दोनोंने जिनदीका आंगीकार कर ली, उनके साथ अन्य सात हजार राजाओंने भी दीका ग्रहण की, तथा महारानी प्रियमित्रा आदि अमेक शाहिकती भी शीमा नेकम आर्थिक वह गार्थ

विक्रा लेकर मेमरथ और हृद्धध दोनों मुनिवरीन आत्मस्यान द्वार शुस्टरलक्ष्य पारण किये, उत्तम तप किया और बात्र अंग का ज्ञान प्रगट करके शुतकेवली हुए। वे सदैव उत्तम वैराग्य भावनाओं तर्कर एहते थे। धनरथ तीर्थंकर के वरणसाविष्य में मेमरथ मुनिराजने क्षायिकसम्यक्ष्य प्रगट किया, तथा यर्थनिकपृष्टि आदि सोत्तर उत्तम भावनाओं द्वारा सर्वेष्वजृष्ट ऐसी तीर्थंकर प्रकृति बौधना प्रारम किया, नानो एक तीर्थंकर पितांक पाससे उन्हींक पुत्र ने तीर्थंकरत्व का उत्तराधिकार प्राप्त किया। पिता धनरव्य प्रमु तो पूर्वकालये बौधी हुई तीर्थंकर प्रकृति को छोड़ रहे थे, जबकि पुत्र मेमरथ मुनिराज (भविष्य में तीर्थंकर होने के लिये) नवीन तीर्थंकर प्रकृति बौध रहे थे। नती क्या प्रमुख तीर्थंकर द्वारा छोड़े गये उसी तीर्थंकर प्रकृतिक तथा प्रमुख प्रमुख करते होंगे? आपूर्वं

क्षानी-ध्यानी दोनो पुनिबर अनेक वर्षोतक साथ-साथ विचरे। वे उपवासादि बाह्यतप तथा आत्मध्यानादि अंतरंग तथ करते थे। वे शीत -उच्च आदि समस्त परीषह सहते थे, -यहारि विशेष पुष्ययोग के कारण कर्तुएँ उनके अनुकूल हर्ता और बाह्य में भी अन्य उपसां नर्ही आते थे। चाहे जैसी परिस्थितिमें वे क्रोधादि कवाय नहीं होने देते थे; वीतराणी मांतमान द्वारा उत्तम क्षमा-मार्दव-आर्जव-शीव-सत्य-संवम-तप-त्याग-आर्किचन्य एवं ब्रम्हचर्य, -इन दस धर्मों का पालन करते थे। वैसाया की वृध्दि तथा कर्मोकी हानिके हेतु वे सदा अभूव- अशरण -एकल्य- अन्यस्य-अगुधि- संताण- आवत्य- संवर्ध- तर्मोक क्षमा व्याप्त करते थे। वैसाय की वृध्दि तथा कर्मोकी हानिके हेतु वे सदा अभूव- अशरण -एकल्य- अन्यस्य-अगुधि- संताण- आवत्य- संवर्ध- निर्मात निर्मात करते थे। वेस विप्त करते करते थे। उन वैसाय धावनाओंका चित्तव करते विषये आनन्य उत्तम करता था। और वास्त्वार सुद्धोपयोग द्वारा निर्विकल्य मोक्ष सुखका वेदन करते थे। शुद्धोपयोगी सृति और सिद्धमें क्या कोई अन्तर है? बाह्य स्थित वोध उनमें अन्तर देखते हैं तो देखे; उन्हें स्वयं तो निर्विकल्य आनन्य में लोता होनेसे कोई कि विख्यार्थ नहीं होता

अहा, इससे विशेष उस मुनिदशा की क्या महिमा लिखें? उस अतीत्रिय सुखको इन इन्द्रियजन्य अवसी द्वारा कैसे बतलाया जा सकता है? ऐसी आनन्दाग्य दशामे झूलते बूलते वे पेपरथ-हृद्धा्य मुनिवर अनेक वर्षोत्तक विचरे और धर्मोपदेश द्वारा अनेक जीलोका कल्याण किया। चीसठ महान क्रिक्योमें से केवलाशान के अतिरिक्त अन्य सर्व क्रद्धियों उनको प्राप्ट हुई थी, किन्तु उन लिब्बियोंका उपयोग करना उनका लक्ष नहीं था; उनका लक्ष तो चीनच्य की साधना ही था। जब उनकी आयु एक ही मास शेष रही तब उन्होंने विधिपूर्वक समाधि मरण करने हेतु प्रायोगगमन संन्यास धारण किया; शरीर की अत्यंत उपेशा करने वे ध्यान- स्वाध्याय में ही रहने लगे; उन्होंने आहार- जल का सर्वधा त्याग कर दिया; व अपने शरीर की कीसी प्रकार की सेवा सुकुष करते नहीं थे तथा दूसरों के पास करते नहीं थे। महान शूरवीतापूर्वक ते बार आराधना में तत्यर थे। परिणामों की विशुच्दित बढ़ते बढ़ते वे शुक्लध्यान में आहड हुए और उपशाम भाव से गुणस्थान श्रेणी चढ़ने; लगे। गण-हेब-मोहका उपशाम करके दे ११ वे वीतरागी गुणस्थान में पहुँचे .. और ...वीतरागी यथाह्यात चारिश सहित उत्तम समाधिपूर्वक वेहको स्वक्तो स्वक्त तथा कर,

मंसार के सर्वोत्कृष्ट स्थान ऐसे 'सर्वार्थसिद्धि' स्वर्गलोक में उत्पन्न हुए।

[भगवान शान्तिनाथ के तीसरे पूर्वभव मेघरच का वर्णन यहाँ समाप्त हुआ]

# भगवान शान्तिनाथ: पूर्वभव दसरा

अपने चरित्र नायक भगवान शास्तिनाथ और उनके भ्राता यह दोनों औव सर्वार्थिसिद्धि में किराजते हैं... वर्ष वे सर्वार्थिसिप्ट में विराजते थे तब भगवान कुन्युनाथ के आत्मा भी वहीं मवार्थ- सिद्धि में उत्पन्न हुए थे। बाह, यही एक क्षेत्र में दो तीर्थंकर कभी साथ नहीं होते,

परन्तु वहीं तो अनेक तीर्थंकर असंख्य वर्षोतक एकसाथ रहत है और एक-दूसरे से अद्दश्त अधिन्त्य चैतन्य चर्चा करते हैं। अरे पाठको ! मुस्ते यह जानकर आखर्य होगा कि स्वर्गालोकमें ( तथा जनक में भी) वर्तमान से असंख्य तीर्थंकर जीव ऐसे हैं जो वहीं की आयु पूर्ण होने पर सीधे तीर्थंकर कर करे को अस्ति उपार्थं होने पर सीधे तीर्थंकर कर हो अस्ति अस्ति होगा . और एक-एक तीर्थंकर करोड़ों अरखों बीचों को संसार से तरिया। वाह, कैसी है जनमंत्र की विशालता! सर्वार्थंकिएंद-स्वर्गालोक सर्व श्रेष्ठ हैं, सिद्धिशिलांसे वह मात्र बारह योजन नीचे

है, वहाँ के देव जिस प्रकार क्षेत्र से सिद्धालय के निकट हैं उसी प्रकार भावसे भी सिस्ट्यएके बिराकुल निकट हैं। शुद्धारतन्त्रयकान भावसे भी सिस्ट्यएके बिराकुल निकट हैं। शुद्धारतन्त्रयकान उत्तम मुनिवर ही सर्वार्थसिदिकों उत्पन्न होते हैं, इसलिये वहीं भी उनका जीवन एकदम शांत होता है। घर्मात्मा जीवों में तीर्थंकर पद प्राप्त करतेवाले असस्य जीव उत्पन्न होते हैं तब सर्वार्थसिदिका पदमाश्र एक जीव प्राप्त करता है। वे सर्वार्थसिदिद देव मात्र संख्यात है है है और असंख्य वर्षों तक वीतराग विज्ञान के अमृत का पान करते हैं, मुक्तिरमणी उन्हें पुकार कर मोक्षपुरी में बुला रही है, और वे देव भी विवय भोगों में अनासक होनेपर भी मुक्तिरमणों में उनका विचर आसक्त है। दिवय लोगों में अनासक होनेपर भी मुक्तिरमणों में उनका विचर आसक्त है। निक्य सर्वों की असीदिव देव से बुख विद्यान होनेपर भी, उन सबसे पर अंतर के अतीदिव वैतन्य सुख को ही वे इष्ट मानते हैं। उनके सुक्त हो कि सर्व जीव पूर्वकालमें उक्त है के सर्व जीव पूर्वकालमें उक्त हैं के सर्व जीव पूर्वकालमें इख सा रोग नहीं है; अहा, जहीं के सर्व जीव पूर्वकालमें

સવાં દેશિયમાં

शुनिजीवनकी बीतरागता का अनुभव करके, आये हों, सब सम्पर्शृष्ट हों, सब आत्मा अनुभवी हों और सभी एक भव पश्चात परमास्या बनकर मोख जानेवालों हों, उस स्वर्गलोंक के धार्मिक वातावरण का क्या कहना!! बड़ी सबके परिणाम एकस्य प्रांत है, बाह्य में कोई छोटा-बड़ा नहीं है, कहीं है या सकेश नहीं है; एक क्षणमात्र में सबके को की शिक्त होनेपर भी अभी विमान के अतिरिक्त अन्यत्र कहीं जानेकी आकुस्ताता नहीं है। वे बेब अपने वेबविमान में बिद्यमान शाखत जिनम्रितमाओं की दर्शन-पूचन-स्तवन करते हैं। अविश्वानद्वारा तीर्थकरोंका पंचकस्याणक देखकर जिन-महिमा करते हैं, और सदा मोक्षक कारणमूत तत्त्वचर्ची करते हैं। उन वेबी के दिवियों नहीं होती, तथापि इन्होंकी अभेक्षा वे अधिक सुखी है। अंतर में स्वयं साक्षात् अनुभव किये हुए आस्प्रतत्त्वक अणाध अपार-वैधव की अनन्त महिमा की वर्षी हों। अनेव में साक्षात् अनुभव किये हुए आस्प्रतत्त्वक अणाध अपार-वैधव की अनन्त महिमा की वर्षी एवं चिन्तन वे असेक्ष करीं तक करते हते हैं: असर्थ कर्म अने कर्षी अपनि नहीं होती: इनको दिवा

नहीं है, आहार नहीं है, प्राच 33000 वर्ष में एक बार अपने ही कण्ठसे इस्ते अमृत के स्वाद का मनों जित्तवत करके तृत हो जाते हैं। उनको कभी इह का वियोग या अनिष्ट का संयोग नहीं होता। पूर्वभव में वे स्लब्धक प्रताप से सुखी थे, वर्तमार में सुखी हैं और आरले भवमें मोससुख प्राप्त करनेवाले हैं। उनको कमें विषय या भय नहीं है, किसी के प्रति हेच या स्थाय नहीं है, विल्ले देवाँकी अपने वर्जका शरीर छोटा है, परतु सुन्दाता महान है। उनको समस्त सस्ताद के असंख्यात योकनेंको कानने का अवधिवान तथा उतनी ही महान विक्रिया क्रिक्ट होती है परतु बे उस क्राव्हित का उपयोग कभी नहीं करते, क्योंकि वे मुनिममान इच्छा रहित होते हैं। इस प्रकार प्रेपाय और हुडण्ड-बोकि सर्वार्थ सिध्य में अक्षीन्द्र हुए हैं वे दोनो भ्राता तैतीस सागर तक सुखसागर में मिमा एहने पर भी, भवसागरको पह करके बाहर निकले और अब मोक्षपुर्ति जाने के लिये मुख्य लोक में माने को हैया हुए। [बल्ते], वे आर्थ उससे पुर्व उनका स्वार्थ करते पर अल्ले निवार उनके स्वार्थ करते पर आ जन्मोत्सव देखने के स्थि हम हस्तिनत्त्री में पहिंच वार्थें]

[भगवान शान्तिताथ के दूसरे पूर्वभव सवार्थसिद्धिका वर्णन पूरा हुआ] हस्तिनापरी में शान्तिनाथ - अवतार

निजवैधय कर प्राप्त, आपने पायी शान्ति अनन्तः; ध्याते हैं हे नाथ, मौगते हम भी भवका अन्तः। चक्रवर्ती-पद छोड प्रमो पहुँचे शिवपुर थानः; जीवों को शान्ति प्रदान कर. पाया पद निर्वाण।

है प्रभु शान्तिनाथ! आपका जीवन सन्युच अदभुत हैं, संसार का अंत करते- करते आपने संसार के सन्तेच्च पद (जक्रनतीं पद, सर्वार्थ सिद्धपद तथा तीर्थकर पद भी) प्राप्त कर लिये; और अंतर्से उन सबसे परे ऐते सिद्धपद को प्राप्त करके मोक्षपुरी में विराज गये...इसलिये आपका जीवन आनन्द-मगलकारी है।

अहा, प्रभु के उत्तम वारित्र की महिमाका क्या कहना! 'मै शाहिनाथ भगवान का जीवन चरित्र पढता है इस प्रकार इस कथा मे उपयोग लगाने से भी संसार की सर्व अशाहित दूर होकर आत्मा में कोई नवीन शान्ति प्रगट होती है। शान्ति प्रिय श्रोताओ! तुम भी भक्तिपूर्वक स्थिरिचत से यह शान्तिनाथ प्रभु का वृद्धि सुतो!

अपने इस भरतक्षेत्र में हस्तिनापुरीनगरी है, पूर्वकाल में भगवान ऋषभदेख उस नगरी में विचरे थे और तीक्षा के पक्षात् सर्व प्रथम (वर्ष तपका) पारणा उस हस्तिनापुरीनगरी में राक्षा सोमप्रभ तथा श्रेयांस कुमार के हाथ से किया था, इसिलंथ इस चौतील में उत्तम दान तीर्ष का प्रस्थभ उस नगरी में ही हुआ था। पक्षात् उत्त सोमपाजा के पुत्र अयकुमार हस्तिनापुर के राक्षा हुए, वे भरत कक्रवर्ती के सेनापारि थे, पखात तीक्षा लेकन ऋगभरेव गणवान के गणभर हुए और मोक्ष प्राम किया। तपक्षात उन सोमराजा के कुरुवंशमें असंख्य राजा हुए और उन्होंने भी मोक्ष प्राम किया। तपक्षात उन सोमराजा के कुरुवंशमें असंख्य राजा हुए और उन्होंने भी मोक्ष प्राम किया। तपक्षात उन सोमराजा है उस सम्ब, उस हस्तिनापुरी के कुरुवंशमें विश्वसेन महाराज राज्य करते थे; उन्हों महारानी एरावेशी (अविरावेशी) उन्हों कुकिस से सोलहते तीर्थकर का अवतार हुआ। उनका वह मंगल बीकन भव्य बीर्बों को अपूर्व शानित्वाच्या हो है सुभव्य साध्विधी। अतिहत्य शानित्वाच स्थान शानिताच्या के भ्यान हुए साहस्ति हो। है सुभव्य साध्विधी। अतिहत्य शानित्वाच साधान शानिताच्या के भ्यान हुए साहस्ति हो। इस साधानि हो। है सुभव्य साध्विधी।

में विराक्तमान करके, उनका वह मंगल चरित्र पढ़ो...सूनी !

अरे, जिससे कषावकी वृष्टि होकर कैराया का नारा हो- ऐसी विकथा, अपने आत्म करवाणके इच्छुक जीवों को कभी नहीं सुनन चाहिये; क्योंकी वह कथा सुनने से पाप का बंध होता है और धर्म के संस्कार नष्ट हो जाते हैं। किस कथा के अच्छा के कैराय की वृष्टि हो और परिणाम शांत-उज्ज्वस्त हों, वही कथा सस्पुष्टक के मुख से नित्तर मिक्तपूर्वक अच्छा करना चाहिये; क्योंकी उसके अवण-पठन हों, वहीं कथा सस्पुष्टक के मुख से नित्तर मिक्तपूर्वक अच्छा करना चाहिये; क्योंकी उसके अवण-पठन के धार्मिक संस्कार का पोषण होता है और पूर्वकृत पाप नष्ट हो जाते हैं। इसस्पिये कर्ण-अंत्रित द्वारा इस धार्म कथा के प्रेष्ट अमृत कथा का पान करों।

अहा तीच्येकरादि महापुराचों की बर्धकाबा बड़े था छोटे, सी या पुराव सबको आनन्द प्राप्त सताती है और उसम संस्कारों के तिस्त्रेत हारा सन्मागं कात्ताकर जीव को मोह्ममार्ग में लगावी है। और, मनुष्य तो ठीक... देवों को भी आनन्द प्राप्त कराये ऐसी यह धर्मकब्बा हे पच्छ जीवों! तुम आतम कत्त्वाण हेतु सुन रहे हो, वह सच्चप्त तुमहोर उसम चान्य का संकेत है।

भरतसेत्र में ऋषभदेव से लेकर धर्मनाथ तक १५ तीर्यंकर और भरतादि चार चक्रवर्ती हो गये; अब, उनके पश्चात् होनेवाले तीन तीर्थकर तथा वे ही तीन चक्रवर्ती करी अधिरत होने वाले हैं ऐसी सुन्दर हसितामुरी में चले। वहीं के राज्ञा-प्रजा पुण्यकत है और देव-गुरू-धर्म की उपस्थान में तरपर रहते है; स्थापर-धंधा तथा रसोई में आरम्भ से उन्हें जो धोडा पाप स्माता है उस पापकी जिक्युका-स्वाध्याय-दानादि सरकार्यो द्वारा प्रतिदिन भी डालते हैं। दुनिया की श्रेष्ठ वस्तुएँ इस नगरी में आती है। यहीं के पुण्यवान लोगों को भीवण्य की ओई चिन्ता नहीं है हरसिये जितना कमाते हैं उतना दानादि में ब्याय कर देते हैं; तथापि पुण्योदय से उनकी सर्व वस्तुओंमें वृद्धि होती रहती है। उत्तम दान के लिये तो यह नगरी भगवान जरूभदेव के शासनकात से अग्रायुद्धि है।

माघ का महिना चल रहा था.. अचानक ही हस्तिनापुर्ति राजभवन के प्रागण मे करोडो रल्नौंकी तर्वा होने लगी; और **वह** मास पक्षात भाइपद कृष्णा समगी को महारानी अचिरा देवी (ऐरादेवी) में अति मंगल सुबक सिंह हाथी, माला, रल्नपाशि आदि १६ उत्तम स्थ्यन देखे। अहा, प्रकृति की रचना तो देखों! सर्व तीर्थकरोंकी माताएँ एक क्कान १६ मंगलस्यन नियम से हेखती है। ऐसे उत्तम १६ स्वयन तीर्थकर की माताके अतिरिक्त और किसीको नहीं आते। जिस समय ओचरा माताने स्वय्न देखे उसी समय, असंख्य योजन बूर ऐसे सर्वार्थक्षिद्ध स्वर्गसे प्रभु शानिताच का बीध तीर्थकर-अवतारके क्यमें उनके उदर में अवतरि हुआ। महारानीने अल्पनिद्धा में देखा कि एक महासुन्दर सुगध युक्त हाथी उनके मुखमें प्रविद्य हो रहा है।

महारानी जाग उठी; अति हर्षपूर्वक मचपरमेडी का वितन किया। पश्चात् राजसभा में पहुँची और महाराजा से आनन्ददायक मंगलस्वपनों की बात कही। अविध्वानी विश्वसेन महाराजाने जान तिवा कि अही। अपने यहाँ जिलाकनाथ तीर्षकर का आगामन तुआ है। हे देवी। सीलहर्व तीर्षकर का जीव तुम्हारे गर्भ में अविरत हो चुका है। हतना ही नहीं, वह महान आत्मा कुकवाँ होकर सारा ये भरतक्षेत्र का राज्य करेगा और पहात् तीर्षकर होकर सक्कत विश्वमें धर्मका साम्राज्य चलायगा। उसका पर अवशुत सुन्दर होगा वह कामर्थव, इककवाँ इंग केंकर स्वान्तर पदिवर्षका भारी होगा।

बाह! ऐसी बात धुनकर किसे हुई नहीं होगा? महादेवी अविरामाता के हुर्चनन्यका पार नहीं रहा-'अहम, ऐसा धर्मात्मा और मोक्कामी बीव मेरे उद्दर में!' ऐसे परम उद्धास से उनके अंतर में बैतन्य महिमा के अपूर्वभाव जागृत हुए; असंख्य प्रदेशोंमे उन्हें किन्हीं अपूर्व चेतन्य भावोंका वेदन हुआ उनके अतर से मोहाधकार दूर होकर चैतन्य प्रकारा खिल उठा। आहो, धन्य तीर्व्यंकर महिमा! वह विकास मंगल आत्या जिसके उदर में विराज मान हो उसके अंतर में मोहांधकार रह ही नहीं सकता।

शानितनाथ प्रभुके गर्भावतार कत्याणक का उत्सव करने हेतु स्वर्ग से इन्द्र आ पहुँचे; उन्होंने महाराबा विषयेन तथा महादेवी अधिरामाता का तौर्यंकर के माता पिता क्यमें सन्मान किया; हिव्यवस्थाभूषण भेट किये और स्तुति की कि-अहो, आपके यहाँ सोलहवें तीर्यंकर का आगमन हुआ है... आप तीर्थंकर के माता पिता होने से बगत के माता-पिता है।

हस्तिनापुरीके भाग्य का उदय हुआ; उसे अयोध्यातीर्थ कैसा गीरव प्राप्त हुआ। वहीं प्रतिदिन रत्नोंकी वर्षा होती थी; शान्ति एवं समृष्टि बढ़ती जा रही थी। कमलवासी श्री-हीं-पृति-कीर्ति-हास्त्री-सस्वर्ती आदि देव हुमारियों भी इन्द्रकी आजा से अविरा माता की सेवा करों आ गई थीं। वे देवियों आनन्द-विनोदपूर्वक चर्ची करके माता को आनन्दित करती थी और उदस्क्ष प्रभवी महिमा प्रगट करती थीं।

- 🐞 एक बार श्रीदेवीने पूछा-हे सखी! इन माताजी के आसपास सर्वत्र इतनी अधिक शान्ति क्यों है ?
- क्क तब लज्जावती हिदिबीने कहा-सुन है देवी! भगवान शान्तिनाथ स्वयं माताजीक उदर में बिराज रहे है, उन्हीं के प्रताप से इतनी अधिक शान्ति छा रही है!
- धैयदिवीने पुक्का हे सखी! महाराजा किश्वसेन एवं अचिरामाता की कीर्ति अचानक ही जगत में कैसे फैल गई?



- कीरिदिवीने कहा -हे देवीं तीन लोककी क्सिर्विको वश करनेवाला तीर्थंकरका आत्मा उनके यहाँ पुत्रकपसे आया है इसलिये।
- लक्ष्मीदेवीने पूछा-हे देवी सरस्वतीं। आवकल अविरामाता के अंतर से सरस्वती उमइ रही है और सम्पूर्ण राज्य में लक्ष्मीकी खुब बृष्टि हो रही है-उसका क्या करण है?
- सस्स्वतीदेवीने कहा- हे लक्ष्मी! इस समय माताबीक उदर में वो तीर्थंकर विराव रहे हैं वे तीन लोककी लक्ष्मी तथा तीन लोक में श्रेष्ठ सस्स्वतीके (केवलज्ञान के) स्वामी होनेवाले हैं, इसिलंबे यही लक्ष्मी और सरस्वती योगों उमछने लगी हैं।

-ऐसी उत्तम चर्चामें प्रसन्नतापूर्वक भाग लेकर माताबी भी देवियों को आनन्द प्राप्त कराती थी। इस प्रकार प्रसन्नता के बाताबरण में सवानी महीने बीत गये...तत्पश्चात...

ज्येष्ठ कृष्णा चतुर्दशी के दिन माता अस्तिरादेशीने एक सर्वोत्कृष्ट पुत्रको कम दिया... मानी बगत् प्रकाशक दीपक प्रव्यक्तित हुआ। उसी कृण उसके तेवसे तीन सीक प्रकाशित हो गये। अभी केवलाशन का दिव्यक्रकारा तो फिर होगा, उससे पूर्व ही पुण्योदय के महातेज से पृथ्वी जगागा उठी; मात्र मनुष्यस्त्रेक का ही नहीं, सर्वों का तथा गत्क का बातादरण भी दो क्षण के लिये शानितमय हो उठा; सर्वं ही एक प्रकाश का नृतन आहताद छा गया। स्वर्ग के दिव्य बाद्य एकसाथ बजने लगे और दिव्य होवात हाथी पर बैटकर इन्द्र महात्रक हस्तिनासूरी में प्रभु का बन्तोत्सव मनाने देशों के ठाटवाट सिकत आ गहुँचे। तीर्थकर प्रभुक जन्मका ऐसा महान उत्सव हुआ कि मानो दुनिया धर का आनन्द यहीं एकत्रित हुआ हो। तीर्थकर प्रभुक जन्मका ऐसा महान उत्सव हुआ कि मानो दुनिया धर का आनन्द यहीं एकत्रित हुआ हो। ग्राह्न

उन बाल तीर्थंकर की गोद में लेकर इन्हानी धन्य हो गई। अहा, तीर्थंकर समान धमांत्मा का सीधा स्पर्श होने से बह परम वास्सल्यपूर्वंक रोमांचित हो गई। देव पर्याय में यहापि पुत्र नहीं होते परन्तु किसी सातिशय पुण्य योग से तीर्थंकर शिशु को अपनी गोद में लेते हुए उस इन्हानी को पुत्रसुख की अपेक्षा विशेष किसी लीकिक संतोषका अनुभव हुआ। वह भूल गई कि मैं इन्हानी है, वह तो ऐसा वेदन करने लगी मानो वही बच्चे की 'मी' हो... और प्रभुपिक में तहीन होकर स्वयं को ही प्रभुष्प से अनुभव करने लगी। अहा, बालतीर्थंकर भी अनेक बीवी को सम्वयन्व में कारण होते हैं। मोक्शामां बालक को गोद में लेनेसे वह इन्हानी भी मोक्शमार्गी बन गई। आनन्द के अपूर्व रोमाचपूर्वंक इन्हानीने

उन बालतीर्थंकर को इन्द्र के हाथ में दे दिया। इन्द्र तो उन बालतीर्थंकर का रूप देखकर मानो स्थॉन्सन ही हो गया। वह एक साथ हजार नेत्र बनाकर प्रथका रूप निहार रहा था। उसे आझर्य हुआ कि इन्द्रलोक से भी सन्दर वस्त इस मनष्यलोक में हो सकती है। और, सब बात है कि-मनिदशा और मोक्ष समान सर्वश्रेष्ठ दस्त इन्द्रलोक में कहाँ है? वह तो मनुष्यलोक में ही है न! इन्द्रका गर्व उतर गया और मनष्यलोक की तीर्थंकर-विभति के समक्ष स्वर्गलोक की इन्द्रविभति भी उसे तन्त्रह लगने लगी। हजार नेत्रीवाला इन्द्र प्रथका रूप देखका में ऐसा तळीन था कि अपनी इन्हानी के विल्य रुप को भी बार भल गया...बार ऐसा सचित करता है कि- बीतराग स्वरूप का अवलोकन करनेवाले ममक भव्यात्मा का चित्त उसमें ऐसा तकीन हो जाता था कि कात के विकय कथायों से उसका बिक सक्का ही हुए चारा है।

प्रभु को देवी देशवत हाबी पर विरावसान करके महान शोभा यात्रा सहित इन्द्र मेरुपर्वत पर ले गया और वहीं अतिशय भक्तिपर्वक अभिषेक किया। असंक्रय क्वाँ



पूर्व के इन्द्रने क्षीरसागर के पवित्र जल से भगवान आदिनाथका जैसा महाभिषेक किया था, वैसा ही इन इन्द्रने शान्तिनाथ भगवान का किया। बासतीर्थंकर प्रभुकी शोभायात्रा से वह हाथी भी भन्य हो गया! बासतव में वह कोई हाथी नहीं था, वह तो सीमर्थ स्वर्ण का एक देव था, और प्रभुकी अपनी पीठपर विश्वकार को के किये करी नहीं भी का विश्वकार कार्यक कर प्रभाव किया था। का कार्य भी किया?



-दैवी! जिसका वर्णन कल्पनातीत है। एक लाखयोजन बड़ा, कितनी ही सुँहें, प्रत्येक सुँह में मरोवर; सरोबर में कमल, और उन कालों की प्रत्येक पंखुरों पर पित्तसित नृत्य करती हुई अपसारी अन्युत सी वह स्वना! अहा, जिसकी पीठपर तीर्षंकर पंखुरों पर पित्तसित नृत्य करती हुई अपसारी अन्युत की वह स्वना! अहा, जिसकी पीठपर तीर्षंकर बैठे ही उसकी शोभा का क्या कहना!! पुराणकार कहते हैं कि उस समय ऐरावत हाथीं के साथ इन्द्र की सात प्रकार की सेना में करोड़ी वाखी सहित अपने हाथीं भोड़े-स्थादि थे। बस्तव में वे कोई तिर्यंचकीय नहीं थे, किन्तु देवों की ही उसप्रकार की अन्युत विक्रित्य थी। इन्द्र को उटावाट वैभव इतना विशाल और अधिन्तय था कि सम्पूर्ण मनुष्यलोक में जिसका समायेश न हो, ऐसी अविचन्त विभूतियान इन्द्र को भी ऐसी अवसुत तिन्मित का जिलका मिळ्याहिंह देव भी जैन भर्म की अध्या से सम्यग्रहीं वन जाते थे। इसीसे 'जिनमहिमा-दर्शन' को सम्यग्रहींह देव भी जैन भर्म की अध्या से सम्यग्रहींह वन जाते थे। इसीसे 'जिनमहिमा-दर्शन' को सम्यग्रहांत अवस्ता कारण कहती है। वे इन्द्र-इन्द्रानी, वह ऐरावत हाथी, वे देव-देवी-सब तीर्थकर की भित्त की सिक्त करता है। वे इन्द्र-इन्द्रानी, वह ऐरावत होती थे, उनमें अल्पता- अधिकता किसीकी थी वह सम नहीं कह सकते; पत्तु इतना अवस्थ कह सकते हैं कि उस समय उस विनामुत्रके दर्शन से वीतराग सस्की जो पुष्टि होती थी वह सबसे महान थी और मोक्यका कारण थी। शान्तिप्रभु के सात्रिष्य में शान्त का वह एक चमलकार था। भक्ति की वेहंगर सबकी पित्र-पित्र थी परनु उस प्रतिकात फल तो सबको मान ही था। भारत्य विन महिमा!

उन शिशु भगवान का स्वरुप यद्यपि स्वय सुशोभित था, शोभांके लिए किसी बाह्य अलंकार की आवश्यकता उनकी नहीं थी; तथापि-''स्वर्गलोक स्थित मानस्तंभ के दिव्य पिटारीमें उत्पन्न हुए सर्वाल्ग्न्ह अलकार में तीर्थकर के अतिरिक्त किसे पहनाक ? इन दिव्य अलकार को धारण कर सके ऐसा तो विषयी दूसरा कोई है नहीं '' ऐसा सोचकर इन्द्रानीने स्वर्ग के दिव्य वस्तान्त्र्यण बालतीर्थकर को पिहनाये . और साथ ही प्रभुके मत्तक पर रत्नों का मंगल तिलक लगाया; इस बहाने मानो उसने अपने अलसा को ही मोशका तिलक लगा दिया। पक्कात कह इन्द्रानी इधरसे और उधरसे और शुह फेर- फेरकर आव्या की ही मोशका तिलक लगा दिया। पक्कात कह इन्द्रानी इधरसे और उधरसे और शुह फेर- फेरकर आव्या वैस्ते प्रभुकी गोगो निहारने लगी।

उन प्रभु के दर्शन से सर्व जीवों को शानित हो रही थी, इससे इन्द्रने उन सोलाइवें तीर्थकर का नाम 'शानितमध' रखा। उनके चरण में मृग का किन्हु था। कमानिकेक के पहाल १००८ मंगल नामीसे इन्द्रने प्रमुकी स्तुति की। अदभुत ताण्डव नृत्य किया और प्रमुकी शोभाषात्रा के साथ हस्तिनापुर लौटे।

हस्तिनापुर के राजमहत्त में आकर इन्द्रने सन्यान पूर्वक पगवान के माता पिताको उनका पुत्र सींघा और उनके समस्त्र पुत्त: बालतीर्थंकर की पत्तिः की। इन्द्र स्वयं इन्द्रमानी के साथ विस्क विस्कासना नाव उठा। अंतर में अपार उक्कास होनेपर कीन नहीं नाब उठता? अहा, इन्द्र के नृष्य का क्या कहना। वह एकसाथ हकात हाब उठाकर और उस प्रत्येक हाथ पर उद्यो जैसा इन्द्र उसी बैसे हाक्याब प्रदर्शित करके नृष्य कर रहा हो - ऐसी विक्रिया करके नाव रहा था। और उसका नृत्य इतना अविक-गतिशीत था कि - तबले पर धार्थीन...एवं धारीन्...इस प्रकार एक तालके पश्चात दूसरा ताल पढ़े उससे पूर्व वह ( वो तालों के अन्तराल में ) भेड पर्वत की प्रदक्षिणा करके आ जाता था और ताल में ताल मिलाकर नृष्य करता था।

अहा, राजपवन के प्रांगण में करोड़ो प्रजावनों के समक्ष एक और इन्द्र ऐसा अवसुत् नृत्य कर हा था और सामने अंग्रियानाता की गोवमें बैठा-बैठा वह शानिकुंबर उस नृत्यको देखकर अपने अर्कर हे इन्द्र के उस नृत्य को पीन्नाता की गोवमें बैठा-बैठा वह शानिकुंबर उस नृत्यको देखकर अपने अर्कर हे इन्द्र के उस नृत्य से भी अवसुत् ऐसी आनन्दमय झानवेतनाको नचा रहा था। अंतर के उस नृत्य को देखनेवाले कोई विराद ही था। हस्तिनापुरी के प्रजावनों के हर्ष का कोई पार नहीं था, क्योंकि उन्हें तो एक ओर तीर्थकर के साक्षात दर्शन तथा वृत्य स्तु पायान के दर्शनों से सबको हार्हिक आनन्द प्राप्त होती था। पुत्र की ऐसी अवसुत् महीला था, परन्तु भगवान के दर्शनों से सबको हार्हिक आनन्द प्राप्त होता था। पुत्र की ऐसी अवसुत् महिला देखन मान-पिता के तथा नगर कर्नों के अंतर में अनुम्म वैतन्य महिला का उद्धा हुआ। अनेक जीव उस अवसर पर सम्यादर्शन को प्राप्त हुए। उस समय सातये नरक के बीकों को चित्रमें भी क्षणभर शानित का अनुभव हुआ तो दूसरों का क्या कहना। शानिताय का अवतार सर्व जीवों को शानिका करण हुआ। वे जिस राजभवनमें विरादकों थे उस संचावर्त भवन की शोभा अवसुत् थी। उस भवन में प्रांग में प्रति दिन प्रारा-काल हुआते लोखों की चित्रम पित प्रवा के प्राप्त में ते ति दिन प्रारा-काल हुआते को चित्रम मिट प्रभुत स्वा के वित्रम मिट प्राप्त के का निवास होने से वह एक साखात 'जिनमन्दिर' था दूसरे जिनमन्दिरों तो जिनकिनकपर 'स्थापना-किन' होते हैं, जब कि इस मिटियों तो साखात 'इव्यक्ति' स्व क्या का प्रक मंगल तीर्थ था।

पन्हरवे तीर्थंकर भगवान धर्मनाध का शासन लगभग तीन सागर तक चला; उसके अन्त भाग में पाव-पत्य (लाखों करोड़ों वर्ष) तक धर्मका विच्छेद हो गया था; तत्पहात सोलहवे तीर्थंकर शानिनाध भगवान का अवतार हुआ और धर्मकी धरार पुनः प्रवाहित हुई। उनकी आवु एकत्साख वर्ष थी, शरीर की ऊँचाई ४० धनुष (लगभग १००मीटर) थी, उसमें खक्र-ध्वब-शंख-पय-गृग-तिण आदि उत्तोमोत्तम १०८ विक थे। अगत में श्रेष्ठ ऐसा चक्रवर्ती पद, सर्वावंसिद्धि- इन्ह्यद या तीर्थंकर पद पद पर्मात्मक शैवों को ही प्राप्त होते हैं, धर्मरिहत बीबोंकों ऐसा उत्तम पुण्य दौरा प्राप्त हुई थीं, इचारि धर्मसाधक भगवान शानिनाथ के बीव को धर्म की साधना युक्त उत्तम पुण्य दौरा प्राप्त हुई थीं, इचारि अंत में तो उन सब कर्मबनित संयोगी पदिवयों को छोड़कर प्रभुत स्वभावभूत ऐसे असंयोगी तिष्वपचक्की ही साधना प्रभु का जीवन हमे ऐसा बतलाता है कि-चव में अविरत होना वह वास्तव में कृतार्थंता नहीं है, सन्त अववार का अन्त करके अनंत सिद्धपद की प्राप्ति में है कतार्थंता है।

कामदेव के रूप में चक्रवर्ती के रूपमें और तीर्वक्त के रूपमें उनके शरीर की सुन्दरता सर्वोत्कृष्ट वी, तो असंर में अपूर्व भेषद्वान, सायिकसम्बक्त और अवधिद्वान द्वारा उनके आत्मा का सीर्द्य भी भगवान शान्तिनाथ का अवतार होने के कुछ समय पश्चात् महाराजा विश्वसेन की दूसरी रानीने भी एक सुन्दर पुत्र को जन्म दिया। पूर्वकालमें मेमस्थ के भश्मों जो हुवस्थ नामका भाई था और जो सर्बार्थ सिद्धि मे साथ था, वह जीव वहीं से च्यवकर यहाँ शान्तिनाथ प्रभुक्त भ्राता रूप में अविरत हुआ, उसका नाम कवाया।

दोनो प्राता (जो कि तीर्थंकर और गणधर की बोडी है) दिन-प्रतिदिन वृद्धिगत होने लगे; उनके गुणों का वैभव अधिकाधिक विकासित होने लगा। उनकी बालकीडाएँ भी आध्यर्थजनक थी। देव भी उनके साथ क्रीडा करने हेतु उन्हीं जितने बालक का रूप घारण करके हस्तिनापुरी में रहते थे। अहा, तीर्थंकर का सहखास किसे अच्छा नहीं लगेगा। 'गुण्यजनित राज्यलक्षमी और धर्म जीतत गोक्सलक्षमी यो तें के वे एकसाथ स्वामी थे, तथापि मोक्सलक्ष्मी का सन्मान करते और पुण्यलक्ष्मी के प्रति उदासीन रहते थे। (अर्थात् मोक्सलक्ष्मी जो महारानी के स्थान पर थी और पुण्यलक्ष्मी मात्र दासी समान थी।) दोंनी भ्राता आत्मानुभवी, चरपागरित तथा अत्मन्त भारमानुभव की गंभीर एव आनन्तकारी चर्ची करते तब, तीर्थंकर-गणधरकी वह अद्यन्त धर्मवर्च सुनक्कर जिन्नास जीवासु जीव मुख्य हो बाते थे और तत्वस्वरूप को समझकर अनेक जीव आत्मानुभव कर लेते थे। 'के आत्मानुभवकी कैसी अद्यन्त चर्चा करते होंगे '' हे पाठक। तुम्हारे अतर की वह जिन्नासा पूर्ण करने के लिये यहाँ थोडीसी बातारी देता है।

एक बार शानितकुमार और चक्रायुध कुमार दोनो भ्राता मनोहरउद्यान में पर्यटन हेतु गये; साथ में और भी अमेक लोग थे। आनन्द-प्रमोद मे दिन पूरा हुआ। सायकाल शानिताथ ने अपने भाईसे कहा-भाई चक्रां चलो, शानितसे दो यही अतरमें परसान्यतल्य का चिंतन करें। यह बात सुनकर चक्रकुमार प्रसन्न हुए, और दोनो भाई प्यानमें बैठकर आत्मस्वकण का चिंतन करें। यहा बात सुनकर परिणाम शांत हुए और एक एक उपयोग निजस्वकण में एकाग्र होनेसे स्वानुस्तिक निर्विकल्य आनन्द का अनुभव हुआ। वे जीवन मे बारम्बार ऐसा अनुभव करते थे...उस समय तो मानों कोई दो सिद्धभगावंत वहीं विरावते हीं। ऐसा स्माता था। योगी समान प्यानस्थ उन दोनो राजकुमारों को देखकर सब लोग भी प्रभावित हुए और सब प्रवृत्ति छोडकर आत्मावन्तमंमें बैठ गये चारो और शानित का सत्कस्य बातावरण छा गया। और, वन के सिह्य और शशक, सर्प और सोर आदि पशुपक्षी भी उनकी शांत च्यानमुद्रा देखकर आध्यों को प्राप्त हुए और देश या भय छोडकर सब शांतरिणामसे प्रभुक्तमुख बैठ गये...माने समझसप्य में नहीं बैठ हों। किसी प्रकार के कोलाहल बिना अधिक समय ऐसे ही परमाशानित में बीत गया,-किसे देखकर क्रोभ से भन्न बैतन्य शानित कैसी होती है-वह भव्य जोवों की प्रतीति में आ आता था और पर गया मोकालक की अद्या हो आती थी।

च्यान पूर्ण होने पर तुम-तुम होकर कब दोनो राज्यकुमार्गेने औखे खोली तब आसपासका एकदम प्रशांत बातावरण देखकर तथा सर्व बीबोको आत्मशान्ति के विचारमें देखकर, दोनों को आत्माधिक प्रमञ्जा हो। आहा, मानो तीर्थंकर का समयसरण ही हो!

प्रभूषी मधुर दृष्टि से सब सभाजन प्रसन्न हुए। कुछ समय पक्षात नगर सेठ बोले- हे वेब! आपका आहर्यजनक ध्यान देखकर हम सबको भी आरम्भवान की ग्रेरणा जागृत हो उत्तरी है और बिना सीखे सहज हो आरम्भवान आ जाता है। है इमो! आप दोनों भ्राताओंने किस प्रकार आरमध्यान किया? और उस ध्यान में क्या देखा? यह जानने की हम सबको उत्करणता है.. तो कमा करके बतलाविं।

नगर सेठ का ऐसा उत्कटा भरा प्रश्न सुनकर वोनों भाई प्रसन्न हुए और उनकी विज्ञासा पूर्ण करने के लिये साथ वे स्वानुभव की चर्चा करने लगे। (अहा, दो भाई...दोनों सम्याष्ट्रष्टि-चरमशारीरी-मोक्षगामी; एक तीर्थंकर और दूसरे गणधर; कैसी सुन्दर जोडी। उनकी स्वानुभृति की चर्चा सुनो।-)

शान्तिकुमार: हे भाई चक्रायुध ! शुद्ध आत्मतत्त्व का ध्यान कोन कर सकता है? और उसके लिये पात्रता कैसी होती है. यह कहो !

वंक्रावुधकुमार: आत्म तत्व अति अद्दश्त है, अधित्य महिमाबान है। प्रथम बिसने कैन धर्म के ज्ञाता-अनुभवी के निकट रहकर आत्मतत्व का यथार्थ स्वरूप समझा हो, उसके शुद्ध इव्य-गुण-पर्वायों को रागसे विभक्त तथा चैतन्य स्वरूप से एकत्त्वस्य जाना हो, उसे बाननेपर वैतन्यरसकी मिठास-लगन लगी हो और रागसके प्रति उदासीनता हो गई हो; ऐसा मुमुखु बीच विकय-कवाययोंसे विरक्त होकर शांतपरिणाम द्वारा चैतन्यानुभव के लिये वित्तको आत्मामें एकाग्र करनेका सतत प्रयास करता रहता है। -ऐसे सुपात्र जीवको जब चैतन्यरस की पराकाष्ट्रा होती है तब उसका उपयोग आत्मोन्युख स्थिर हो जाता है, उसका नाम स्वानुभृति है। है बन्धुवर । अनेक भवों से आपके उद्यम समागम के कारण मैने ऐसी स्वानुभृतिका स्वरूप जाता है।

शान्तिनाथ: हे बन्धु! तुम्हारी बात उत्तम है। उस स्वानुभूति के समय अतरमे क्या दिखायी विधा?

चक्रायुध: अहो देव । उस समय आत्माने स्वयं अपने को देखा...हृष्टा और झूँहगोचर होनेवाली वस्तु (शुद्धनय और उसका विषय) ऐसे भाव- भेदस्प भिन्नता भी उसी समय नहीं था; एकाकार आत्मा सर्वपूणों के रस सहित स्वयं अपने को अनुभवता था वह आत्मानुभूति वचनातीत एवं विकल्पातीत थी! आहार्य से भी पर ऐसे पराशांतसस्प से आत्मा स्वयं ही प्रत्यक्ष अतीन्द्रिय झान के स्वयंस्वाद में आता था। वहीं इन्द्रियों नहीं थी, राम नहीं था इल्य-गुण-पर्याय के कोई भेद भी नहीं थे; अकेस्ता झायक आत्मा स्वयं अपने आनन्य में लीन होकर सर्वांपि परातत्वरूपसे प्रकाशित हो रहा था।

शानितनाथ: बाह, अव्युत है आत्मानुपूतिका वर्णन! प्रयम बार की अपूर्व स्वानुभूति के समय तो मानो आत्माके असंख्य प्रदेशोंने आनन्द का कोई भारी भूकम्य हो रहा हो ऐसी उथल-नुभल हो जाती है, क्रोध क्पी पर्वतके दुकके दुकके हो जाते हैं और उसके स्थानस्य शानितका गंभीर समुद्र हिल्तोंर लेता है। दु:ख के बदले परम सुखका बेदन होता है; थव के बचले आत्मा परम सुख्यों बैठा हो -ऐसी तृक्ति का अनुभव होता है। अहा, उस अनुभूति में अपने सर्व गुणों का शांत- अतीन्द्रयरस एकसाथ स्वाद में अता है और विद्वासमान बीताणी हार्ष का बेचन होता है इस्तिये- आमां सदा प्रीतियंत बन, आमां सदा संतुष्ट ने आनाथी बन ते तुम, तुजने सुखा अहो! उत्तम करो।

(दो भाईयों के बीच स्वानुभव की **सुन्दर** चर्चा चल रही है और सभावन वह स्वानुभृतिका रस्तान कारे में तळीन है।)

शान्तिनाथ: उस स्वानुभूति के समय निर्विकत्य उपयोग में स्व-पर प्रकाशकपना किस प्रकार केता

चक्रायुप: उस समय अंतर्भुख उपयोग में मात्र आत्मप्रकाशन; है, आत्मा ही स्वक्षेत्र है; स्वयं ही ब्राता और स्वयं ही श्रेप-मुख प्रकार क्षेत्र-श्रायक की अभिन्नता है। उस समय उपयोग में पखेश नहीं होता; क्योंकि साधक का उपयोग कार्ये सथा पर मैं-दोनों में एकसाथ नहीं स्थाता; एक समय एकमें ही उपयोग होता है।

शादितराथ मो क्या अस समस जीव को स्वपर का जान नहीं है?

चक्रायुप: है; पट्तु उपयोग स्वांत्र में ही वर्तता है। जिस्त भेदज्ञान द्वारा परवस्तु को परकप जाना है वह ज्ञान उस पर्याय में वर्तता अवस्थ है,-पट्नु लब्धरुप वर्तता है; उपयोग में तो आत्मा ही ज्ञाता और आत्मा स्वयं ही जेय है। पट्ते मिन्नता का ज्ञान करने के लिये कहीं परसम्पुख उपयोग होना आवस्थक नहीं है। अपने शुष्य आत्मा को ही स्वयंत्र परमा जाना और उसमें राग की या जहकी विकादक वर्ती की वही भेदज्ञान है। जानी को वह निरंतर वर्तना है।

शानितवाब: धर्मीका उपकोग अतंत में हो तब तो उस अतीन्त्रिय उपयोग में इन्द्रियविषय छूट गये है, परन्तु जब उसी धर्मीका उपयोग बाहा में हो और इन्द्रियज्ञान हो तब उस बाहा उपयोग के समय, क्या उसे मात्र इन्द्रियज्ञान ही होता. है?- अध्या अतीन्द्रियज्ञान भी होता है?

बक्रायुभ: धर्मीको बाह्य उपयोग के समय इन्द्रियज्ञान होता है.. तथा उसी समय उसे उस पर्याय में आतीन्द्रियज्ञान भी बलता ही एतता है; मात्र इन्द्रियज्ञान नहीं है। हा उस समय उपयोगलप से अतीन्द्रियज्ञान नहीं है, तथापि उसी पर्याय में पहले को आतम्ब्रान किया है उसकी धारणा वर्तती है...इसलिये अतीन्द्रियज्ञान का परिणमन (निध्यक्ष्मां) उसी पर्याय में बल रहा है। गाँद मात्र इन्द्रियज्ञान हो तो सम्यक्षान स्थिए नहीं रह सकता और मोक्षमार्ग भी नहीं बल सकेगा। इसलिये अतीन्द्रिय ज्ञान तथा अवन्तानुर्वधी कवाय के अध्यावरुप शानित, सम्यक्ष श्रद्धा आदि इन्द्रियातीत शुद्धभाव धर्मीकी पर्याय में सदा वर्तते ही होते हैं; और उन भागों द्वारा ही धर्मी जीव की सच्ची पिष्ठधान केती है।

अहा चैतन्यरस से परिपूर्ण ऐसी सरस तत्ववर्चा और वह भी तीर्धकर-गणभर होनेवाले दो महासाओं के वी मुख्य से मुनकर सभावन स्वानुभृति के गम्भीर रहस्य स्पष्टकर से समझ गये और उसी समय अनेक जीवोंने शात परिणाम द्वारा स्वानुभृति भी ग्राप्त कर ली। तीर्धकर-प्रकृति का उदय अने के पूर्व हो भगवान शास्तिनाय ने भर्म तीर्थकर प्रस्तन ग्रारम्भ कर दिया,-मानो उसके द्वारा प्रभुने ऐसा बतला दिया कि-धर्म को कमीरय के साथ कही सम्बन्ध है?

(यह जर्बा स्वातुभूति प्रिय सज्जन प्रमुखुऑको तथा शानियों को अति रुची है।) पाठका! स्वातुभव की बस मुन्दर चर्चा द्वारा तुम्हें यह जानकर प्रसन्नता होगी कि तीर्थकरों का समस्त कीवन कैस्ता सहान, सुन्दर एवं गम्भीर भावेंसे भरा होता है। और उनके समागमसे बीजों को धर्मकी कैसी उसम क्रेपणाँदै बाह होती एडती हैं। धन्य वह बीक्स । सब्बुक सासुक्वेंका संग बीबॉको कल्याण का कारण होता **1** 

शान्तिनाथ और वक्रांबुध, तीर्थंकर और गणधर-दोनों राजकुमार दुवा.बुए। उनकी उपस्थिती में हस्तिनापुरी के राज दरबार की शोभा बदल जाती थी। विश्वसेन महाराखाने अनेक उत्तम गुणव्यतिस्थकन्याओं के साथ उनके विधार किये। माता अचिरावेची तो एसे दुनसुख प्राप्त करके इतनी तुम हो गई थी कि अब उन्हें संसार के किसी सुख की अधिलाचा नहीं रही थी, मात्र मोक्ष की ही अधिलाचा है।

एक लाख वर्ष की आयुवाले राजकुमार शान्तिनाच जब पच्चीस हजार वर्ष के हुए तब महाराजाने उनका राज्यापिक कारके उन्हें हस्तिनायुरीका साम्राज्य शीप दिवा और जक्रायुध्युक्तार को युवराज पद दिया। 'जहा, यह तीबैकर बैसे स्वामी हमें कहीं मिलोगो' देसा विचारकर जातकी समस्त विभूतियों उनके पास आने शारी उनके शास्त्रामें सर्वत शान्ति थी। देश-देशके राजा उनका सन्मान करते थे।

जब महाराजा कान्तिनाथ को राज्य का संचालन करते करते-दसरे पच्चीस हजार वर्ष बीते. अर्थात वे पञ्चास हवार वर्ष के हुए तब अन्यानक उनके शक्ष भंग्हार में सक्कवर्ती पदका संसर्क सदर्शनचक प्रगट हुआ: उस चकरत के साथ ही देवी छत्र, कपाण, राजदण्ड, काकिणी, चर्म तथा चुडामणि-ऐसे कुल साल अजीव रत्न उन्हें प्राप्त हुए। उस प्रत्येक रत्न की एक-एक हजार देख रक्षा करते थे। तद्परान्त उनके महान पुण्योदयसे किलेच पुरोहित, स्वपति, सेनापति और गृहपति हस्तिनापुरीमें उपक्र हए; छह खण्डमें श्रेष्ठ ऐसा कन्या रत्न, गकरत्न तथा असरत्न विजयार्ज पर्वत में उपन हुए, और विश्वाधर भक्तिपूर्वक से भेट वे गये। यह सातो रत्न शान्तिनाथ चक्रवर्ती की सेवा करने प्रगट हुए और एक एक हजार देव उस प्रत्येक रत्न की सेवा करते थे। इस प्रकार कुल बीवह रत्न प्राप्त हुए। तबुगरान्त उस पुण्य कालमें समुद्र एवं सरिताओं के संगम के निकट नी महानिधियाँ प्रगट हुई। उन्हें लाकर देवों ने शान्तिनाथ महाराज की सेवा में अर्पित कर दी थीं। यद्यपि बाह्य में बीदह रान प्राप्त हुए, किन्तु उससे पहले प्रभुने तो हजारो वर्ष पूर्व मात्र आठ वर्ष की बाल्यावस्था में ही अतंर में बीवह ब्रेड रान प्राप्त कर लिये थे...जिनमें (१) सुदर्शन चक्र जैसा शायिक सम्यकाच तो पूर्वभवसे ही साथ लाये थे: उसके साथ निःशंकितादि आठ गुण तथा पार्च अणुब्रत-ऐसे चौदह रत्न प्रभु के पास पहले से ही थे, जो कर्मोंको जीतनेवाले तथा क्षायिकलन्धि के अखण्ड नवनिधान को प्राप्त करानेवाले थे: उस अखण्ड चैतन्य निधान के समक्ष छल्खंण्डके उब नियान को प्रभु हुन्छ मानते थे, तथापि वे नवनिधियाँ प्रभुको महान समझकर उनकी शरण में आयी थीं। पुण्यस्पी लीहबुम्बक के कारण बगतकी सर्वोत्तम बस्तुएँ वहीं खिंची बली आती थी। वे चक्रके बलसे नहीं किन्तु पुण्य के बल से चक्रवर्ती हुए...और चक्र भी पुण्य के प्रतापसे ही आया वा न । परन्तु वे धर्मचक्री तो सम्यक्त्यस्पी सुदर्शन चक्र के बलसे हुए थे। छरखण्डकी विभूति प्राप्त करनेके लिये उन्हें किसी के साथ युद्ध नहीं करना पड़ा, छहाँखण्डके राजा महाराजा तथा व्यंतरदेव भी उत्तमोत्तम बस्तुएँ ले लेकर स्वेच्छासे प्रभुको भेट देने आते थे और उनकी आज्ञा शिरोधार्य करते थे। अरे, जिनका जन्म होते ही इन्द्र अपनी विभूति सहित सेवा करने आये और चरणों में हुक जाये, वहीं दुसरों की तो बात ही क्या?

प्रभु सान्तिनाय बब धर्म जड़ी होंगे तब धर्मचड़ा सहित धरत क्षेत्र के मात्र आर्यखण्ड में ही बिहार करेंगे, अनार्यखण्डों में नहीं बायेंगे। और वर्तधान में राजबड़ावर्तिय से उन्होंने सुदर्शन 'जड़मरित छतें खण्ड में बिहार किया, अनार्यखण्डों में बी गये। अपीतक कोई तीर्बकर अनार्यखण्डों में नहीं गये थे। धाम्पशासी हुए भी अनार्यखण्ड भी...कि वहीं के बीचों को घावी तीर्बकर के दर्शन हुए। जड़नार्यां के रूप में प्रथ शानिताथ मौराष्ट में भी प्रशोर थे और प्रकार धर्मचकी तीर्थंबर के रूप में भी उनका मौराष्ट में पदार्पण हुआ थाः शत्रंजयगिरिके जिनमन्दिर में विश्वज्ञमान जिनप्रतिमा आज भी उनका स्मरण कराती है।तीत खरह की निक्य के प्रधात एक शास्त्रियाण लकी जब विकास रिक्रिया गरे तब नहीं उद्योजने विशास राजाओं अपि हर्पर्यक्त राज्य एक प्रायाच्या कैया स्थाप किया और (१) विजयपर्वन प्रायक्त क्षेत हाथी. (२) पवनंजय नामका उत्तम अस्त तथा (३) सभद्रानामक सन्दर कन्या-यह तीन उत्तमीत्तम रून उन चकवर्ती प्रशासना को अर्पण काके प्रशास आहामहित उनके शासनका प्रतीकार किया विचार्धा में तीर्थंकर उत्पास नहीं होते और सामान्य रूपमे वहाँ कोई तीर्थंकर जाते भी नहीं है। पान्त इस विशेष भौतियों में एक ही जीव एकसाथ तीर्थंकर एवं चकवर्ती-होतों पहली के धारक होनेसे विजयार्थ्यपर्वतपर कथा अन्तर्यक्रवाओं में भी कदाक्य-तीर्थकर का पटार्पण हुआ -यह वहाँ के नियासियोंके लिये एक अति आक्रांकारी एवं प्रदा आन्द्रकारी घटना थी। एभका संदर्शन चक्र भी धर्मचक जैसा ही था। क्योंकि उसके हारा रूपी किसी जीवकी हिंसा होने का पूरंग नहीं आता था. इतना ही नहीं वह चक्रधारी मात्र जक्रवर्ती की वर्ती है। बाहर की तीहीकर भी है। कालिये उनके 'म-दर्शन' में भवरजीव धर्म भी पाप करते के। एक कर्जा बाकी-सोडे सा रूप आदि देने के लिये छह खण्ड में नहीं गये थे रूपों के हेर तो उनके अन्य के वर्त ही राजधानन में लग गये थे। आहा एक भावी तीर्थंकर, तीर्थंकर रूप से अवतरित होने के प्रभात कह ख़पह में विकार करके म्लेच्छ ख़पड़ के लोगों को भी दर्शन दे वह उनका कितना महान भागा है प्राप्तिताथ आपने तो अनार्य जीवों को भी शान्ति पहान की फिर आर्य जीवों की तो बात ही क्या । साम्यक में-

### प्रभु पुनित पगलां ज्यां श्रया ते देशने पण धन्य छे; अनां कयाँ दर्शन अहा! ते जीव सी कृतपुष्य छे।

पचम चक्रवर्ती प्रभु शान्तिनाथ को एह खण्ड की दिग्विजय करने में ८०० वर्ष लगे थे। जब कि चक्रवर्ती भरताबा को ६०,००० वर्ष लगे थे। प्रश्नेक चक्रवर्ती भरताबि क्वयाध्या वृषमाचल पर्वतकी एक निलापर उत्कीर्ण करता है, -परन्तु वह उत्कीर्ण करने के स्थान के लिये उसे पूर्वकाल के किसी एक जिलापर उत्कीर्ण करता है, -परन्तु वह उत्कीर्ण करने के स्थान के लिये उसे पूर्वकाल के किसी एक चक्रवर्ती का लेख विटाना पड़ता है, और तब उनका गर्व उत्तर जाता है कि-अरे, इस भरत क्षेत्र का में कोई सर्वप्रथम अधिपति नहीं हूं, मुझ से पहले तो असक्य चक्रवर्ती इस पृथ्वी का उपभोग कर चुके हैं और उपभोग करके छोड़ दो है। आज इस शिला पर से उनका नाम भी मिट गया है, मेरा नाम भी मिट जायेगा।-परन्तु प्रभु शान्तिनाथ चक्रवर्ती की बात उन सब चक्रवर्तीयोंसे अलग थी, क्योंकि उत्तर सब चक्रवर्तीयों में कोई तीर्थकर नहीं थे .जबकि यह तो चक्रवर्ती के उपरान्त तीर्थकर भी थे, उनके लेख लिखने के लिये किसीका नाम मिटाना नहीं पड़ा; उस शिला के अग्रभाग में उनके पुण्य प्रभावसे नाम लिखने के लिये किसीका नाम मिटाना नहीं पड़ा; उस शिला के आग्रभाग में उनके पुण्य प्रभावसे नाम लिखने को सुन्दर स्थान बन गया था। वहीं "इस भरतक्षेत्र के भावी सीतहब्दे तीर्थकर मानिनाथ महाराजा हु खण्ड की हिरियलम करके भरतक्षेत्र चक्रवर्ती हुए..." ऐसा शिलालेक स्वहस्ते वक्ष द्वारा उस्कीर्ण किसा। (आज भी प्रभुके हस्ताक्ष वक्ष विषयनन होंगा)

इस प्रकार हस्ति-तापुरीके महाराजा शान्तिनाथ यह दूसरी बार चक्रवर्ती हुए। इससे पहले पूर्व पाँचवें भवमें भी वे विदहेशेज में क्षेपंकर तीर्थंकर के पुत्र चक्रायुप थे; तब चक्रवर्ती पद प्राप्त किया था और पहाल् उसे छोड़ दिया था; पर-तु वह चक्रवर्ती पद मानों अब भी प्रभुक्ता संग छोड़ना नहीं चाहता हो इससिये इस भव में भी उनके पास आया। सच ही है, तीर्थंकर समान उक्तम पुरुष का तमा छोड़ना किसे

अच्छा लगेगा? देखो न, भगवान शान्तिनाथ तो राज्य छोड़कर तथा शरीर को भी त्यागकर मोक में पहुँचे... उसे असंख्यावर्ष बीत कानेपर भी, वे चक्रवर्ती और तीर्थंकर पद आब भी उनका पीछा नहीं छोड़ते, इसलिये उनके साथ 'चक्रवर्ती शान्तिनाथ, 'तीर्थंकर' शान्तिनाथ-इसप्रकार विशेषण रूप से लगे रूप ती हैं।

## चक्रवर्ती शान्तिनाथ वैराग्य [हस्तिनापुर:ज्येष्ठ कृष्णा १४]

आज महाराजा शानितनाथ चक्रवर्ती का जन्म-दिवस मनाया जा रहा है। हिन्तिनापुर में सर्वत्र महान प्रामध्म चल रही है। हपुके अवतार को आंक ७५ हजार वर्ष पूरे हुए हैं। चारों और मंगलवाद्य कब रहे हैं, पन्न-ता प्रामध्म पर्य प्रेस पर्य तोरण-बन्दनवार शोभा दे रहे हैं। देश-देश से उत्तम भेट लेकर एक हजार राजा उत्सवमें सम्मितिला होने आये हैं। महाराजा शानितनाथ भी राजदरवार में जाने की हैंचारी करके दर्पण में पुष्ट देख रहे हैं. इतने में तो....

"...और, बह क्या।" महाराजा अजानक चौंक पढ़े...पूर्णण के प्रतिबिच्च में पहले जो सुन्दर कर विश्वाची दिया जह तुस्से क्षण बदल गया दिखा। 'क्षणचर में ऐसा परिवर्तन।" महीरकी ऐसी क्षण पंगुरता!" [अवजा नक्रन्तिय और मुनिदशा यह दोनों रूप उन्हें विश्वाची विशे उसीसमय उन्हें अपने निर्माल झानदर्गण में अपने अनेक भजों के अनेक रूप हृष्टिगोचर हुए...मैं ही सर्वाचीसीस्य में था और में ही धनस्य तीर्थंकर का पुत्र



था...तथा विदेहकोत्र के क्षेत्रंकर तीर्थंकर का पुत्र बज्ञासुष चक्रवर्ती भी मैं ही था। अरे, दूसरे श्रीमों की तो क्या बात! यह चक्रवर्तीपद की विभृति भी मेरे हिन्ये कोई नवीन नहीं है,-पूर्वभवमें यह भी मैं प्राप्त कर चुका है, हता है नहीं, उसे छोड़कर मैंने साधुदशा भी प्रहण की है...मेरे रत्नत्रयनिधान के निकट अन्य किसी निधान का क्या मृत्य है!

इस प्रकार दर्गणकें दिखायां दियं प्रतिकास के निमित्तसे अपने पूर्व भर्तों का जातिस्मरण होते ही प्रभु शानितास जाइकारी दैराय को प्राप्त हुए, और विचारों लगे कि-अरे, मेर जीवनके ५५ हकार वर्षे बीत गये ..मुझे अभी केजलाजान की साधना करना है।अब इन अण्यंसूर देशवों में या राग में रुकता मेरे लिये उचित नहीं है। बस, मै आज ही इस राजवैश्वय को छोड़कर वीचा अंगीकार करेगा और विन बन्ना। जन्म दिवसका उत्सव बन्द करो। जन्मसे आत्मा की शोधा नहीं हैं, बन्म तो आत्मा के लिये कलंक हैं, मुझे अब यह लज्जाजनक जन्म पुन: नहीं लेना है। अब शुष्योपयोगी होकर हम केजलाजान प्राप्त करते को लिये का सुध्योपयोगी होकर हम केजलाजान प्राप्त करते मोशा तेने में तैया हए।

राजसभामें खलबली मच गई। और इन्द्रसभा भी आधर्य में पढ़ गई। प्रभु राजपाट खोडकर दीका ले रहे हैं यह जातते ही लोग स्तम्भ रह गये। नृत्यकर्ताका नृत्य क्क गया और बजानेवालीके **वाध अटक** गया किया जाय? किसी को चुक सुख नहीं रहा था। और, अभी जन्मोत्सव के समय प्रभु दीका ग्रहण करोगे? क्या होता है उसकी परिकाम में सब आतरास्थे प्रभक्ती और टीख रहे थे।

महाराजा शानिताथ तो अपने वैराग्य जिन्तान में एकांग्र है, बारह भावताओं द्वारा संसार की असारता का वितवन करके, परम सारभूत निजयसामतस्वयों उपयोग स्वाग रहे है। इतने में आकारामें से झम्स्वयों के लीकानितक देव वहीं उत्तरे। खेतकक्षभारी से बेरागी देव जैनक्षियोंके समान शोधकों थे; उन्होंने आकत तीर्योक्त के वरणों में बदन किया और उनके परमवैरायकी प्रशंसा की-अही देव! आप इस भात क्षेत्र के १६ वे तीर्यंकर है, दीशा सम्बाधी आपके बिचार उत्तम है; आप दीक्षा लेकन केन्नलक्षान प्रगट कोरो और जगत के जीवों को मोक्षामार्ग वरसायेंग। भरतकेत्र में अनेक वर्षोसे विच्छित्र धर्मप्रवाह को पुन- अविच्छित्र धरास्थ करने का समय आ गया है, और वस आपके द्वारा ही होगा। धया है यह चारित्र का अक्क्षभर हम भी इस अवस्था के तियो लालायित है, इस लिये आपके चारित्र का अनुमीदन करने आके है। ऐसी स्तृति एव कन्दनाक प्रशाद वे लीकानितक देव पुन: झन्तवर्ग में चले गये

उसी समय करोंड़ो देवोंके साथ प्रभुका जयअयकार करते हुए स्वर्गांस इन्द्र आ पहुँचे। प्रभुको दीक्षावन में ले जाने के लिये स्वर्गांकाकों 'सर्वार्थितिक्व' नामक दिव्य शिविका भी वे साथ लाये थे। अस अवसर एक ओर तो महाराजा शानिनाथ ने राजपुत्रको राज्य भैएकर उसका राज्याभिषेक किया और दूसरी और इन्द्रीने भगवान शानिनाथ का दीखा अभियेक करके स्वर्गालोकसे लाये हुए दिव्य क्क्षाभूषण पहिनाये। आहर्य होता है कि जन्माभियेक की भीति प्रभुके दीक्षाकल्याणक के अवसर भी इन्द्री कीस्सागरक जलसे प्रभुका अभियेक किया और स्वर्गा लोक के उत्तम क्वाभूषण पहिनाए। बस भगवान शानिनाथ का संस्ता में यह अनिता मना एव अनिताम कव थे!

दीक्षा में पूर्व भगवान की स्तुति काते हुए, इन्हों कहा-हे देव! मोक्षगमन हेतु आपकी तीव्र वैसाब पास वेखकर बेबारा जातिक मोह मृत्यु के उह से काँच रहा है .. और आपसे मिलने को आतुर मोक्सुन्दरी प्रस्त हो रही है। हे प्रभो! संसार के धर्म, अर्थ और काम-वह तीन पुरुवार्थ तो आपने अनेक भावसे सिद्ध कर विसे हैं; अब मोक्स पुरुवार्थ का अवसर आवा है यह महान आनन्द की बाते हैं। काम पुरुवार्थ हारा आप कामदेव हुए, अर्थपुरुवार्थ हारा आप चक्रकर्ती हुए और धर्म (पुण्य ) पुरुवार्थ हारा आप तीर्थकर हुए: अब अतिराम मोक्ष पुरुवार्थ हारा आप परमात्मा होंगे।

कैरायपूर्वक सबसे विदा लेकर प्रमु बनगमन हेतु शिबिका में आरूड हुए। बाह, शिबिका भी कैसी? जिसका नाम 'सर्वार्थसिद्धि'। 'सर्वार्थसिद्धि' से आये हुए भगवान पुन: 'सर्वार्थसिद्धि' में आरूड हुए और अपने 'सर्वअर्थ की सिद्धि' हेतु बनगमन किया। प्रभु जब शिबिका में आरूड होने लगे तब

इन्द्रने अपने हाथ का सहारा विया। कुछ लोगोंको ऐसा लगा कि 'अरे, इन्द्र महाराज भूले; तीर्थंकर को कहीं उनके सहारे की आवश्यकता पहती होगी?'...पर-तु तही; वे भूले नहीं थे। वे इन्द्र भी महान बुद्धिशाली थे; वे जानते थे कि 'मैं भी अब यह इन्द्रपर्याय पूर्ण होनेप्प मनुष्य होऊँगा और प्रभुके समान ही जिन दीखा लेकर केवलज्ञान प्रगट करके मोक्ष प्राप्त करूँगा। मोक्सकी साधना तो चली ही रही है और अब नेसा भी पन का



देकर प्रसिद्धि की ...इस प्रकार प्रभुके साथ मोक्षमार्ग में सहचर हुए। वाह इन्द्रराज! धन्य है तुम्हें ...तुम तीर्थंकर प्रभुके मात्र सेवक नहीं हो, तुम तो तीर्थंकर के सहचर हो।

शिविका में बैठकर शान्तिनाथ भगवानने जब वनगमन किया तब प्रथम राजाओंने, पद्यात् विद्याघर राजाओंने और तत्यक्षात् इन्होंने वह शिविका कन्धोपर उठायी और आकाशमागी चलने लगे। उस समय देवीके करोड़ों वाद्य वज रहे थे, उनके द्वारा इन्ह्र ऐसी घोषणा कर रहे थे कि-भगवान शानिताय अब मोहपर विजय ग्राप करने जा रहे हैं, भगवान अब तिलोक का श्रेष्ठ साम्राज्य जीतने जा रहे हैं। भगवान किया हो। है जीवों। तुग भी मोहको जीतने के लिये भगवान के मार्ग में आओं। इन्ह्र मी घोषणा सुनकर लोग वैराग्य की महिमा करते थे-अहा, छहखण्डका वैभव छोड़कर भगवान मोह्मकी साधना करने जा रहे हैं। तो वह मोहमुख कितना महान होगा। इस प्रकार जीवों के परिणाम भौगीसे विसुख और मोशक समुख हो रहे थे ... और भौगी से योगी बनने जा रहे शान्तिनाथ भगवान पर सबकी हृष्टि केन्द्रित थी। उस समय लोग कोई शोक या ह्वन न करके आनन्द पूर्वक मंगल आशीव दे रहे थे के हे प्रभो। आप मुक्तिकी साधना हेतु जा रहे हैं...आपकी मोह्म साधना शीग्न सकल हो और हमे भी मोह्म पाय मुक्तिकी साधना हेतु जा रहे हैं...आपकी मोह्म साधना शीग्न सकल हो और हमे भी मोह्म पाय की प्रणा दो। शांतरस में झूलते हुए वे वैरागी महाराजा शान्तिनाथ भी अतिमधुर शांत दृष्टिसे नगरनाने देख लेते थे। आहा, मुक्ति पायन दृष्टि पड़ते ही वे प्रजालन अपने को धन्य मानते थे कि प्रभी करारी जीर ति हो ही।"

उन चक्रवर्ती महाराजाक वनगमन के समय उनकी हआरों रानियों क्या स्वन करके सिर पीटकर बैठ गई थी?-नहीं; वे कोई सामान्य स्थियों नहीं थी, एक भावी तीर्थंकर के साथ हजारों वर्ष रहनेवाली वे रानियों शूरवीर थी, धर्मसंस्कारों थीं ओर कितनी ही सम्यवृष्टि भी थीं। ही, इतना अवस्य हुआ कि अपने स्वामी के अवानक वैराप्य की बात सुनकर उन्हें आधारत लगा। इन्ह्रानी उन्हें आधारत देने का विभाव कर ही थी, इतने में तो उन रानियोंने स्वयं वेविक बुद्धि से समाधान करके शूरविरता से हुविनिद्धाय किया कि नहम किसप्रकार भोगमें स्वामी के साथ राजियों हम किया विन्ह्रा भी स्वामी के साथ राजियों हम किया विन्ह्रा भी स्वामी के साथ राजियों। प्रभ जब बनमें रहे तब हमारे लिये राजमहल में क्या उचित है?-नहीं: हम भी अब देशहत धारण

करके दैराग्य जीवन जियें। हमारे स्वामीको जब केवलज्ञान होगा तब हम भी समवसरणमें आकर आर्थिका बनेंगे और प्रभुके क्रणोमें रहकर आत्मकल्याण करेंगे। इस प्रकार वे रानियाँ भी अब राजवैभव के प्रति बिलकुल उदासीन होगई थी और देणव्रत का पालन करते हुए उत्तम श्राविकाओं बैसा दैरागी जीवन जीने लगी थी। इन्द्रानीने उनकी प्रगसा करते हुए कहा-तुमहें तो इस भवमें देशव्रत का अवसर है, परतु हमें इस देवीपर्याय में संयमका कोई अवसर नहीं है। तीर्थकरके संग से तुम्हारा जीवन घन्य हमा है।

हजारो वर्ष से चक्रवर्ती की सेवा करतेवाले १६००० देव, प्रभुका कैराग्य देखकर खेदखित्र होकर हाथ जोड़े खड़े थे कि- और, जिनकी सेवासे हमें आगन्द मिलता था वे हमारे स्वामी तो दीका ले रहे हैं, हम भी यदि मृतुष्य होते तो अपने स्वामी के साथ ही दीक्षा ग्रहण करते! अब तो, जब वे केवलज्ञान प्राप्त कर धर्मचक्री बनेंगे तब समवसरण में जाकर उनकी सेवा करेंगे और दिव्यष्यित सुनकर आत्मकत्याण करेंगे। पहले राजचक्री और फिर धर्मचक्री-हम प्रकार एक ही भव मे दो चक्रवर्ती पद प्राप्त करतेवाले भगावान शान्तिनाथ की सेवा का अवसर हमे प्राप्त होगा-ऐसा मानकर उन देवों ने मन से स्वर्ण किया।



प्रभुशान्तिनाथ की दीक्षायाता ज्येष्ठ कृष्णा चतुर्दशी

वक्रवती के १४ रतों में से सेनापति आदि रतों दे तो प्रभुके साथ दीक्षा ले ली, सुदर्गन चक्रादि अजीव रतों के अधिष्ठाता देव प्रभु को वदन करके चले गये। और, पुण्यसंयोग तो कहीं तक स्थिर रह सकते हैं? प्रमुख जीव तो स्त्रेचकासे उसे खेड़कर मोक्समें चले जाते हैं। जिसकी एक हजार देव सेवा करते थे वह गजरल, अर्थात् चक्रवर्ती के ८४ लाख हाथियों में श्रेष्ठ हाथी, -वह भी विचारने लगा कि-अरे, मुख्यप आरूढ़ होने वाले स्वामी तो सब छोड़कर वन में जा रहे हैं...फिर मैं यही राज्य में रहकर कमा करूँगा? -ऐसा विचारकर वह विजय हाथी भी प्रभुके पीछे-पीछे वनमें चला गया और वैरायपूर्वक प्रभुके निकट ही रहने लगा। धन्य उस हाथी को!

प्रभु के जन्मोत्सव में सम्मिलित होने के लिये आये हुए एक हजार राजा भी प्रभुके साथ ही दीका लेने हेतु तैयार हुए; चक्रवर्ती के भाई चक्रायुध कुभार भी दीक्षा ग्रहण करने हेतु तत्पर थे;-इस प्रकार अनेक राज्युत्र तथा हजारों मुपुक्षु जीव दीक्षा लेने के लिये वनकी ओर चले। अहा, हजारों बीवोकी दीक्षा हेतु बनमात्रा अल्पुत सगती थी...मानो मोक्षा की गोभायात्रा निकाली

हो.. विसम्में इन्हों द्वारा उठावी हुई सर्वार्थिसिद्ध-शिविका में मोक्ससुन्दरी के वर शान्तिनाथ (तीर्थकर) शोभगवमान हो रहे थे, साथ में उपकर समान बक्राबुध (गणघर) शोभग दे रहे थे...और मोक्ष के बराती कैसे हकारों राजा, लाखों प्रजाजन, हाथी आदि तिर्यंव तथा वैराव्यमावना में तत्यर देव उस दीक्षात्याणक की वैराय्यमात्रा को सुनीभित कर रहे थे। देवों के करोड़ों बाजे बज रहे थे और उनमें से वीतरागता के

प्रभु की शिक्षिका दीक्षावन में आयो। वन भी कैसा ?- जिसका नाम है 'सहस्राम्रवन!' (जिस प्रकार गिरनार में सहस्र-आम्रवन नेमिनाथ प्रभुकी दीक्षा का ग्राम है, उसी प्रकार हस्तिनापुर का यह सहस्राम्रवन शान्तिनाथ प्रभु की दीक्षाका ग्राम है।) जहीं आमके युक्त हैं और उन पर अति सुन्दर हजारी आम्रफल झूल रहें थे। आमवृष्य भी हर्षित हो रहे हैं कि-वाह, प्रभु अब ग्रुनि होकर यहाँ आत्मर्थानमें विराजमान होंग...तब हम उन्पर शीतल छाया फैलकर उनकी सेवा करों और प्रशानिनाथ के माश्रिक्य सेवा



हमारे बनमें सर्वत्र परमशन्ति फैल बायगी;-इस प्रकार वे आग्रवृक्ष 'अशोक वृक्ष' जैसे गौरव का अनुभव कर रहे थे।

कैरागी महाराजा शानितनाथ पालकी से उतरे और एक शुद्ध शिला पर उत्तराभिमुख मैठ गये। बाबे शांत हो गये, कोलाहल धम गया, विभाव भी शांत हो गये, सोर वनमें जानित छा गयी। प्रभु शांतिनाथमें शांतिमांव धमण कर्तक मस्तक से मुकुट उतार, गले से हार निकाल दिया, वकाभूकण उतार विदे...उपयोग को स्थिर करके, हाथ जोड़कर ॐ नमः सिद्धेन्यः ऐसे उच्चरण पूर्वक सिद्ध भगवन्तों को गमंस्कार किया। (छ्यस्थ दशामें प्रभुका यह अनितम वाक्य ..संसार दशामें यह उनका अक्षरात्गक बचन; प्रखाल छ्यस्य मुनिदसा में वे सम्भूष्णं मीन रहे और केवली होनेपर वाणी निकटती, '' तो तिरक्षरी विव्यव्यवित थी।) सिद्धों को क्वन रुके पहण्ड प्रभुक्त में के स्थान प्रभुक्त में कियुक्त के स्वत करके प्रखाल प्रभुक्ते सिरके काल पुंपराले कोमल केमी का स्ववस्य से लोच किया, साथ ही साथ भीतरके गोह का लुंबन कर दिया। अहा, शरीर से उदासीनताकी वह वरमसीमा थी। बाह्य तथा अर्घतर दश्म दिशम्बर हुए वे निर्मंध-मुनिशब तत्क्वण शुद्धोपयोगी होकर आत्मध्यान में एकाग्र हो गये...उपयोग की सियुद्धता हार अपने आत्मध को सामयिक वारित्र में स्थिर किया। (तीर्षकर मुनिराख का वारित्र उत्तम दुविश्वद्ध होता है, उसमें कोई दोष नहीं लगता, इसलिय उनको छेकीपस्थापना या प्राविह्य नहीं होता।)

ध्यान में स्थिर होते ही उन परम श्रमण को सातवी गुणस्थान तथा चौथा ज्ञान प्रगट हुआ; ज्ञानके साथ सर्वोत्कृष्ट कवि.-सिव्सियी प्रगट हुई और कनायभाव वूर भागे। मिध्यात्व एवं चार कनाय तो असंख्य वर्ष पहले पूर्वभवों में ही सर्वधा नष्ट हो गये थे; दूसरे चार कवाय आठ वर्ष की बाल्यावस्था में ही प्रभुत्ते छोड़ दिये थे; तीसरे चार कवाय अभी-अभी ध्यानके समय दूर हो गये और बीचे चार कवाय अभी-अभी ध्यानके समय दूर हो गये और बीचे चार कवाय भी निर्वाव समान होकर मृत्युत्तैच्या पर पढ़े हैं। प्रभु शासिताध वीतरागतासे हुशोभित हो उठ... बक्रवर्तीय के काल में वो शोभा धी उसकी अपेका मुनिदशा में उनकी शोभा एकदम बढ़ गई। सच ही है कि-बीतरागता में जो शोभा है वैसी राग में कहीं से होगी? निर्मुच्यता में जो सुख है वह पिछा में कहीं से होगी? निर्मुच्यता में जो सुख है वह पिछा का निर्मुच्यता में जो सुख है वह पिछा का निर्मुच्यता में जो सुख है वह पिछा का विश्व है। उसके से हिन्दे सुख ग्रीच प्रभी हो। इस प्रभा करने के लिये बक्रवर्तीय ए छोड़ा है; पर अतिहिद्ध सुख ग्राप्त करनेके लिये इन्द्रियसुखों का त्याग किया है; चचल एवं अमुच्यिपूर्ण १६००० रानियों को छोड़ कर स्थिर एवं पवित्र ऐसी मुक्तिसुन्दरी में आसक्त हुए हैं; मोक्षके तीन रत्नों को प्रप्त करके आपने संसार के चौदर रत्न छोड़े है। इस प्रकार है प्रभी। आपने जो त्याग किया उसकी अपेका अधिक ग्रहण किया है। वास्तव में आप हो हेय-उपादेवका परम विवेक करनेवाले हैं। आप स्वयं मोक्षमाण हो, आप स्वयं ही धर्म हो। वास्तव में आप ही हेय-उपादेवका परम विवेक करनेवाले हैं। आप स्वयं मोक्षमाण हो, आप स्वयं ही धर्म हो। वास्तव में हो। इस्पितिः

आगम में कौशस्य है अरु मोहबृष्टि विनष्ट है; वीतराग वरितारूक हैं...वे मनिमहात्मा धर्म हैं।

प्रभु शान्तिनाधने चक्रवर्ती पद से निकलकर पर्पेष्ठीपदमें प्रवेश किया। बारह भव के साथी ऐसे उनके भाई चक्राधुभकुमाने भी प्रभुके साथ ही जिनदीका ग्रष्टण की; अन्य हजारों राजा भी मुनि हो गये। जो मुनि नहीं बन सके ऐसे लाखों जीवोंने वैराग्यपूर्वक श्रावक के व्रत लिये, कुछ तियैच जीव भी वैराग्य पाकर व्रतभारी हए।

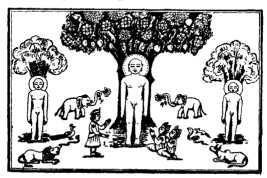
ं ओर, यदि बाह्य विषयीमें सुख होता तो इन चक्रवर्ती महाराजा के समक्ष तो जगतके सर्वोत्कृष्ट भोगोपभोग विद्यमान थे, फिर उन्हे स्वेच्छा से त्यागकर वे बनवासी मुनि क्यों हाते? और आत्मच्यान क्यों करते? और उस चक्रवर्ती पद की अपेक्षा इस समय मुनिदशा में वे अधिक सुखी हैं-यह स्पष्ट दिखायी देता है; इसिलेये निधित होता है कि बाह्यसामग्री में, विषयभोगों में या उनके संग में कहीं सुख है ही नहीं। सुख तो चैतन्यस्वरुप की अनुभूति में ही हैं। सुख आत्मा का स्वभाव है और उसके च्यान में जो आतीन्त्रय शान्ति का वेदन होता है वही सच्चा पारागर्थिक सुख है।'

भगवान शानितनाथ की ध्यानदशा देखकर अनेक जीव आत्मा के अतीन्त्रिय सुख की प्रतीति करके सम्यादर्शन को प्राप्त हुए। तीर्थंकर प्रभु के दीक्षाकल्याणक का मंगल महोत्सव अनेक जीवों के कल्याण का कारण हुआ।

पुनिराज शान्तिनाथ बारम्बार शुद्धोपयोगी होते थे। दीक्षा के प्रधात् दो दिन के उपवास करके के व्यान के प्रयोग में रहे। पद्यात् तीसरे दिन पाएंगे हेतु मन्दिएपुरी में पप्रोरं। अहा, साक्षात् मोक्समार्गक्व ऐसे अन्दुपुत उनमसुपात्र को अपपा हवें हुआ; उसने भिक्ताहित पद्मगाहन किया- 'प्रभी'। पपारों. ज्यारों, ज्यारों ' पुनिराज शान्तिग्रमु के खड़े रहने पर सुवित्र राजाने अस्थन्त प्रसन्नतापूर्वक प्रदिक्षणा करके पुन: पुन: नमस्कार किया; उस समय उन राजा का मन शुद्ध था, ज्यारा पुद्ध था, काया शुद्ध थी, आहार-जल शुद्ध थे; उन्होंने भिक्तिसं प्रभुके चएणों का प्रक्षालन किया, साथ ही अपने पाप भी थो डाले; गुनिराज को उच्चासन पर विराजमान करके अर्च्य द्वारा पूजा की। इस प्रकार नव्याभिक्तिसंति पुनिराज के कर कमल में आहारदान दिया। उस समय उन्हें परा प्रसन्न का

हो रही थी,-होगी ही न! क्योंकि तीर्थंकर को मुनिस्सा में प्रथम आहारदान दाता के रूप में उन्हें तद्भवमोक्षमामीयना प्राप्त हुआ था। अपने मोक से किसे आनन्द नहीं होगा?! उस आहारदान के हवाँगलका में उसी समय आकारा में (१) देवों के दुंद्धी बाद्य बज रहे थे; (२) रत्नवृष्टि हो रही थी; (३) अहो दानं...महादानं...कहंकर केय उस दानकी प्रणंसा कर रहे थे; (४) शीतल वायुलहित सुगन्धित जल की बूँदें गिर रही थीं, और (५) देव पुण्यवर्षा कर रहे थे। वहीं दान उत्तम था, दाता महान थे और सुगन तो सर्वोत्तकृष्ट थे.-इसलिये पृण्यभाव से तत्काल वहीं चंवावूर्य गुगर हुए।

अहा, कुछ ही समय पूर्व जो छहवाण्ड के अधिपति थे और सुवर्ण एव रत्न के थाल में धोजन तेते थे, वे आज सर्वधा वस्त-पात्रके परिप्रह रहित होकर, रागरहित होकर हाथ के पात्र में खड़े रहकर भोजन करते हैं। वाह, जैन सुनियाँ की वीतरागता। वह जगत में अदितीय है। २८ मुलगुणों के धारी उन शुष्य दिमायर सुनिराज का चित्त अतीन्द्रिय आनन्द के भोग में आदितीय है। २८ मुलगुणों के धारी उन शुष्य दिमायर सुनिराज का चित्त अतीन्द्रिय आनन्द के भोग में ऐसा प्रीतिवान बन गया था कि पूर्व में भोगे हुए वक्रवर्ती पव के भोगों का उन्हें समरण भी नहीं होता था। पीच इन्द्रियों के विवयों का तथा क्रोधादि कवायों को उन्होंने जीत लिया था और बाईस प्रकार के परीचह सहन करने का उनमें सामप्रयं था यद्यपि वे तीर्थंकर होने से दंशमशक-अदर्शन आदि अनेक उपसर्ण-परीचह तो उनके आते ही नहीं थे। पुण्य प्रताप से सर्व ऋतुर्ष तथा धरती उनके अनुकूल बन जाती थी, इसलिये शीत-उच्या या करीट-कंकरादि परीचह उनके आते ही नहीं थे, तथा कोई खुद जीव-जन्तु उनको उपप्रव नहीं करते थे, उन्हें उनके साजिष्य में इसरों के उपद्रव भी दर हो जाते थे।



परम साम्यपाव से कहीं भी रागके प्रतिबंध बिना आत्मसाधना करते-करते उन शास्तिनत्व पुनिराजने १९ वर्ष तक सुक्षेत्र में बिहार किया। वे बाडी-जड़ी आते वहीं-जड़ी सैकड़ों कोस तक सर्व जीव शांत परिणामी हो जाते थे; कही भी देर-विरोध, अशान्ति या तुष्काल नहीं रहता था; सर्व जीवों के अंतरमें मैत्रीभाव का पवित्र इसना बहता था। वहीं सिंह से लगकर शशक आराम से सोते थे; गायका बहुड़ा सिंहनी को अपनी माना समझकर उसका स्तनपान करता था। और सिंहनी उसे विज्ञा से चीटकर प्यार करती थी। सिंहनी का बच्चा प्रेमसे गाय का दूध पीता और गाय निर्भव होकर प्रेमपूर्वक उसे देखती स्वतर्ती थी। नेवला और सर्ग दोनों साथ खेलते थे। प्रभुके साक्रिय्य में सर्व जन अति वात्सल्यपूर्वक एक-दूसो की धर्मभावना पुष्ट करते थे। भगवान् शानिताथ सुनिदशा में यद्यपि मीन रहते, तथापि उनके शात नेत्रों एवं उपणात मुदासे अरते हुए शातरस को देखकर भव्यजीव आत्माके शांत स्वभाव का दर्शन कर लेते थे। आत्मा का स्वभाव का कार्याप कार्याप आति हुन अर्था सुनिद और सह शांधी भा उनके साथ प्रधाप प्रभु एक-लविदारी-जिनकल्पी थे, तथापि चक्रमध्य आदि सुनिवर और वह शांधी भा उनके साविष्य में ही रहा करते थे। तीर्थंकर का सहवास छोडकर दर रहना विसे अच्छा लगेगा?

इस प्रकार १६ वर्ष तक मौन रुप से आत्मसाधना करके मोक्समार्ग में आगे बढ़ते-बढ़ते ग्रान्तिनाथ मुनिताब पुत हस्तिनापुरी के सहस्रास्वनमें पर्यार। हस्तिनापुरी के प्रबाजन अपने महाराजा को मुनिदशा मे देखकर अत्यन्त हर्षित हुए। बहाँ दीक्षा ली थी उसी वन में आकर मुनिरक ग्रान्तिनाथ ध्यानस्थ हुए। साथ में जुकापुथ आदि हकारों मुनिवर भी कैरायवन में आत्मध्यान कर रहे थे.

[-फिर वहाँ जो महान आनन्दकारी घटना हुई-उसका वर्णन अब पढ़ेंगे।]







के...व...ल...जा...न

पौष शुक्ला एकादशी का मंगल-दिन हैं, हस्तिनापुरी के सुन्दर उद्यान में हजारों आम्रवृक्ष असमयमें (पौष मासमें) ही आम्रक्तों के भार से सुक गये हैं, क्योंकि मुनिराज गालिनाथ प्रभु उस बनमें बिराजमान हैं और आस्तप्यान कर रहे हैं। पहले मुस्तिनक ग्राप छह खण्ड को जीतने वाले प्रभु, अब मुनिदरा में शुद्धोपयोग द्वारा मोह पर विजय प्राप्त करने तथा अखण्ड हान को साधने के लिये तीन करण द्वारा सुस्तज्ज हो गये हैं। 'मोह का सर्वण नाश करने तथा अखण्ड हान को साधने के लिये तीन करण द्वारा सुस्तज्ज हो गये हैं। 'मोह का सर्वण नाश करने तथा जब खायिकलब्धियों सहित केवल्दहान-सम्म्राज्य की प्राप्ति में यह पुण्यजन्य ऐसा सुदर्मनम्बक काम नहीं आवगा'-ऐसा समझकर प्रभृते उस कक्र को छोड़ दिया और शुक्लाध्यानशी प्रथंजक घरण किया। उस चक्रके तेव से भवभीत होकर कर्मकी अनेक प्रकृतियाँ ना अना क्क तेव से भवभीत होकर कर्मकी अनेक प्रकृतियाँ ना अना कक्ष नया; अरे, मेयरबके तीसरे भवसे प्रस्ता

हुई और असंख्यवर्षों से सतत बीधती हुई ऐसी वह तीर्थंकर प्रकृति भी अब अटक गई थी। मोसकी सम्पूर्ण साधना में सतत उध्यसंत उन महामुसुष्ठ को अब किंचित भी कर्मबंधन कैसे रुवता? वे मोह की अधिकांश सेना का नाश तो पहले सुद्धीययोग द्वारा कर ही चुके थे, शेष रहे साधारण मोह को मारते में क्या दे? शुक्लच्यान चक्क द्वारा श्रीधता से संज्यलन कथाय पर प्रहार करके उसे नह कर दिया और वीतरागता प्रान्त कर ली। रागके अत्यंत अभाव के कारण अब उन्हें किसी कर्म का बंधन नहीं होता था, मात्र निकंश ही होती थी। इस प्रकार मोह के विश्वाल समुद्र को पार कर लेने के पखात सुरन्त पुत्र वह शुक्लच्यान चक्र चलावर, शेष तीनों धातिकर्मस्यी 'अर्रि को एकसाथ 'इनकर 'प्रधु 'अरिहता' हुए और नव शायिकल्यियों के अश्वयनिधान' 'सहित केवल्यान-साम्राज्य प्रान्त कर लिया। [नमी अरिहताणं] पहले चक्र द्वारा छह खण्ड साधने में प्रधुको ८०० वर्ष लगे थे; अबके साधु होकर शांत भावरूण इस धर्मचक्र द्वारा केवल्यान का अखण्ड साम्राज्य तो उन्होंने मात्र १६ वर्ष में साध लिया! हे अर्थितंता' हुए अर्थन का साम्राज्य हारा केवल्यान का अखण्ड साम्राज्य तो उन्होंने मात्र १६ वर्ष में साथ लिया!

ह आरहता'। इस आखर ता इस बात का हाता ह कि-मात जस सहान शक्कत तथा चातिकमा कैसे वैरियों का चात करने में आपने किंचिय क्रोच नहीं किया, क्रोच के बिना ही मात्र शांत वीतराग पाव द्वारा आपने उन्हें नष्ट कर दिया। वास्तव में वीतरागता की शक्ति कोई आखर्यकारी है...और आपका 'शान्ति' नाम सार्थक है। जिस प्रकार हिम-प्रपात अपनी शीतल शक्ति हारा भी बड़े-बड़े वृक्षोंको जला देते है, उसी प्रकार हे देव! आपने भी वीतरागी शांतभाव की अत्भुत शक्ति द्वारा महामोहशाह को क्षणमात्र में नष्ट कर दिया। उसके द्वारा आपने हमें ऐसा समझाया कि- 'शान्ति' में जितनी है उतनी शक्ति कोंच में या राग में नहीं है। जोस की साधना शांतभाव द्वारा ही होती है, क्रोच के या राग के द्वारा त्रपां क्षित्र होते हैं, क्रोच के या राग के द्वारा नहीं। क्षर प्रकार आपकी साधना ने हमें शान्ति और क्रोच बीच भेदज्ञान कराया है। जो महान कार्य आपने वीतरागता द्वारा किया वह कार्य क्या कोई क्रोची या रागी जीव कर सकता है? -कदायि नहीं। अहो देव! आप वीतरागता के जलसे अपनेमे से ही केजलज्ञान निधान प्रगट करके स्वयंभू परमात्मा हुए; अनन्त चलुच्छा द्वारा आप धर्मसाम्राज्य के नायक धर्मचक्रवर्ती हुए; इन्द्रियों से पार होकर आप स्वयं परिपूर्ण झान एवं सुखकप परिणसित हो गये। वह दशा परम इष्ट है...इसलिये आपकी स्तुति द्वारा हिर उसका अनुमोदन करते है:-

सर्वज्ञ लब्धस्थाधव ने ज्ञिजगेन्द्र-पृथित ऐ रीते, स्थायमेष जीव बायो बाजो तेने 'स्थायंष्ट्र' जिनो कहे। प्रक्षीण बातीकमं, अनहद वीर्थ अधिक प्रकाशने इन्त्रिय-आतित बायेल आत्मा ज्ञान सीख्ये परिणमे। अत्यंत, आत्मोत्पन, विषयातीत, अनुप, अनंत ने विष्ण्येत्तीन के सुख असो शुद्धारियोग प्रसिद्ध ने। 'आहे उस सहज्ज्ञान वर्ष सहज्ञस्यक की अधित्य सरिवा!'

भगवान शान्तिनाथ सर्वज डोकर ऐसे ज्ञान एवं सुखब्य परिणमित बुए। तीनों लोक में आनन्दमय आक्षर्य से खल्वली मच गई। उसी समय तीर्थकर प्रकृतिकयी वासी प्रभुकी सेवाके लिये इन्द्राहि खेलों को बुला लायी। देवों ने आकर भक्तिपूर्वक उन सर्वज परमाला की पूका की...और सोलहवें तीर्थकर का केवल्यान कस्थाणक महास्त्रक मनाया। कुकेर ने स्वन्तिनोककी उत्तम सामग्री द्वारा विव्य शोभाजुक्त समबसरण की रचना की; इन्द्रानी ने उसमें राजों का बीक पूरा; करोड़ों दुंदूभि वाद्य मधुर स्वर में मानो भक्य जीवों को बुला रहे थे कि-आओर आओ.. हे जीवों! किन्हें मोक्ष साधना हो वे यहीं आओं! आत्मकल्याण हेतु अन्य समस्त कार्य छोड़कर यहीं आओ। आओं और इन शानितनाथ प्रभु की सेवा करो। आत्मा के अनन्त-अक्षय निधान देखना हों तो इन प्रभुके बीतराग मार्ग का अनुसरण करो।

### भो भो भव्यो! अवधूणी तमारा प्रमादो सहु ने, आवी सेवो. शिवपरीतणा सार्थवाह प्रभुने।

हस्तिनापुरी के भाष्यवान नगरजनेंने शान्तिनाथ प्रभुके गर्भ-जन्म-तप ऐसे तीन कल्याणक पहले देखे थे और आज अपनी नगरी में चीथे ज्ञानकल्याणक का महोत्सव प्रत्यक्ष देखा। अहा, धन्य वह नगरी और भन्य के जीत।

जिस समय शानितनाथ प्रभुको पचमञ्जान प्रगट हुआ उसी समय उनके भ्राता चक्रायुप मुनिराज को भी उन्हीं के साजित्य में चौथा ज्ञान प्रगट हुआ। दो सहोदरों में से एक तीर्थकर हुए और दूसरे गणपर। दिव्य समदसरण की बारह सभाएँ देवो, मनुष्यों एव तिर्थवों से भर गई। आछर्य है कि वर्ष स्थान के माप की अपेश बैटनेवाले जीवों की संख्या अवयिक गरेनर भी किचित गीड नहीं थी। प्रभुके दर्शनों में सब इतने लीन थे कि किसीको कोई आकुलता नहीं थी। सर्वण से खिरती हुइ प्रभुकी दिव्यच्यति सबने शानिपूर्वक अवण की। प्रभुने आत्मतत्व की एमा गभीर महिमा दरणाते हुए कहा —

हे जीवों! यह आत्मतान्व स्वय स्वतंत्र सत् है, वह अनादि-अनन्त अपने उत्पाद-व्यय-ध्रुवस्वका में बतीवाला है, जान और आनन्द उसका मुख्य स्वभाव है-जीकि जीवके अतिरिक्त अन्यत्र नहीं है। अत्येक आत्मा अपने स्वकीय असंख्य प्रदेश में रहकर प्रति समय जानता और परिणमता है इसलिये वह 'समय' है।

वह ज्ञान और परिणमनस्वरूप आत्मा, स्व-पर का भेदजान करके जब परसे विभक्त अपने ज्ञानस्वरूप को जानता है और उसींग एकत्वरूप से परिणमता है तब तक वह 'स्वसमय' है, वह सुरा है, वहीं 'गुद्ध' और सुखी है। तो भी वह आत्मा जब तक अपना ज्ञानस्वरूप को भूलकर परको जानता हुआ परके साथ अर्थात् रागादि के साथ एकत्वरूप परिणत होता है तब तक वह परसमय है, उसमें विसवाद है, अशुद्धता है, और दुख है।

इसलियं हे जीवो। तुम ज्ञान और राग का भेदजान करके, रागरिहत शुद्ध सम्यग्दर्शन-आन-चारित्ररूप मोक्समार्ग मे ही आत्मा को हुइरूप से परिणमित करो। हम सब अहिंहत तीर्थंकर हमी विधि से मोक्षको प्राप्त हुए है और तुम्हारे लिये भी मोक्षका यह एक ही उपाय है

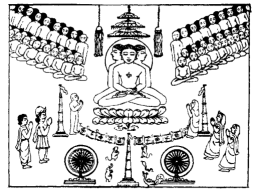
> दर्शन वली नित्थ ज्ञान ने खारिज साधु सेववां; यण ऐ त्रणे आस्था ज केवल जाण निश्चय दृष्टिमां। तुं स्थाप निजने मोक्षपंथे, स्था-अनुमव तेहने, तेमां ज नित्य विहार कर, नहि विहर परहच्यो विश्वे।

बस, शुद्धस्वद्रव्य में ही मोक्षमार्ग का समावेश है। राग का कोई अंश उसमें नहीं है। सम्यादर्शन-ज्ञान-चारिकप शुद्धभाव से परिणमित आसमा स्वयं ही मोक्षकराण है और स्वयं ही मोक्षकर है। इस प्रकार 'शुद्ध आत्मा' ही साध्य है। ऐसे निज परम तत्त्व को जनकर उसीकी अन्तर्मुख श्रद्धा और उसीमें उपयोग को एकाग्र करके स्थिर होओं तुम्हें परम सुख होगा।

#### आर्जा सदा प्रीतियंत बन, आर्मा सदा संतुष्ट ने आर्जाफी बन तं तपन, तजने सक अही ! उत्तम थे।

मीबीय तीर्थंकरी

अहाहा, कैसी मधुर वह बीतरागवाणी! तीर्थंकर परमास्मा का ऐसा धर्मोंपदेश सुनक्त अनेक बीव आस्मञ्चान को प्रान्त हुए, अनेक बीवों ने श्रावकधर्म तथा अनेकों ने मुनि धर्म अंगीकार किया। पन्तहवें तीर्थंकर धर्मनाथ प्रभुके मोक्षगमन पक्षात् लगभग तीन सागरोपम का वीर्थंकाल व्यतीत होनेपर सोतहवें सानिताय तीर्थंकर हुए। उनकी धर्मसमा में चक्राचुम-प्रधान ३६ गणधर, ८०० श्रुतकेवर्ली, ४९८०० उपाध्याय, ३००० अवधिज्ञानी मुनिवर, ६००० विक्रियाकाद्विधारी मुनिवर, ४००० मनःपर्ययञ्चानी और २४०० वादविद्यामें निपुण मुनिवर विराज्ञों में ६०३०० आर्थिकाएँ, दो लाख सम्यक्त्वादि से सुशोधित धर्मात्मा श्रावक तथा चार लाख श्राविकारों धीं। सब मोक्षकों उपासना कर रहे थे। सम्यप्रपौन प्राप्त करनेवारों तिर्यंचों और देवों का तो प्रभु की धर्मसभा में कोई पार नहीं था।



और इस समस्त धर्मवैभव के उपरांत, अति दिव्य श्रीमण्डप के ऊपर गगनमे प्रपुके समकक्ष, सर्व आस्मिक गुणों में प्रमुके समान ४००० केवलकानी-अरिहंत धगवंत विराजते थे। अहा, जिनेवरों का मंगरन-समरोह! उसे देखकर मुमुक्तुनेव तृत्व-तृत्व हो बाते थे और वी भरकर धममृत्वका पान करते थे। समस्तसरण अर्थात्त धमकेव प्रमुक्त प्रमुक्त प्रमुक्त धमरेदावार! उसकी अर्पुतता का क्या कहना! उस धमें-द्रावार में धमें का तो महा धण्डार है और पान का प्रवेश भी नहीं है; वहाँ पापी बीव नहीं होते। आनेवाले पापी बीव भी प्रभु के दर्शन से धर्मी बन वाते हैं और शानित प्रमुक्त करते हैं। अहाँ, शानितावार

भगवान ने वीतरागधर्मक उपदेश द्वारा जगत के जीवों को अपूर्व शास्ति प्रदान की.. उन्हें नमस्कार हो। [पन्द्रहवे तीर्थंकर के शासन के अनिया काल में लाखों-करोड़ी वर्ष तक धर्मका को विच्छेद था वह शास्तिगध प्रभुके अवतार से दूर हुआ और पुन. जैनधर्म की परम्परा चलने लगी; वह आज तक अविच्छित पारा से चल रही है, बीचये कहीं विच्छेद नहीं हुआ।]

समयसरण मे प्रभु का धर्मोपदेश पूर्ण होने पर इन्हों ने १००८ मंगल नामों द्वारा प्रभुकी स्तुति की। ह देव! इन्हको आपकी गुणमितमा प्रसिद्ध करते के लिये भले ही १००८ नाम ढूंढ़ना पढ़े परन्तु हम तो मान एक 'सर्वज्ञता' द्वारा ही आपकी सर्वगुणमित्तिमा को जान लेते हैं। हे प्रभी! नहीं आपकी सर्वज्ञता को लक्ष मे लेते हैं वहाँ आपके अनन्त गुणों की स्वीकृति एकसाथ हो जाती है। बचन द्वारा तो संख्यात ही गुण और वे भी क्रमण बोले जा सकते हैं, जबिक सर्वज्ञातादि किसी भी गुण द्वारा आपकी अभेद अनुभूति करने पर आपका सर्वगुणसम्पन्न आत्मा हमारी स्तुति में-हमारी अनुभूति मे समा जाता है और गुद्धारमा का अनुभव होकर हमारे मोह का क्षय हो जाता है। अही देव! आपके उपदेश से सिंह और सर्प असे कूर तिर्यंच भी विगुद्धारिणामों द्वारा स्वर्ग प्राप्त कर लेते हैं, तो फिर हमारे औसे भव्य मनुव्य मोक्ष प्राप्त करे-इसमें क्या आधर्य है!

प्रभो । आप तो शुद्धआतमा मे से ही उत्पन्न पूर्ण अतीन्त्रिय सुख का अनुभव करनेवाले हो;
आपको मोह नहीं है इसलिये आहार-जल का ग्रहण भी नहीं है। केवल्ज्ञान के साथ आपका यह एक
आश्चर्यजनक अतिशय है कि-पच्चीस हजार वर्ष तक अरिहंत अवस्था में मनुष्य शरीर सिहत विचरने
पर भी आपको कदापि क्षुधा-नृषाकी वेदना नहीं हुई और कभी आहार-जल का ग्रहण नहीं किया।
आहार के बिना ही आपमें अनन्तवीर्थ एवं अनन्तसुख था। हीं, यद्यपि आपको अभी वेदनीय कर्म था,
परनु मोहकर्म का सग न होने से वह अकेला बेचारा मृत समान था, आत्मामे उसका कोई प्रभाव नहीं
था; और शरीर की मुन्दरता को सुरिक्षत रखनेवारी पुण्यपरामणु आहार के बिना भी स्वयमेश शरीर में
आ जाते थे। प्रभो । आपकी सर्वद्वता या आपके पूर्णसुखों को जो नहीं जानते ऐसे अन्नानीकों की बुद्धि
में आपके केवल्तानाका यह अतिशय नहीं आसकता, क्योंकि वे विचयरित आस्कि खुखों नहीं जानते।
तथा है जिनेश । आप लोकोत्तर हैं, सामान्य मनुष्यों जैसे नहीं हैं, इसलिये आपके शरीर की परखाई नहीं
पद्गती, नेत्रों की पल्के नहीं इपर्ती, आप पृथ्वीपर नहीं चलते, आप चार्रा दिशासे दिखनेवाले चतुर्मुख
भावत हैं, और एकसाथ सब भावार्य बोलने पर भी आपके आह नहीं हिलते, न्यह भी क्या आधर्य
की बात नहीं है? ऐसा आधर्य है केवली परमात्मा । आपके सिवा अन्वय कहीं है?

तथा है असिंत्य सामर्ध्यवान सर्वेश्वप्रभु ! सर्व पदार्थों को जानने में आपको ज्ञानका क्रम नहीं है, आपका ज्ञानअक्रम है; बैसे ही आक्राला में मान लिहार के समय आपके पागे में भी क्रम नहीं है, क्रमशः हम भेर बिना आपका गमन है। इस प्रकार ज्ञान और गमन दोनों में आप क्रम से रहित हैं। आपके श्रीविहार के समय आगे-आगे चलनेवाला आपकी धर्मविजय की धोषणा करता हुआ एक हजार आरों बाला रनमय धर्मचक्र, करोड़ों वाह्यों तथा करोड़ों ध्याजों के साथ चलता है। चक्रवर्ती पद के समय तो आपके चक्रकी सेवा एक हजार वेव करते थे, वर्तमान में तीर्थकर पद के समय असंख्य वेव आपके धर्मचक्रकी सेवा कर रहे हैं, तीनों लोकने उसका प्रभाव वर्तता है।

हे शान्तिनाथ प्रभो । पूर्वभवों में आप दो बार तीर्थंकर के पुत्र हुए। इन्द्रसभा में आपकी प्रशंसा हुई, महाबौर तीर्थंकर के आत्मा के साथ भी (त्रिपुट के भवमें) आपका मामा-भानजा का सम्बन्ध हुआ, आप बलभद्र हुए, चक्रवर्ती भी हुए, इन्द्र हुए, सर्वार्थसिद्धि में भी गये, अन्तिम भव में पुन: दुसरी बार वक्रवर्ती हुए, कामदेव हुए, और अन्तमें बिनदेव होकर तीर्थंकर भी हुए; और अब सर्वोत्कृष्ट सिद्धपद प्राप्त करने की तैयारी हैं। इस भरतक्षेत्र में २५००० वर्ष तक तीर्थंकर रूप में मंगल बिहार करके आपने मोक्ष का मार्ग खोला है। हे देव! आपके अवतार से पूर्व सात तीर्थंकरों के शासन के अंत भाग में धर्म का क्लिक्ट हुआ, परन्तु आपके हारा भी प्रकाशित मोक्षमार्ग निर्वाधक्य से आज पंवसकाल में भी अविच्छित्र रूप से चल रहा है। इससे पुराणकार गुणभद्रस्वामी कहते हैं कि-हे बुद्धिमान जीवो! तुम शान्तिनाथ की शरण लो; क्योंकि आज को धर्मशासन प्रवर्तमान है...को मोक्षमार्ग चल रहा है उसके 'अभागत भगवान शान्तिनाथ' हैं:-

देवेनाभिष्ठितस्त्वनेन समगादध्याहतः स्वावधि । तत् शान्तिं समुपेत तत्र धवतां आद्यं गुर्कं धीवना : ।। (महापुराण-उत्तरपुराण : ६३-५१०)

भगवान शास्तिनाथ चक्रवर्ती पर में २५००० वर्ष रहे, और उसे छोड़ने के पश्चात् धर्मजक्रवर्ती होकर तीर्थंकरपदमें भी २५००० वर्ष रहे। अन्त में, विसर प्रकार जक्रवर्ती पदका त्याग किया उसी प्रकार अव तीर्थंकर पर को त्यागकर प्रभु मोक्षामन के लिये तैयार हुए। अब उनकी आयु एक प्रसार शेष रही तब वे सम्मेदशिखा पर आकर स्थिर हुए। विहार एवं वाणी धम गये। ज्येष्ठ कृष्णा चतुर्दती के दिन तृतीय शुक्लच्यान द्वारा समस्त योगों का निरोध करके प्रभु अयोगी हुए और दूसरे ही बगा चतुर्थ शुक्लच्यान में प्रवेश किया। कर्मकी १४८ प्रकृतियों में से समस्त धाति कर्मों सहित कुल ६३ प्रकृतियों का सर्वधा नाश तो प्रभूने केवस्त्रान प्राप्त करने से पूर्व ही कर दिया था; शेष ८५ में से ७२ का (अधवा उनमें से जितनी हों उतनी का) संसार के द्विचरम समय में नाश किया; और शेष १३ कर्म १३ कर्म भक्रतियों का चरम समय में नाश करके प्रभु मुक्त हुए, सिद्ध हुए, अशरीरी हुए, कर्मरहित हुए, विभावरहित हुए, पूर्ण शुद्धस्वभावरूप परिणमित हुए, अनादि संसारतस्व को सर्वधा छोड़कर स्वयं अभृतपूर्व ऐसे मोक्षतत्त्रक्षण हो गये और सिद्धालय में जाकर विराजमान हुए। वहीं सर्व बैतन्यगुण ही उनका शरीर है, वैतन्यस्वभाव की निवांचता ही उनका सर्वोत्कृष्ट परसमुख है। अब वे अनन्तान्त काल तक सदा सिद्धालय ही रही। अहा, उस सिद्धालय की अगर महिमा स्वानुमव हारा ही समझ में आहे है। समस्त संत उस सिद्धालय को चाहरे हैं और उसकी कैसी अद्भुत महिमा गते हैं-वह तुम धी सुतो-

> क्षमांहवर्जित, परम, जन्म-जरा-मरणहीन गृह्य छे; ज्ञानादि चार स्वमाय छे, अक्षय, अनाश, अभेष्ठ छे। अनुपम, अतीन्त्रिय, पुण्य-पापविमुक्त, अध्याद्याय छे, पुनरागमन विरक्षिण, निरालंबन, मुनिष्ठाण, निर्प छे। ज्यां पुरक्त नहि, पुळ ज्यां नहीं, पीडा नहीं, बामा नहीं, ज्यां मरण निह, ज्यां जन्म छेनहीं, त्यां ज पुक्ति जाणवी। विह हनित्यो, उपसां नहि, नहि मोह, विस्मय ज्यां नहीं, हम, नहीं, न खुया, चुवा नहि, त्यां ज पुक्ति जाणवी। कुग-क्रान्केकल, सीक्य केजल, वीयकैकल होय छे। अस्तित्य, मुस्विहनसा, सम्ब्रेशम्यसा होय छे।

अशरीर ने अविनाश छे, निर्मल अतीनिस्य शुद्ध छे, ज्याद लोकअंग्रे सिद्ध, ते रीत जाण रे तुम आस्य ने।

इस प्रकार सिद्धपद की अपार महिमा करके जैन संत ऐसा बतलाते है कि-अपना आत्मस्वरूप भी बास्तव में वैसा ही है; सिद्धपद ही आत्मा का निजयद है और तीर्यंकरादि पुराणपुरुषों का जीवन कों ऐसे सिद्धपत की साधना करने की पेरण हेता है।

प्रभु शानिताध के साथ उनके भ्राता चक्रायुध गणधर भी केवलजान प्रगट करके मोक्षको प्रान्त हुए। भक्षभवान्तर के साथी मोक्षगमन में भी साथ रहे. प्रन्य उनका जीवन! प्रभुके मोक्षगमन से सम्मेदशिखर की जो दूक पावन हुई उसका नाम 'कुन्दप्रभा' टूंक है। बाह, कितना सुन्दर नाम और कैसा आजन्त का प्राम्

> शान्तिनाथ जिनराज की कुन्दप्रम टूंक है जेह, मन-वन-तन कर पूज हूँ शिखरसम्मेद यजेह।

उस कुन्दप्रभा टूक के उपर सिद्धालय में, लोक के सर्वोच्च स्थान पर जहीं पूर्वकाल में अनन्तानन्त सिद्ध जीव विराजते थे उनके सात्रिच्य में वे भी शाश्चत्रूरूप से विराजमान हुए और वर्तमान में भी विराज के हैं।

प्रभुषी शान्तिनाथ के मोक्षकल्याणक प्रसंग पर इन्द्र ने निर्वाण महोत्सव किया और पुन: 'आनन्द' नाम का अति भव्य नाटक किया...उसमें श्रीषेण राजा से लेकर शान्तिनाथ तीर्थंकर तक के १२ भवों में भगवान ने जो मोक्षसामना जी उसे अद्भुत वग से प्रदर्शित किया। अहा, उस नाटक द्वारा प्रभुका जीवन देखकर अनेक जीव मुक्ति साधना हेतु प्रेरित हुए। नाटक द्वारा प्रभु के गुणों का स्मरण करते 3~

हे नाथ! आप 'कामकदेव' होने पर भी काम को तो आपने नष्ट कर दिया था इसलिये हैं प्रभो! आपको 'कामदेव' कहते हुए तो हमे शर्म आती है, वास्तवम के आप कामदेव गही किन्तु कामके शहु ऐसे 'धर्मदेव' हैं।

तथा है देव! आपको चक्रवर्ती महाराजा कहते हुए भी हमें सन्तोच नहीं होता, क्योंकि आपने तो उस छह खण्ड के साम्राज्य को दुणवत् त्यागकर केवलकान द्वारा अखण्ड विश्व का साम्राज्य प्राप्त किया था। जिसका आपने त्याग कर दिया उसके द्वारा आपकी महिमा कैसे हो सकती है?

तथा है प्रभो। तीन लोक में श्रेष्ठ आपका शरीर अत्यन्त सुन्दर था-यह सब है, परन्तु आपके वैतन्य की अतीन्त्रिय सुन्दरता के समक्ष उसका कोई मून्य था? -नहीं; क्योंकि जब आप सिद्धपुरी में पधोर तब उस वैतन्य की सुन्दरता को तो साथ ही ले गये थे, परन्तु शरीर की उस दिव्य सुन्दरता का आपने त्याग किया, इसलिये वह पुराल में बिलीन हो गई। अहा, उस कार्य द्वारा तो आपने हमें जड़-वेतन का पेदजान कराया। आज भी आपके स्करण का चिन्तन करने से जगत के बीचों को भेदज्ञान होता है और वे मोझ के पथपर वसते हैं। आपका शासन जयबन्त हो।

# शान्तिनाथ-तीर्थंकर और चक्रासुध-गणधर यह दोनों जीव १२ भव तक साथ रहकर अन्त में मोक्षको प्राप्त हुए; वह इस प्रकार—

- (१) शान्तिनाथ भगवान जब श्रीवेण राजा थे, तब चक्रायुध उनकी 'अनिन्दिता' नामक रानी थी।
- (२) दोनों जीव भोगभूमि में उत्पन्न हए।
- (3) प्रथम स्वर्ग में श्रीप्रभ देव तथा विमलप्रभ देव हए।
- (४) शान्तिनाथ का जीय अमिततेज विद्याधर हुआ और उसे सम्यक्त्व की प्राप्ति हुई। यक्रायुध का जीव (त्रिपृष्ठ वासुदेव का पृत्र) श्रीविजय हुआ। (वे दोनों परस्पर एक-दुसरे के बहनोई थे।)
- (५) तेहरवें स्वर्ग में रविचूल और मणिचूल देव हए।
- (E) अपराजित बलदेव तथा अनन्तवीर्य वासदेव हए।
- (७) शान्तिनाथ अच्युतस्वर्ग में इन्द्र हुए; चक्रायुध (नरक मे जाकर, विद्याधर होकर फिर) उस अच्युतस्वर्ग में प्रतीन्द्र हुए।
- (८) शान्तिनाथ का जीव वक्रायुध चक्रवर्ती (क्षेमंकर तीर्थंकर का पुत्र) हुआ और चक्रायुध का जीव वह वक्रायुध का पुत्र हुआ।
- (९) दोनों जीव ग्रैवेयक में अहमिन्द्र हुए।
- (१०) विदेह में घनत्थ तीर्थंकर के पुत्र मेघरथ तथा हृद्वरथ हुए।
- (११) दोनों जीव सर्वार्थ सिद्धि में गये।
- (१२) शान्तिनाथ कामदेव-चक्रवर्ती-तीर्थंकर हुए। चक्रायुध उनके भाई और गणधर हुए।

[अत में भवचक्र का अंत करके दोनों बीव मोक्ष में विराज रहे हैं।]

उन मोक्षगामी महात्माओं के मंगलजीवन का चिन्तन सर्व जीवों को गान्ति प्रदान करो, सर्व जीवों का कन्याण करो, सर्वव मंगल हो। आहा, सन्दुष्य की एक क्षणभर की संगति से भी जीव का कल्याण होता है, तो फिर अनेक भवतक अति सीहार्यपूर्वक तीर्थंकर के आत्मा का संग करनेवाले भव्यात्मा मोक्षका परमसुख प्रान्त करें-इसमें क्या आहर्ष ?

भगवान शान्तिनाथ का जीवन वास्तव में अदभुत है। संसार के साधारण जीवों की तो क्या बात करें, तीर्थकर या चक्रवर्ती आदि हैसठ शालाका-महापुरुवों में भी शान्तिनाथ भगवान जैसी बारह भवों तक वृद्धिगत विभूति अन्य कीन प्राप्त कर सका है?...परन्तु वह समस्त बाह्मविभूति तो आत्मा से बाहर की हैं। अंतर की चैतन्यविभूति में तो सर्व मोहागामी जीव एकस्तमान हैं। इसलिये-

हे भव्य जीवों। तुम आरमा का कल्याण चाहते हो तो, सम्पूर्ण चैतन्य वैभवसम्भन्न ऐसे आत्मा का चिन्तवन करो; यहाँ प्रभु समान ही अपने आत्मा का स्वरुग है-उसका ध्यान करो; यहाँ प्रभु शान्तिनाथ की उपासना है और यही पूर्ण शान्तिक्य मोझ का पंच है। शान्तिनाथ तीर्थंकर देव द्वारा प्रकाशित यह मोसपंच भत्तिकांत्र में आब भी अविच्छित्र रूप से चल रहा है...तुम हृदय में उन शान्तिनाथ प्रभु का स्मरण करके आब ही मोसपानं का अनुसरण करो। पुष, अश्वल ने अनुपमगित पामेल शांतिनाधने, कर्नु याद मारा आत्म मां सम्बन्ध्य भाव जगावीने। छे सुख सार्चु आपनुं, चाखी अहो मुज आत्ममां, ऐ स्वित्सुखने साधतो आती रहा तुज पासमां। पुराण अनुपुत आपनुं आ गृंधीने हिन्दी मां,।

है शान्तिनाथ भगवान! आज आपके जन्म, दीक्षा एवं मोक्ष इन तीन कत्याणक के मंगलिवस आपके पवित्र जीवन का आलेखन सोनगढ़ के जिनमन्दिर में आपके अभिषेक पूर्वक समाप्त होता हैं; वह हमें भी आप जैसे कल्याणपद की प्राप्ति का कारण हो!

(-वीर संवत् २५०९, ज्येठ कृष्णा चुतुर्दशी)

[पंचम चक्रवर्ती तथा सोलहवें तीर्थंकर भगवान शान्तिनाथ का पवित्र एवं धर्मरोमांचक पुराण यहाँ समाप्त हुआ।]

366 366 366 366

अब आप पढ़ेंगे-भगवान कुन्युनाध तथा अरहनाथ भगवन्तों का मंगल चित्र। इन दोनों भगवन्तों का चित्र वीर सं. २५०९ के ज्येष्ठ मास में आयी भीषण बाढ़ में समुद्र जैसे अल में थिरे हुए पोरबन्दर शहर में 'कंचन-कंटिज' भवन की तीसरी मंजिल पर बैठे-बैठे लिखा गया है। चक्रवर्ती त्रिपटी

शांतिनाथ

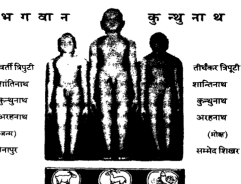
कन्थनाथ

आस्नाध

(जन्म)

हस्तिनापुर

[e9]



शास्तिनाथ कुन्धुनाध अरहनाथ (मोक्ष) सम्मेद शिखर

क्लो छोडी प्रभुजी रत्नव्रधने वरीया. छोडी राजतण् धर्मचक्रने प्रभ धरीया. कामदेव-रुप समजीने वरीया. रेका जिनवर कैथ प्रभजी. दास हरिने गमीचा ।

अभी-अभी आपने हस्तिनापुरीके महाराजा पंचमचक्रवर्ती तथा सोलहवे तीर्थंकर श्री शान्तिनाथ भगवान का उत्तम चरित्र पढ़ां। तत्पञ्चात् छठवे चक्रवर्ती तथा सत्रहवें तीर्थंकर भगवान 'कुन्थुनाय' भी उस हस्तिनापुरी में ही हुए। उनका मंगल पुराण अब हम पहेंगे।

#### भगवान कुन्धुनाथ पूर्वभव : सिंहरथ राजा

भगवान कुन्धुनाथ पूर्वभव में जम्बू-विदेहकी सुसीमानगरी के राजा थे। उनका नाम सिंहरथ था, वे धर्मके परम उपासक थे; विदेह क्षेत्रमें तीर्धंकर भगवंत सदा विचरते हैं, इसलिये वे पुण्यकन्त महाराजा बारम्बार तीर्थंकर भगवान के साक्षात् दर्शन करते, जिनवाणी सुनते और सुनिओको आहारदान देते थे; वे मात्र इन व्यवहार धर्मों में ही सन्तुष्ट नहीं हो जाते थे, परन्तु रागाहित आहमा के परमार्थ स्वभाव को भी जानते थे, और अनेको बार उसकी अनुभूति करते थे इस प्रकार राजवैभव के बीच भी सम्बक्तदर्शन द्वारा चैतन्य वैभव को जातनेवाले वे विसर्ध राजा मोक्समार्गी थे। अब उनका मोक्स अति निकट था।

एक बार वे महाराजा राजमहल की छत पर आत्मिवन्तन काते हुए वैराग्य भावनाएँ भा रहे थे।
ठीक उसी समय आकाश से भारी उन्कापात हुआ, भयंकर आवाज के साथ विजली गिरी। उस
उन्कापात को देखकर तुस्त उन वैरागी राजाने विजया किया कि-'ओ, यह चकावाँघ मुझे मोहिनिद्रासे
जागने के लिये ही है; यह विजली की चमक मुझे सासारिक भोगोंकी अनित्यता ही बतला रही है।
विसर प्रकार यह वज समान विजली का प्रवार पर्वतंक भी टुकड़े कर देता है, उसी प्रकार में चारितभार्थ
के वज्र द्वारा मोहरुपी पर्वतंक टुकड़े-टुकड़े कर हैगा। ऐसा विचारकर वे महाराजा सिहरूथ बनमे गये और
कहीं एक वीतराणी मुक्स के निकट जिनदीक्षा भारण की। जैसे चारिक का पालन भगवान शान्तिनाथ के
जीवने मेथरथ के भवमें सिहर असा ही उत्तम भारति इस कुन्धुनाथ के जीव ने सिहरूथ के भव में
पाला; दर्शन विशुच्दिआदि सोलह उत्तम भावनार जैसी उन मेयरथ मुनिराज ने भावी थी, वैसी ही इन
सिहरूथ मुनिराजने भावी और उन्हीं की भीति तीर्थंकर प्रकृति का बंध किया। प्रशांत उत्तम आराधना
पूर्वक समाधिमरण करके वे सिहरूथ मुनिराज भी सर्वार्थ सिहरू में उत्पन्न हुए . कि जहीं शानिताथ प्रभु
का आरामा भी विराजता था। इस प्रकार भगवान शानिताथ और कुन्धुनाथ दोनो लीर्थंकरों के आत्मा
सर्वार्थसिद्ध में असख्य वर्षोतक साथ रहे। वहीं वे दोनो भावी तीर्थंकर कैसी आनन्ददायी चर्चा करते
थे उसका स्मास्त्वान मिन्नाथ प्रभुक्त कीवन चरित्र में (उद्य

भगवान कुन्धुनाध का जीव भगवान शानिताथ का अनुसरण कर रहा था। शानिताथ के जीवने जम्बूदीपके पूर्व विदेह क्षेत्र में तीर्थंकर प्रकृतिका बाथ किया था, तो कुन्धुनाथ ने भी वहीं तीर्थंकर की प्रकृति बाधी, शानिताथ प्रभु मर्बार्थांसिद्धि में गये तो यह भी सेर्वार्थांसिद्धि में गये, वहीं से आकर सानिताथ प्रभु कामदेव और चक्रवर्ती हुए तो यह भी हस्तिनापुरीमें ही आकर कामदेव तथा चक्रवर्ती हुए। धन्य तीर्थंकर परम्परा। और धन्य हस्तिनापुरी।

## हस्तिनापुरी में कुन्धुनाथ-अवतार

जब सर्वार्थिसिद्धि में कुन्धुनाथ के जीवकी आयु छहमास शेष रही उस समय हस्तिनापुरी में महाराजा शूरिनेन राज्य करते थे। उनकी महारानी का नाम श्रीकान्ता था। हस्तिनापुरी की महिमा से तो (शानिनाथ प्रभुक्ते कालसे ही) हम परिचित है इसलिये पुन उसकी शोभाव वर्णन नहीं लिखते। ही, वहीं एकके प्रश्नाद् एक तीन तीर्थकर (सीलहवे, सजहवे, और अठारहवे) तथा चार चक्रवर्ती (चीच, पीचबे, छठवे और सातवें) उत्पन्न हुए वह उमका महान गीरव है। महापुरुष पाण्डव भी उसी नगरीमें तथा उन्हीं तीर्थकरों के बंदा में हुए। ऐसी उस नगरी में आवण कृष्णा दशाभ के दिन, सर्वार्थिसिद्धिसे सजहवे तीर्थकर का जीव १६ मोलस्वन्योंके दर्गन पूर्वक महादेवी श्रीकान्ता की कुसि में अवतरित हुआ हस्तिनापुरीमे रत्नवृष्टि, इन्होंका आगान आदि भव्य प्रसंग पुन हुए।

वैशाख शुक्ला प्रतिपदा के दिन भरत क्षेत्र के १७ वे तीर्थंकर का जन्म हुआ और इन्होंने मेरुपर्वतपर अभिषेक करके महान जन्मकल्याणक महोत्सव मनाया। इन्हर्न स्तृति करते हुए कहा-हे देव आप कथवा जैसे सूक्ष्म जीवों की भी रक्षाका उपदेश देनेवाले है इसलिये आप कुन्युनाथ हैं। प्रमुक्ते वरणों में अज (बकरा) का बिन्ह था। शानिताथ प्रभु द्वारा प्रवर्तित धर्मशासन अविज्ञिष्ठकच्य से चल रहा था; उसमें अर्थान्त्य के पक्षात् कुन्धुनाय प्रभुका अकार हुआ। उनकी आसु ९५००० वर्ष थी। रुप में कामदेव, वैभवमें चक्रवर्ती और धर्म में तीर्थकर-ऐसी महान पर्वविद्यों वे धारण करते थे। उनका जीवन शानितनाथ भगवान जैसा ही था। जीवन का चतुर्थ थाग (२३७५० वर्ष) व्यतीत होने पर वे हस्तिनापुरीके राजा वरे; दूसरा चतुर्थ भाग बीतनेपर, अपनी जन्मतिथिक विन ही (वैशाख शुक्ल प्रतिपदा को) उनके राजभण्डार में सुवर्शन चक्र उपन्न हुआ तथा उन्हें चक्रवर्ती पद की राज्यस्तक्ष्मी प्राप्त हुई। शानिताथ चक्रवर्ती की भीति उन्होंने भी छन्न खण्ड में विजय विद्यार किया। प्रभु कुन्धुनाथ चक्रवर्ती पदपर २३७५० वर्ष तक रहे। उस काल वे मात्र चक्रवर्या पद के ही वैभव का नही; किन्तु साथ ही चैतन्य वैभव का

चक्रकर्ती होने के पक्षात् २३७५० वर्ष की घटना है-एकबार वैशाख शुक्का प्रतिपदा के दिन उनका जन्मोत्सव तथा चक्रवर्ती पद प्राप्ति का उत्सव मनाया जा रहा था। हस्तिनापुरी की सजावट एवं अवधुत शोधा को महाराजा हुन्युनाथ चक्रवर्ती प्रसत्रचित से निहार रहे थे और विचार कर रहे थे कि-कहाँ चैतन्य को अचित्रच्य शोधा। और कहीं इस चक्रवर्तीयदकी शोधा!-एक शोधा तो आत्माका धर्म है और दूसरी शोधा कर्मका परत है। गहरा चित्रना करते हुए उन्हें तत्सण जातिस्मरण ज्ञान हुआ। पूर्वभव में इससे भी अति श्रेष्ठ ऐसे अहमिन्द्र पद का उपभोग कर चुके हैं उसका स्मरण होते ही तत्स्वण राजधोगों से उनका चित्र विद्यान से इससे भी अति श्रेष्ठ ऐसे अहमिन्द्र पद का उपभोग कर चुके हैं उसका स्मरण होते ही तत्स्वण राजधोगों से उनका चित्र विद्यान महारा है। वहा विद्यान भोगों की सामग्री में से कभी भी आत्मा को सुख की एक बूँद भी नहीं मिल सकती; सुख का समुद्र तो अंतर में लहाता है, उसमें उपयोग को हमाने में, उस गुष्टोपयोग में ही परम सुख का अनुभव होता है। इसलिये में भी अब अपने उपयोग को हमाने में, उस गुष्टोपयोग में ही परम सुख का अनुभव होता है। इसलिये में भी अब अपने उपयोग को हमान विद्यान होता है। इसलिये में भी अब अपने उपयोग को हमान कि विद्यान सहस्ता है। इसलिये में भी अब अपने उपयोग को हमान विद्यान सहस्ता होता है। इसलिये में भी अब अपने उपयोग को हमान विद्यान सहस्ता होता है। इसलिये में भी अब अपने उपयोग को हमान विद्यान सहस्ता होता है। इसलिये में भी अब अपने उपयोग को हमान विद्यान सहस्ता होता है। इसलिये में भी अब अपने विद्यान से साम्यान स्त्रीया

ऐसा निर्णय करके महाराजा कुन्धुनाब संसार की अनित्यता आदि बारह बैराग्य भावनाओंका चिन्तन कर रहे थे। उसी समय स्वर्ग से लौकान्तिक देवेंने आकर स्तुतिपूर्वक उनकी दीक्षा का अनुमोदन किया। इन्द्र भी विजया तामकी शिक्षिका लेकर आ पहुँचे। महाराजा कुन्धुनाब छह खणड की विभूति केमाना में स्थामकर वन में पहुँचे और सिर्धा को कदन करके शुक्ष्योवधीम साधु बन गये...उस समय प्रभु हारा छोड़े गये चीदह रहन और नवनिद्यान मानो अनाथ हो गये बबकि मोझ लक्ष्मी सनाय होकर प्रभुद्धित हो रही थी।-क्योंकि प्रभु उसे अंगीकार करने को आहर थे।

अरे, कहीं कुछ क्षण पूर्व का चक्रवार्तिपद और कहीं दिगम्बर साधुदशा! वह निष्परिग्रही वीतरागी दशा बगत् को प्रगटक्य से बतलाती है कि-हे जीवो! परिग्रह में सुख नहीं है,सुख तो धीतरागता में है; सुख बाह्य में नहीं, अंतर में हैं।

भगवान कुन्सुनाथ के साथ एक हजार राजा भी दीक्षा लेकर मुनि हो गये। शासिताथ प्रभुने भी अपने जन्म के दिन दीवा ली भी, प्रभु कुन्सुनाथ ने भी जन्मदिन पर दीवा ग्रहण की। दीक्षा के पहाल् तीसरे दिन मुनिराज कुन्सुनाथ हिस्तिनापुरी में प्यारे; तब 'धर्मिमर्ड नामके आवक ने उन्हें उत्तम विधिसहित आहारदान दिया। शानिताथ तीयौकर की धीति वे भी १६ वर्षतक मुनिरशा में रहे और भरतभूमि में विहार किया। तत्यबाल् वे पुन; हस्तिनापुरीके दीक्षावन में पथारे और चैश्वाहान तिया के दिन शुक्तपान हारा सरफ्राओगी से अगस्य होका केवल जान पराट किया।

तुस्त ही समस्त इन्द्रलोक में हर्षका कोलाइल छा गया। देवों ने आकर प्रभु के केवलकानका भव्य महोत्सव किया और समवसरण की रावा की। उस समवसरण में 'स्वराम्' आदि ३५ गणध्र, ७०० पूर्विधारी मुनिवर, ५१५० उपाध्याव-शिक्षक, २५०० अवधिक्रान मुनिवर, ५१०० विक्रिया क्रियारी, ३३०० मन-पर्यवक्रानी, २०५० वादविद्या में पारात मुनिवर थे, तहुस्तर्त ३२०० केवली भगवत भागवत भगवत के समकक्ष गान में विराजते थे। कुल ६०००० मुनिवर तथा ६०३५० आर्विकार्र थी। ये लाख आपावता भगवत भगवत भागवत के समकक्ष गान में विराजते थे। कुल ६०००० मुनिवर तथा ६०३५० आर्विकार्र थी। ये लाख आपावतार्थ भागवता भागवता भागवता भागवतार्थ भागवता भागवतार्थ भागवतारथ भागव

प्रभु कुन्ध्ताथ २३७३४ वर्षतक भरतक्षेत्र में विचरे और धर्मचक्र का प्रवर्तन किया। पक्षार् अब उनकी आयु एक मास शेष रही तब वे समेदशिखरपर पधारे। विहार एव वाणी थम गये और प्रभु शानिताथ की भौति अपने जन्म तथा दीक्षादिवस (वैगाख शुक्का प्रतिपदा के दिन) पर वे योगिनिरोध करके सिप्टपुरी में पधारे। प्रभु स्वय अचिन्द्य ज्ञानधारी थे, और जिस टूंक से मोक्ष पधारे उस टूकका नाम भी "ज्ञानधार एक पडा.

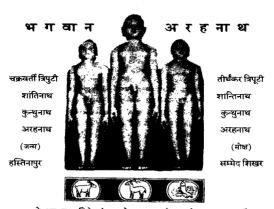
कुन्धुनाथ जिनसजकी ज्ञानधर ट्रंक है जेह, मन-कथ-तनकर पूज हैं शिखरसम्मेद यजेह। [इस प्रकार भरतक्षेत्र के छठवें चक्रवर्ती एवं सत्रहवे तीर्थंकर श्री कुन्धुनाथ भगवान का जीवनचरित्र पूर्ण हुआ।]

\*\* \* \* \*

ष्ठयानये हजार नार फिनकमें दीनी छार;

और मन । ता निहार काहे तू हरत है।
छहों खण्ड की थिभूति छांडत न देर कीनी,
सेना चतुरंगनसों नेह न धरत है।
नी-निधान आदि जे चउदहरतन त्याग,
देह से भी नेह तोड़ी चन विचरत हैं,
ऐसी विधीत्यागत विलंबजिन कीनो नाहि,
तेरे कहों केती निधि सोच क्यों करत है?

और जीव, तू तीर्थंकरोंका जीवन तो देख! वे चक्रवर्ती पद की विजृत्ति को भी एक क्षण में छोड़कर मोक्षसाधना के लिये चल दिये। तू भी अपने उन भगवन्तों के जीवन का अनुसरण करके आत्पसाधना में शूखीर बन; व्यर्थ का सोच-विचार मत कर। [82]



हे आहनाथ जिनेश! आपने छहखण्ड के राजवैभवरूप ख़कवर्ता के सुदर्शन चक्र को कुम्हार के खाक की जाँति त्याग दिया और धर्मचक्र को धारण करके भरतक्षेत्रके १८ वें धर्म क्री हुए, मोह को जीतकर सर्वज्ञ-तीर्थंकर हुए। सर्वज्ञतारूप आपके अद्भुत आस्प्रवैभवका आदर करके मैं आपको नमस्कार करता हूँ और आपका मंगल जीवनचरित्र कहता हूँ।

भगवान आरहनाथ भी अपने पुरोगामी दो चक्रवर्ती तीर्थंकरों की भौति पूर्वभव में अम्बृद्धीप के विदेहकेक में थे। वहीं वे क्षेमपुरी नगरी के धनपति नामक राजा थे... वे मात्र राजलक्सी के ही नहीं, अगत्मलक्सी के भी स्वामी थे; स्वानुभृतियुक्त थे; क्षायिक सम्बग्हृष्टि थे। उनकी अंतःवेतना संसार से विस्क रहती थी। पुण्यजन्य राजवैभव और आरमजन्य धर्म वैभन— इन दोनों का सुयोग होने पर भी वे दोनों वैभजों को भिन्न ही राखते थे, एक्सेक नहीं करते थे; इतना ही नहीं, वे सदा धर्म की ही प्रधानता रखते थे और उनका मन मोक्ष की साधना में त्या रहता था।

मोक्ष के साधक को मोक्ससाधना के अनुकूल संयोग मिलते ही रहते हैं, तदनुसार मोक्षार्थी महाराजा

धनपति को भी एक उत्तम सुयोग प्राप्त हुआ। उनकी नगरी में अर्हत्तन्दन तीर्थंकर का पदार्पण हुआ। उनकी दिव्यच्यिन का अवण करते हुए राजा धनपति को एकदम स्तत्रय की भावना ज्याग उठी और उनका चित्र संसार से बिरक्त हो गया। राज्य छोड़कर उन्होंने प्रभुक्ते चरणों में किन दीक्षा धारण कर ली! वे शुख्द परिणाम द्वारा रत्नत्रवरूष मोक्षमार्ग की साधना करने लो। उनको बारह अंग का ज्ञान उदिक्त हुआ और दर्गनिवशुद्धि आदि १६ भावनाओ द्वारा उन्होंने तीर्थंकर प्रकृति का बंध किया। अनेक व्यंतिक वारित्रपालन करके अंत में उन्नम आराधना सहित उन्होंने प्रायोगामन संन्यास धारण किया और समाधिमरण करके, सर्वार्थिशिद के बारों और जो दूसरे चार अनुतर-बियान हैं, उनमें से 'जयनर' बियान में अतिस्तर हरा।

अगलें भवमें जो अरहनाथ तीर्थंकर होनेवाले हैं उन अहमिन्द्र की आयु ३३ सागर थी। वहीं बाह्यविषयों के बिना भी उनको महान सुख था .और तीर्थंकर प्रकृति तो सदा आती ही रहती थी। उनका आत्मा अब मोक्ष के अत्यन्त निकट आ चुका था और राग-देव शात हो गये थे। अहमिन्द्र पर्याय मे असस्थात वर्ष व्यतीत हो जाने पर. क्या हुआ?-वह देखने के लिये हम फिर तीसरीबात हस्तिनापुर चलें।

उस समय हस्तिनापुर में भगवान शान्तिनाध के बंशक राजा सुदर्शन राज्य करते थे। उनकी महारानी का नाम मित्रतेना था। जब स्वर्ग में उन अहिमन्द्र की आयु छहमास शेष रही तब उनके आमम की पूर्व सुवनारूप यहाँ हस्तिनापुरके राजभवन में प्रतिहिद करोड़ों रत्नें की वर्षों के साध-साथ सारी नगरी में पुण्यवृद्धि होने लगी फालनुन कृष्णा तृतिवा की पिछली राजि में महादेवी मित्रसेनाने उत्तम गज आदि १६ मगल-स्वप्न देखे और उन स्वप्नोंका फल तीर्थंकर का गर्भामामन जानकर वह अति आनन्दित हुई। मानो त्रिलोंक का राज्य प्रिल गया हो-हतना हुई उन्हें हो रहा था। उसी समय देवेन्प्रीन आकर तीर्थंकर के माना-पिता रूप में उनका सन्मान किया और दिव्य वहपापूर्वणों की भेट दी; हतना ही नहीं गर्भस्थ मगल-आत्मा की भी स्तुति एवं बहुमान किया कि-अहो देव। गामें में भी आप आत्मज्ञान एवं अवधिज्ञानसहित विराजामा है, अभी नेत्राहि अववव्यों की रवना होने से पूर्व भी आप अतिस्वर जान भारण कर रहे हैं, आपका आत्मा सदा मंगलन्द्रप है; आपका वितन्त्रप्रवाह मोम्रदर्शा से सम्बन्धित है. तथा अनेक जीवों के मोक्ष में आप निमित्त हैं।-ऐसी अनेक प्रकारकी स्तुति करके देवोंने गर्भकरणाम माग्रा।

माता के दिन प्रसन्नता पूर्वक बीत रहे थे। गर्भवृद्धि होने पर भी उन्हें कोई कष्ट नहीं है। तथा गर्भस्थ बालक को भी गर्भावस्था का कोई कष्ट नहीं हैं। स्वर्गलोक की देवियाँ माता-पुत्रकी सेवा कर रही हैं। प्रतिदिन रत्नवृष्टि हो रही है।

संबानी पास बीतने पर मगसिर शुक्का चतुर्दशीके दिन भातामित्र सेना महारानीने दिव्य पुत्र को जन्म दिया। सातर्वे चक्रवर्ती और अठाएहवें तीर्थंकर का एक साथ अवतार हुआ। सर्वत्र आनन्द-मंगल छा गया। शानिताथ तथा कुन्युनाथ की भीति आहनाय तीर्थंकर का जन्मकल्याणक महोत्सव बन्होंने तथा हिस्तिनापुर के प्रकालनी ने माया। और, हस्तिनापुरी में प्रभुक्ता जन्मोत्सव मनाया गयी ऐसा कहना वह तो सामान्य बात है, क्योंकि प्रभुके मंगल जन्म के पुण्यप्रभाव तो सातन्वे नत्कसे लेकर सर्वार्थंसिक्ति के विमानतिक विलोक में सर्वत्र फैल गया था और तीनो लोक के सर्व बीव क्षणभर संतुष्ट हुए थे।

कुन्यनाथ तीर्थंकर के मोक्षगमन पहात् पाव गत्य व्यतित होने पर अरहनाथ तिर्थंकर हुए। उनके शरीर की ऊँचाई ३० धनुष तथा आसु ८४००० वर्ष थी। उनका शरीर सीन्दर्य सर्व श्रेष्ठ था। उनके सर्पों में मन्दर मस्त्य (मछली) का जिन्ह था। वे तीर्थंकर, चक्रवर्ती तथा कामदेव थे। मोलह-सबह-अतारहवें तीन तीर्थकरोंकी त्रिपटी जोकि तीन-तीन पदवियोंकी धारक थी. उसका जन्म हस्तिनापर में हुआ था। ग्रवाक्षस्था में प्रवेश करने पर राजकमार अरहनाथ का विवाह अनेक देशों की सर्वगणसम्पन्न राजकमारियों के साथ हुआ। २१००० वर्ष की आयमें राजा सदर्शन ने उनका राज्याभिषेक करके उन्हें मंडलेश्वर राजा बनाया। इसरे २१००० वर्ष तक राज्य करने के प्रधात उनके शासभणहार में सदर्शन चक्रकी उत्पति हुई और छह खण्ड पर विकय प्राप्त करके वे भरत क्षेत्र के सातवें चक्रवर्ती हए। इस प्रकार हस्तिनापरी में एक के बाद एक ऐसे चार चक्रवर्ती और तीन तीर्थंकर उत्पन्न हए। धन्य वह नगरी।

महाराजा अरहनाथने तिसरे २१००० वर्ष तक चक्रवर्ती रूप-से राज्य किया। पश्चात एकबार चक्रवर्ती अरहनाथ आकाशमें शरद ऋत के बादलों की सन्दर रचना देख रहे थे कि बादल एकदम बिखर गये। वह देखकर उन्हें संसार के समस्त संयोग की क्षणधंगरता कर विचार आया अरे. यह राजवैशव. यह शरीर और आय समस्त सबोग क्षणभगर है: वे कोई जीव के साथ स्थिर रहनेवाले नहीं है: स्थिर क्येताले शासन हो अपना सामक स्त्रभाव है।-

> भारो सुशास्त्र अंक दर्शन-ज्ञानलक्षण जीव छे. बाकी बंधा संयोगलक्षण भाव मजधी बाह्य छे. कर्मोतणो जे विविध उदय विपास जिनवर वर्णव्यो. ते भूज स्वभावो छे नहीं, हैं अक ज्ञायकभाव छं.

-ऐसा विचारकर वे महाराजा वैराग्य भावनाओंका चिंत्तवन करने लगे: उसी समय उन्हे जातिस्मरण ज्ञान होनेपर वैराग्य दृढ़ हुआ और चक्रवर्ती पद त्याग कर जिनदीक्षा लेने को तत्पर हुए। उसी समय ब्रम्हस्वर्गसे लौकांतिक देखीने आकर उन्हें वन्दन किया और उनके वैशाय की प्रशंसा की। इन्ह्रादि देव 'वैजयन्त' नामकी दिव्य शिविका लेकर प्रभक्ते दीक्षा कल्याणक का मंगल-महोस्तव मनाने हस्तिनापरी में आ पहुँचे। चारो ओर महान वैराग्य का वातावरण छा गया। अरहनाथ प्रभुके साथ एकहजार राजा भी दीक्षा ग्रहण करने हेतु बनमें चले और उन चक्रवर्ती की हजारो रानियाँ भी संसार से विरक्त होकर आर्थिकावत लेने को तैयार हो गई।

वैशाख शुक्ला दशम के सायंकाल चक्रवर्ती पदका समस्त वैभव त्यागकर महाराजा अरहनाथ हस्तिनापुरी के सहेतुक नामक सुन्दर बनमें आये; समस्त बस्नाभूषण उतारकर सम्पूर्ण दिगम्बर दशा धारण की, और सिद्धों को वन्दन करके मुनि बन गये। तुरन्त शुद्धोपयोगी होकर आत्मध्यानमें लीन हुए कि उसी समय उनको चौथा ज्ञान एवं सप्तम गुणस्थान प्रगट हुआ।

दो दिन तक उपवास के पश्चात् मुनिराज अरहनाथने चक्रपुर नगरी के राजा अपराजित के हाथ से पारणा किया। वे राजा अपराजित तीर्थंकर मुनिराज को सर्वप्रथम आहारदान देकर धन्य हुए और मोक्षगामी बन गये। उस समय दर्जीने भी आनन्दित होकर वहाँ रत्नवृष्टि, मंगलवाद्य आदि पांच आसर्य प्रगट किसे।

हस्तिनापुरी के प्रथम दी तीर्थंकरों की भौति भगवान अरहनाथ भी १६ वर्ष मुनिदशा में विचरे। तत्पश्चात् हस्तिनासुरी के दीक्षावन में आकर आत्मच्यान में विराजमान हुए। कार्तिक शुक्ला द्वादशी के दिन श्रेष्ठ शुक्लध्यान द्वारा कपक श्रेणी चढकर केवलञ्चान प्रगट किया; प्रभु अरहनाथ अरिहंत परमात्मा बन गये...और १८ वें तीर्थंकर हए। इस प्रकार भरत क्षेत्र के एकसाथ तीन तीर्थंकरों के कुल १२

कल्बाणकमनाकर हस्तिनापुर नगरी धन्य हुई! उसी समय तीर्थंकर प्रकृति स्पी दृती की प्रेरणा से क्ष्त्राविदेख प्रभुक्ती सेवा करने आ पहुँदो और दिव्य समजसरण की रचना की, स्वर्ग की अभेका उस समबसरण की अभिक शोभा देखकर इन्द्र भी आस्वर्यचिकित हो गये। प्रभु अरहनाथ ने दिव्यच्यिन द्वारा नव तत्त्व्यंका तथा रान्त्रवरूपर मोक्सामां का अलीकिक उपदेश दिया। उसे सुनकर लाखों जीव धर्म को प्राप्त हुए और मोक्स मार्ग से चनते लगे।

प्रभु की धर्म सभामे २८०० केवलज्ञान प्राप्त अर्हतिजिनेश्वर श्रीमण्डपर्मे प्रभुके समकक्ष गणनमें विराजते थे। अहा, अदभुत आनन्दकारी था वह धर्मसभाका दृश्य । श्री कुम्मस्वामी आदि ३० गणधरों सिंहर ५० हरात पुलियर मोश्र की साधना कर रहे थे, और ६० हजार आर्विकार्ष मात्र एक खेतवर धारण करके पचम गुणस्थान मे विराजती श्री १,६०,००० धर्मान्मा श्रावक और ३०००० शाविकारी । सर्वेद्य भगवान अरहताथ तीर्थंकर ने २१००० वर्ष तक भरत क्षेत्र के अनेक देशोंमें विहार करके धर्मोपदेश देकर वीतरागी धर्मचक्रका प्रग्नैत किया। जब आयुक्म एक मास शेष रहा तब विहार एवं वाणी कर गये और भगवान सम्पेदावल के शिखर पर स्थिर हुए। वैत्र कृष्णा आमाबस्या को सम्पूर्ण योग निरोधपूर्वक शेष अधारिकार्मोंका क्षय करके, ससार से मुक्त होकर गाश्वर मोक्षपुरी सिद्धालय में विराजमान हो गये। उन्हे नमस्कार हो।

'अरि' ( मोह) और 'रज' (तीन कर्म) से रहित हुए प्रभु अरहनाथ संसार के नाटक का अन्त कामें सम्मेद शिखर की 'नाटक' टक से मोक्ष पर्यारे।

> अरहनाथ जिनराजकी नाटक टूंक है जेह, मन-वच-तन कर पूज हैं शिखर सम्मेद यजेह।

हे अरहनाथ देव<sup>†</sup> अरि-रज से रहित जैसा सिद्धपद आपने प्राप्त किया वैसा सिद्धपद हमें भी शीघ्र प्राप्त हो <sup>†</sup>

[सातवे चक्रवर्ती तथा १८ वे तीर्थकर श्री अरहनाथ भगवान का पावन चरित्र यहाँ पूर्ण हुआ।]

#### \*\* \*\* \*\* \*\*

सिद्धांन्त और प्रयोग... अर्थात...द्रव्यानुयोग और कथानुयोग

भगवान तीर्थंकर देवकी वाणी द्वारा कहा गया हव्यानुयोग हो गया कथानुयोग-कोई भी अनुयोग हो, उसमें जीवों के हितार्थ वीतरागताका ही उपदेश है। सबमें एक ही तात्पर्य है कि जीवों का कल्याण हो।

द्रव्यानुयोग में जो बात सिद्धान्तरूप में दरशाई है सही बात कथानुयोग में प्रयोगस्य से बतलायी गई है जैसे कि ''भूतार्थ स्वभाव का आश्रय करनेवाला जीव सम्यगृष्टि है-भूवत्यमस्सिदो खलु सम्माइही हबइ जीवो।'' -ऐसा सम्यग्दर्शन का स्वरुप द्रव्यानुयोग में वतलाया है, जब कि कथानुयोग में इस प्रकार भूतार्थ स्वभाव का आश्रम करके कीन-कीन से जीव किसप्रकार सम्यग्दर्शन को प्राप्त हुए-वह बात, भगवान महावीर की सह पर्याय, भगवान ऋषभदेव का जुगिलया का भव, भगवान पार्खनाथ का हाथी का भव आदि के वर्णन द्वारा प्रयोगस्य से समझायी है, और वह भव्य जीवों को सम्यवस्थकी प्रेरणा हेती है। इस प्रकार सम्पूर्ण जिनवाणी भव्य जीवों को इप्रोपदेश देनेवाली है।

[99]



हे जिनवर! तमे सत्यपुरुष को मोक्षतणा पुरुषार्थी. साधक जीवो सेवे तमने, आत्माना थई अर्थी; प्रभुजी तारा सेवक कदिये स्नी-अवतार न पामे,

हे भगवान मिहनाथ! आप परम पुरुष हैं। आपका यह पवित्र पुराण भित्रभूर्वक जो भव्य जीव मुनेंगे उनको चैतन्य धर्मकी आराधना जागृत होगी और संसारमें सीपर्यायका छेद हो बादगा। कहा, चैतन्य परमपुरुष की प्रतीति करनेवाले धर्मी जीव को कभी स्त्रीवेद का बंधन नहीं होता, तब फिर अनेक पूर्वभवों में स्त्रात्रयसहित चैतन्य की आराधना करनेवाले तीर्थंकर-महास्माको स्त्रीपर्याय होने की बात ही कैसी? अरे, तीर्थंकर के से महापुरुषकों 'स्त्री' कहना वह तो उनकी कैसी आसातना है? सिद्धान्तानुसार स्व्यक्तीबेद का उदय मीव गुणस्थान तक ही होता है. अससे अपने क्षाय के गणस्थान में इच्य से एक्षवेदीयना और भाव से अवेदीयना होता है।

हे प्रभो मिह्नाच किनेश! आपका पवित्र जीवन पूर्व भवों से ही रत्नत्रय द्वारा अत्तंकृत था, इसिलिये क्षीबेद आदि अशुभ प्रकृतिबी-चोकि मिथ्या दृष्टि जीवों को ही बैंधती हैं, वे आपसे अत्यन्त दूर थीं; आपके आराधक जीवन की पहिचान और उसका चिन्तन करनेवाले जीव देव-गुरु सम्बन्धी मिथ्यात्व के शत्य को महु की भीति पूर-यूर कर देते हैं, सम्यक्त्व प्रगट करते हैं। आपको तो कीम्बर्गब नहीं थीं, परन्तु जो की आपकी प्रतीति करे उसको भी भविष्य की की पर्याव का सर्वया छेद हो बाता हे परमपुरुव तीर्थंकर मिट्टनाथ । आप तो हमारे इष्टदेव हैं, इसलिये जीवों को मिट्टनाभावों से छुड़ानेवाला तथा रत्नवयकी आराधना में लगानेवाला आपका सम्यक् जीवन यहाँ भक्तिपूर्वक कहता है।

## भगवान मल्लिनाथ पूर्वभव : विदेह में वैश्रवण राजा

जम्बूद्रीप के विदेहलोत्र में बीतशोका नामकी एक सुन्दर नगरी है। मोक्षाभिलाणी धर्मात्माओंसे भरपू उस नगरी में जिनमन्दिते के उनत शिखरों पर लकराती हुई धर्माव्यजाएँ मानो देवों को पुकार रही हैं कि-हे भाई देवों! देवलोक में तुम्हें मोझ प्राप्त न होता हो तो वह प्राप्त करने के लिये यहीं आओ! इस नगरी में मटा केवली पगवन्त विचारों हैं और मोधके द्वार सदा खुले हैं।

तुम्हे प्रश्न होगा कि ऐसी सुन्दर नगरी का राजा कौन होगा? सुन्दर नगरी का राजा भी सुन्दर ही होगा ना तीर्थंकर महिनाथ का आत्मा स्वयं पूर्वभव में इस मनोहर वीतरायेका नगरीका राजा था अवश्वण, वे आत्मज्ञानी थे, और उनका वित्त सदा रत्नश्च की आराभाना में लीन रहता था। एक बार वे राजसभा में बैठे थे, वहीं उद्यान के मालीने आकर आनन्दपूर्वक बधाई दी किन्हें स्वामी। अपनी नगरी के चन्दनवन में आज सुगुदित नामके महा मुनिराज पभारे हैं; जिस प्रकार साधक जीवों का हृदय रत्नश्च द्वारा दिवल उठता है उसी प्रकार सारा उद्यान बिना मोसम के आम्न आदि सुन्दर फल-फूलों से खिल उठा है। यह सुन्तरे ही राजाने अत्यन्त हर्षिकारे होकर आनन्दभेरी बजवायी और नगरजनों सहित भागभुम से मुनिराज की वन्दना करने अभि ।



श्री मुनिराज ने उन्हें आशीर्वाद देते हुए कहा-हे राजन्! तुम्हें मोक्ष के कारणहए रत्नत्रय धर्म की वृद्धि हो!

मुनिराज के आशीर्वाद से राजा प्रसन्न हुए और बोले-हे नाथ । आपके श्रीमुख से रत्नत्रय धर्म का स्वरुप श्रवण करने की चाहना है, कृपा करके रत्नत्रय का स्वरूप सुनावये !

मुनिराज के श्रीमुख से मानो अमृत झरता हो ऐसी वाणी निकली है राखन्! सुनी। अनेक प्रकार के दुःखों से परे हुए इस ससार से छुड़ाकर जो अनन्तसुख के धाम-ऐसे मोझ की प्राप्ति कराये उसका नाम धर्म है। वह धर्म अर्थात् मोक्षमाणं सम्यायर्गन-ज्ञान-चारिज ऐसे जिरत्यस्वरूप है; उसे पहिचानकर उसकी आराभना करो। राजाने करता-पाती। उस राजावय धार्म में से परयेक धार्म का स्वरूप सनने की आकांका है।

श्री मुनिराज ने कहा-सुनी! रत्नत्रय में सर्व प्रथम सम्यय्हाँन हैं। सर्वज्ञ-वीतराग जिनवर देव, तिमाँही गुरू और जीवअजीवादि सात तत्त्वों का स्वस्थ बराबर जानकर, उनमें से सारभूत (भूतायाँ) अपने मृद्धात्मतत्त्व की अनुभूति करना सो सम्यय्हाँन है। 'गृद्धन्य सुनार्थ हैं अर्थात् शुद्धन्य और उसके विकथक गृद्ध आस्मा, उन्हें अभेद करके 'भूतार्थ' कहा है, और उस भूतार्थ का आश्रय करनेवाला जीव सम्याहीह होता है। (भूयत्थमस्सितो खलु सम्माहड़ी हवड़ जीवो।)

उस सम्यग्दर्शन के आठ अंग हैं:-

- तलवार की तीक्ष्ण धार जैसा श्रेष्ठ जिनमार्ग वह सन्मार्ग है; उसमें बिना किसी शंका के निग्नल करना, सो नि:शंकित अंग है। (१)
- धर्म के फल में संसारसुख की वांछा नहीं करना, किन्हीं भी विषयों में (पुण्यफल में) सुख नहीं मानना, सो निःकांक्षित अंग है। (२)
- मिलन शरीरादि को देखकर धर्मात्मा के प्रति घृणा नहीं करना किन्तु उसके गुणों में प्रीति करना, सो निर्विचिकित्सा अंग है। (३)
- ख्रुं सुखकर ऐसा जिनमार्ग और दुःखकर ऐसे अन्य मिष्यामार्ग, उनका स्वरूप जानना और मिष्यामार्गों में किसी प्रकार सम्मति नहीं देना अथवा उनकी प्रशंसा नहीं करना, सो अमूबुबृष्टि अंग है।
  (४)
- साथर्मी के अक्कुणों को हैंकना, बीतरगभावरूप जिनधर्म की वृद्धि करना; तथा धर्म की था धर्मात्मा की निन्दा के प्रसंग आने पर उन्हें योग्य उपार्वी द्वारा दूर करना, सो उपगृहन-अंग है। (५)
- अं तीव्र दुःखादि किन्हीं भी कारणों से अपना या परका आत्मा धर्ममें शिथिल होने का प्रसंग आये, तो वैराग्य भावना द्वारा तथा जिनधर्म की महिमापूर्वक उसे धर्ममें स्थिर करना, सो स्थितिकरण अंग है। (६)
- अपने साधर्मी भाई-बहिनों के प्रति हृदय में उत्तम भाव रखकर उनका आदर-सरकार करना, सो वास्सल्य अंग है। (७)
- m अपनी शक्ति द्वारा जैनधर्म की शोभा बढ़ाना, अज्ञान को दूर करके तथा सम्यक्तान की मिष्ठमा प्रगट करके जिनधर्म क्हें विपाना, सो प्रभावना अंग 81 (c)
  - इस प्रकार मुनिराज ने आठ अंगसहित सम्यग्दरीन का स्वरूप समझाया।

पक्षात् वैश्रवण राजाने कहा-हे स्वामी! सम्यव्हांन के आठ अंग और उनकी महिमा सुनकर अति प्रसन्नता हुई; अब कृपा करके सम्यव्हान का और उसके आठ अंगों का स्वरूप समक्षाह्ये।

## सम्यकान और उसके आठ अंग

- श्री मुनिराज बोले-जिनमार्ग में देव-गुरु-शास्त्र तथा उनके कहे हुए जीवादि नवतच्चों का स्वस्य जानकर, परभावों से भिन्न तथा अपने निकथावों से परिपूर्ण ऐसे, अपने झानमय सुद्धात्मा की अनुभूतिकर जान से सम्याजान है। सम्यादर्शन के साथ ही ऐसा सम्याजान निषम से होता है। सम्याजान अष्ट प्रकार की विनय से सुरोभित होता है:----
  - (१) शब्द की शुद्धि, (२) अर्थ की शुद्धि, (३) शब्द तथा अर्थ दोनों की शुद्धि, (४) योग्य

काल मे अध्ययन, (५) उपधान अर्थात् किसी नियम-तपसिंदत अध्ययन, (६) शास्त्र के किनवपूर्वक अध्ययन, (७) गुरुके प्रति उपकारनुद्धि प्रगट करना, ज्ञानदाता गुरु के नाम आदि नहीं छिपाना, सो अनिहत्व, और (८) स्तृति-पूजा, रथयात्रा आदि उत्सव तथा शास्त्रप्रचार द्वारा देवगुरु-आगमका और किन्तुर्धों की कीर्ति प्रगट करना।

इस प्रकार अष्ट अंगसहित विनय-आचार द्वारा सम्याज्ञान शोभायमान होता है। सम्याज्ञान अमृतसमान है, वही मोक्समार्गी जीव की औख है; सम्याज्ञान चक्षु द्वारा सारा जगत दृष्टिगोचर होता है और वस्तस्वरुप की प्रतीतिपूर्वक मोक्समार्ग समता है। उसकी नित्य आराधना करो।

राजाने प्रसरतापूर्वक कहा-हे प्रभो! सायग्दर्शन और सम्यन्धानपूर्वक जिसका पालन आप जैसे वीतराग मुनिवर करते हैं ऐसे सायग्दारित्र का स्वरूप कृपा करके कहिये।

### सम्यकचारित्र का स्वरुप: उसके तेरह प्रकार

चारित्रधारी पुनिराजने सम्यक्चारित का स्वरुप बतलाते हुए कहा-हे राजन्! सुनो! सम्यव्हान और सम्यक्षानपूर्वक शुद्धोपयोग द्वारा आत्मस्वरुप में लीन होना-विचराना सो चारित है। उस चारित्र में राग नहीं है। पुनियों को ऐसे शुद्धभावरूप चारित्र के साथ हिंसादि समस्त पायों का अभाव तथा आहिंसादि महावर्षों का पालन होता है। इसलिये व्यवहार से चारित्र के तेरह प्रकार हैं ——

अर्हिसा, सत्य, दक्त, ब्रह्मचर्य, अपरिग्रह (यह पाँच महाव्रत), मनगुप्ति, वचनगुप्ति, कायगुप्ति, (यह तीन गप्ति), ईर्या, भाषा, एषणा, आदाननिक्षेपण तथा प्रतिष्ठापन (वह पाँच समिति)।

सर्वसंगयरित्यामी निर्मन्य मुनिवर्से को रत्नत्रय की शुद्धपरिणति सहित ऐसे तेरह प्रकार के चारित्र कर पालन होता है। यह सम्यक चारित्र साक्षात मोक्ष सख देनेवाला है: उसकी महिमा अपार है।

हे भव्य! इस प्रकार सम्यादर्शन-ज्ञान-चारित्र का स्वरूप बतलाया; उन तीनों को तुम रागरहित जाने। ''सरपो जाने भावा लाई, तीनों में ही रागा नाही!''

हे मुमुक्ष जीवां। रत्नज्ञय की अचित्य महिमा जानकर उससे आत्मा को अलंकृत करो। सम्यग्दर्शन रुपी हार को गले से लगाओं, सम्यग्दर्शन के कुण्डल कानों में पहिनो, और सम्यक्-ारित्रक्पी सुकृट को सस्तक पर भारण करो। सिद्धान्त का सर्वस्य यह रत्नवय है; यही जीव का सच्चा जीवन है; उसमें निष्धय रत्नवय शुद्धआत्मा के आश्रित होने से परम उत्तम है; प्यानमार्ग द्वारा उसकी प्रास्ति होती है और वह मोक्ष का साक्षात् कारण है; इसलिये सुमुक्त जीवों को अवश्य ही प्रयत्नपूर्वक उसका आराधन करना चाहिये।

### रत्नत्रय व्रतका विधान

रस्त्रत्य की सुन्दर महिमा सुनकर भावी तीर्थंकर ऐसे उन वैश्रवण राजा ने कहा-है स्वामी! मेरी भावना रेसे रत्त्रत्य धारण करनेकी है, परन्तु इस समय में असमर्थ हूँ। इस समय तो सम्यादर्शन एवं सम्याद्यान की आराधना पूर्वंक चारित की भावना भाता हूँ। है प्रभो! उस रत्त्रत्य के प्रति परम भक्ति एवं बहुमानपूर्वंक ठाटबाट से उसकी महापूंजा करने की मेरी भावना है, इसलिये उस रत्त्रत्य ब्रत का निधान मुझे समझाह्ये। उसके द्वारा में रत्त्रत्य की भक्ति करूँगा और भविष्य में उसकी साझात् आराधना करके बारिजय अंगीकार करूँगा।

स्त्री मुनिराज ने कहा-हे राजा। आप भव्य हो, आपकी भावना उत्तम है, आगामी मनुष्यभव में

अपन भारतकेष के तीवीका होनेवाले हो। स्थापन के पति आपकी शक्ति प्रशंकतीय है। उस स्टाउन का वत-विधान मैं संक्षेप में कारता है-सो सनो:---

भारपट मामके शक्तपक्ष में प्रयोदशी चतर्रशी एवं पर्णिमा-यह तीन दिन रत्नप्रय-विधानके उत्तम क्रिया है। रस्त्रत्रय वत का उपासक जीव श्रद्धां-भक्तिपर्वक एक दिन पर्व जिनसन्दिर में जाकर पजन करे. कीएक के जिल्ला आक्य आत्यक्तिकारी शास्त्र अक्षा को प्रतिसंख का संयोग पाप हो आय तो उन्हें तथा अन्य माधर्मी जर्नो को आदरसहित आहारदानादि को और रत्नत्रय वत का संकल्प करके अत्यन्त आजन्दोलामपूर्वक उसका प्राप्तभा करे।

प्रधात त्रयोदशी-सर्दशी-पर्णिया तीनों हिन उपकास (अधवा शक्ति अनसार एकाशनादि) करे आरम्भकार्य होडका गहवाससे विरक्त रहे. सत्संग तथा धर्मध्यान में विशेषरूप से रहका रत्नत्रय के स्वरूप का चिन्तवन को उसकी पाप्ति वैसे हो उसका उपाय विचारका अंगर में उसके किये विशेष प्रयत्न को। प्रतिदिन जिनमन्दिर में जाकर साधर्मीजनों के साथ जिनेन्द देख की पत्रा करे तथा रत्नप्रथ धर्म की क्षापना (मांहना) करके महान उलामपर्वक उसकी पत्रा करे। (आप आहि विशेष विधिका योग हने तो तह विक्ति भी करना साहित। प्रतिभाजमार प्राप्त गय कैन प्राप्त के हम बीच दिनों से भी उस्तमस उपासना की विधि करते 🐉

वर-राम्या के हिनों में रामम-पवित्र जीवन जीवा लाहिये। प्रतिदित पात-काल वीसमाताके अध्यासकप (अर्थात शहोपयोग के प्रयोगकप) सामायिक करनाः दिनमें तथा अपि में प्रसाद कोहकर आत्मसन्माख भावींका अभ्यास करनाः रत्नत्रयवन्तं मनियों के बीवन का चिन्तवन करके उसकी भावना करनाः रत्नत्रयवन्त जीवों के प्रति आवरभाव से आत्माको रत्नत्रय के प्रति उत्साक्षित करना।

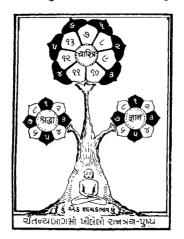
इस प्रकार शद्धरत्नत्रय के प्रति तीव भक्ति एवं प्रेम के गटण्डभाव से अस्यन्त उलासपर्वक तीन दिन तक पुजनादि करके, चौथे दिन उसकी पूर्णता के निमित्त से महान उत्साहपर्वक जिनेन्द्र देवका अभिषेक करना। पुजन, शास्त्र-श्रवण, धर्मात्याओंका सन्मान, आहारदानादि करके फिर एमझिन से स्वयं पारणा करना, और इस अवसर पर दानादि दारा धर्मप्रभावना करना।

इस प्रकार तीन वर्ष तक (अथवा भावनानसार पाँच या तेरह वर्ष तक) रतनप्रयद्वत करके प्रधात देव-गुरु-धर्म के महान उत्सव-भक्तिपर्वक उसका उद्यापन करना। तन-मन-धन से-शास्त्रसे अनेक प्रकार उल्लासपूर्वक रत्नप्रयधर्म का उद्योत हो तथा सर्वत्र उसकी महिमा फैले इस एकार एभावना करना। जिनमन्दिर में तीन छत्र, तीन कलश, तीन शास्त्रादि अनेक प्रकारकी तीन-तीन वस्तओं का दान करना: प्रीतिभोज आदि के द्वारा साधर्मियों का सन्धान करना। हे राजन । हम प्रकार रस्तत्रय वत का विधान जाजी ।

श्री मनिराज के माख से रत्नत्रय बत का विधान सनकर वैश्ववण राजाने अत्यन्त हर्षपर्वक वह बत धारण किया और महान उत्सव संहित उसका उद्यापन करके जैनधर्म की प्रधावना की।

इस प्रकार धर्म का आचाण करते-करते एक दिन राजा वैश्ववण वनविहार करने गये। प्रातःकाल ज ते समय मार्ग में एक सुन्दर विशाल वटयुक्ष देखकर उन्हें विचार आया कि-बाह, यह कितना विशाल कटबुक्त है। मेरा राज्य भी इस वटबुक्त जैसा विशाल एवं सुन्दर है! परन्तु सायंकाल वनविहार करके लौटते समय उन्होंने देखा तो वह सुन्दर वटवक्ष बिजली गिरने से जलकर भस्मीभत हो गया था!-ऐसी क्षणभंगरता देखकर राजा का जित्त एकदम संसार से विरक्त हो गया-और, मेरा यह राज्य और शरीर-भोग भी इस बटबंब की भौति क्षणभंगर हैं-ऐसर विचारकर उत्तर बारह वैराम्य भावना पर्वक, संसारभोगों से

# रत्नत्रय-पृष्पों से शोशायमान धर्मवृक्ष



सम्मदर्शन-ज्ञान-चारित्र वह मोक्षसुख का उपाय है। वे रत्नत्रय रागरहित है; इसलिये हे मोक्षार्थी जीवाँ! 'उस रागसे भिन्न चेतना द्वारा रत्नत्रय की उपासना करो, और तीर्थंकर भगवन्तों की भौति मोक्षसुख का अनुसब करो। ज्यास कोक्स तका प्रति का भी समन्त कोक्स औरमा जासक प्रतिसक के पास कावस उन्हें विनेक्सी नेका अंगीकार की. और आस्पध्यान में शहोपयोग वसा सम्बक्तस्थाय वशा पगट की।

राज्यस्थाती उन वैश्वसण प्रनिराज ने कर्णनक्षित्रकि आहि बोक्सकरण भावनाओं हारा हीर्थंकर जारकार्य क्रीचाः बारह अंग के बान वारा वे शतकेवली हरः प्रकात चार आराचना सहित समाधिमरण क्रिक्स ।

### भगवान प्रलिनाथ - अपराजित विपान में

भावी तीर्थंकर ऐसे वैश्ववण मनिराज समाधिमरण करके अपराकित विमान में अहमिन्द्रदेव हुए। नहीं रूपमधी शक्या में उपच होने पर अन्त ही समय प्रधान के देव अति उसम वस्तालंकारों से समर्पा ममञ्जात यौक्षनावस्था को पाप्त हुए। उस स्वर्गलोककी अदभत-आक्षर्यक्रनक ऋदियाँ देखका क्षणभर तो से स्तब्ध रह गये कि-अरे यह सब क्या है। उसी समय उसको अवधिकान पगर हुआ और उन्होंने जान लिया कि-"पर्वभव में मैंने जैनधर्म के रत्नत्रय का उत्तम प्रकार से पालन किया था. तथा उत्तम तप किया था. उसीके पण्यबंध का यह फल है।" अहो. धर्म की महिमा का क्या कहना!! आत्माकी अनुभति में वो कल्पनातीत आनन्द है उसकी तलना इस स्वर्गलोक की विभति से नहीं हो सकती। चैतन्य विभिन्न की महिमा का चित्रवन करते ही उनका स्वर्गलोक की विभन्नि सम्बन्धी विस्मय जात हो गया। सर्व प्रथम वे उस देवविमान के शाधत जिनमन्दिर में गये और धक्तिपर्वक जिनेन्द-पत्रा की। उस स्वर्गलोक में समस्त देव साराव्हि थे और अधिकांग तो प्रकावतारी थे। समस्त आत्मानभवी धर्मात्माओं का जीवन विषय-बासनारहित. संसार से विरक्त तथा-अन्यश्च उपशांत था। वे स्वानभवपर्वक जानते थे कि सकता साव आतम स्वयं ही है। जिस प्रकार जान वह आतमा ही है, आतमा से पिछ नहीं है. उसी प्रकार सख भी आत्मा ही है. आत्मा से भिन्न अन्यत्र कहीं सख नहीं है। ऐसा जानने के कारण वे महातमा स्वर्ण लोक की विख्यविधित के बीच असंख्य वर्ष तक रहनेपर भी उसमें मुख्यित नहीं हुए थे. अपनी चेतना को उससे अलिप्त एक सके थे...परमे विभक्त एवं आत्या से एकत्वक्य परिणमन हारा उनकी मोक्ससाधना चल ही रही थी। अपराजित विमान में दमरे आहमिन्दों के साथ वे कैसी सुन्दर धार्मिक एवं आध्यात्मिक चर्चा करते थे उसका थोडा रसास्वादन विज्ञास पाठकों को कराता ŧ١

## [अपराजित विमान में अहमिन्द्रो की अद्भत चर्चा]

एक बार तीर्थंकर भगवान के केवलज्ञान-कल्याणक का प्रसंग बना। अहमिन्हों को भी खबर पड़ी कि मनुष्य लोक में किन्हीं तीर्यंकर को केवलज्ञान हुआ है; उन्होंने वहीं बैठे-बैठे अवधिज्ञान द्वारा वह इस्य प्रत्यक्ष देखाः यद्यपि स्वर्गलोकके जीवन में उन्होंने तीर्यक्रमें के कल्याणक असंख्य बार देखे थे. परन्त जब भी देखते तब उनके अंतर में उस परमान्यपट की अभिजय महिया की उर्दियाँ जागत होती थीं। तीर्थंकर के केवलजान का प्रसंग बनते ही अहमिन्द मिलकर आनन्यसहित चर्चा करने लगे :---एक अहमिन्द्र बोले : अहा, इस समय मनध्यलोक में किन्हीं तीर्थंकर को केवलजान हुआ है: वे

परमात्मा हो गये। यद्यपि मनुष्यलोक में प्रत्येक छह महीने में ६०८ जीव केवलज्ञान प्राप्त करते **f**t...

व्सरे : बाह, केवलज्ञान की महिमा अदभत-अचिनस्य है: उस पदमें चैतन्य के सर्व निधान खल बाते

- तीसरे अहा, अब हमें वहीं से प्रनुष्यलोक में जाकर ऐसे केवलज्ञान की साधना करना है, केवलज्ञान अब अपने किये का अर्थि है। किन-प्रतिदित निकट ही आसा जा गया है।
- चौथे : बास्तव में केवलकान सर्वोत्कार मांगलिक है।
- पाँचवें : और हम सबका आत्मा भी उस केवलजान के साथ सम्बन्धित है. इसलिये हम सब भी rinners Br
- छउते आपकी बात मन है। बास्तव में आतम का चेतन-स्वधाव त्रिकाल मंगलरूप है. वही केन्द्रसम्बद्धाः प्रतिवादानाः 🕏
- सातवे असा यह एक अटधन बात है आत्मा विकाल ग्रंगल और उसे स्वीकार करनेवाला सम्यक्तवादिभाव भी मंगल : इस प्रकार आत्मा द्रव्य-पर्याय दोनों से मंगल रूप है।
- आठवे : अहा आत्मास्वभाव के सत्माव होका उसमें तत्मायरूप से परिणमित जो भी भाव है वे सब rimeren Br
- नौवें ऐसे भावरूप परिणमित आत्मा सर्वत्र सन्दर है। यहाँ सम्यक्त्वरूप हुए हम अहमिन्द्र अथवा सातवें नरक में सम्यक्तकरूप परिणमित जीव - वे सब मगल हैं. श्रेष्ठ है।
- दसवें : ठीक है. स्वभाव में एकत्वरूप तथा विभावों से विभक्तरूप ऐसे एकत्व-विभक्तरूप हुए आत्मा जगत में सर्वत्र शोधायमान होते है। अहमिन्दों में होनेवाली यह अदधत तत्त्वचर्चा हम पह रहे हैं। सर्व आहमिन्द श्रतजान में पारंगत हैं, स्वानभव में कशल हैं तथा वैराग्यरस में निमग्न है, इसलिये उनकी चर्चा भी प्रटिरहित और शांतरस से भरपर है। सभी समान विचारवाले हैं और एक-दसरे के जान-वैराग्य की पत्रि करनेवाले हैं। चर्चा करनेवाले उन अहमिन्तों में से अनेक जीव तो वहीं में मीधे तीर्थंका रूप से अवतरित होनेवाले हैं। बिनमें अपने चरित्रनाथक मिलनाथ भगवान भी हैं। वे सब जो आनन्दकारी चर्चा असंख्यात वर्षों तक करते हैं-यह उसके एक अंश का आस्वादन R:-1
- ग्यारहर्वे : अपना जीवन इस स्वर्गलोक में बद्यपि सम्यक्तवादि के कारण मंगलरूप है. परन्त केवलजानरूप पर्ण मंगल हमें यहाँ प्राप्त नहीं होता।
- बारहर्वे : हम इस एक देव पर्याय में असंख्यात तीर्धंकरों के पचकल्याणक अवधिज्ञान द्वारा प्रत्यक्ष देखते हैं. और उनमें भी दीक्षा कल्याणक तथा केवलज्ञान देखकर हम जिनदीक्षा और केवलज्ञान की भावना भी भाते हैं: परन्त हम संयम धारण नहीं कर पाते।
- तेरहवें : तथापि जिसमें से केवलज्ञान प्रगट होना है ऐसे चैतन्यस्वभाव की अगाध-गाभीर महिमा हम स्वानुभव से साक्षात जानते हैं- अहा, उस गहरे-गहरे आत्म स्वभाव में कैसी अद्भतता है!!
- चौदहवें : वाह ! उस स्वभाव की साधना तो हम कर ही रहे हैं: हमारा आत्मा चारित्र तथा केवलज्ञान के सन्भव ही जा रहा है। हम सब पूर्वभव में मुनि थे और चारित्रदशा का रसास्वादन हमने किया
- पन्द्रहवें : हाँ, और अब आगामी भवमें भी चारित्रदशा प्रगट करके मुनि होंगे तथा केवलकान प्राप्त करेंगे

कोलबरें - और करवय की बीताली हमा जैसा सब तो इस अवसिन्दपट में भी नहीं है। आत्मसाधना अवर्ण रही और रागभाव शेष रह गया. इसलिये यह अवतार हुआ है।

मुबद्धें - यहाँ असंख्य वर्षों तक हम सब इस धर्मात्माओं के मेले में अहमिन्दरुप से साथ रहे: सचमच धार्यात्माओं को हेलकर बहुत में पेस एवं प्रस्ताना उपहले हैं।

अठाइकों : सच है. और यहाँ तो अपने साथी अहमिन्दों में से कछ तो तीर्थकर होनेवाले हैं। देखो. यह जो पास बैठे हैं यह पर्वभव में वैश्रवण मनि थे और कछ ही वर्षों पश्चात भरतक्षेत्र में मिळनाथ नीर्णंकर होंगे। (सर्व अहस्टिटोंने प्रस्थनापर्वक उन भावी नीर्थंकर की ओर देखा।)

तम ने उनीयनें अवस्थित होले - अहा एतपस के माधक हम यह संस्था सपट के कितरे पहुँच गये हैं। आपने आत्मा के रूपमा ही हमारे तारणहार हैं असे उनके मात्र तीर्थकरस्य हो सा न हो। तीर्थकरत्व तो कर्म के उदय का कार्य है। उत्साय तो अपना आत्मिकपाव है। उसमें हम संब समान **#**1

बीमवें : यथार्थ है प्रभो । (सर्व अहमिन्ट पास्पा 🗤 कहका सन्मानपर्वक सस्बोधन करते हैं-प्रभो !) तीर्थकारम स्थापि कार्गेट्सजनित है। तथापि सह उत्स्य निस्त्य से क्रेसल्यान के साथ ही होता है। इस प्रकार महामगल रूप केवलजात-परमात्मपट का सहकारी होने से वह तीर्थंकरत्व भी मंगल है. तथा जगत के जीवों को भी वे सम्यक्तादि मगल का काणा होते हैं। वास्तव में तीर्थंकर अपने परमात्मपट को साधकर जगत को भी परमात्मपट का उपाय बतलाते हैं।

भारतभेत्र में एक रूजा। करोड़ (१ ००० ०००००००) तर्ष तक कोई रीधेंकर नहीं हैं अब सबी १९ वें तीर्थंकर का अवतार होने की तैयारी है। अपने यह १९ वें अहमिन्द्र छह महिने पश्चात यहाँ से भरतक्षेत्र में १९ वे तीर्थकर के रूप में अवतरित होंगे और यह जो दसरे अहमिन्द विराजते हैं वे भी भरतक्षेत्र में २१ वें निर्मनाथ तीर्थंकर होंगे। इस चर्चा से अहमिन्दों में पनः प्रस्कृता की लहर हीड़ गई।

- इस प्रकार लाखों- अंग्रेडों अहमिन्द-धर्मात्मा चर्चा से धार लेते और सबके अंतर में से केवलजान की परम महिमा प्रगट होती थी। इस प्रकार जायकारकारत की महिमा का प्रथन करते-करते अनेक अहमिन्द्र तो पनः पनः निर्विकल्प स्वानभृति कर लेते थे। यद्यपि उनके गुणस्थान-परिवर्तन नहीं होता था. तथापि स्वानभतिकी विशक्ति वक्तिगत होती थी।

इस प्रकार परम चैतन्य महिमा से भरपूर धर्मचर्चा करते-करते वर्षों के वर्ष कहाँ बीत जाते-उसकी खबर नहीं पड़ती थी। क्षेत्र से तथा भावसे मोक्षनगर्ग के निकट ही स्थित वे मोक्षमध्यक प्रहारमा लगभग सिद्धसमान सुखी जीवन जीते थे; इसलिये असल्य असंख्य वर्षतक वहाँ रहने में उन्हें अरुचि, धकान, या बेचैनी नहीं होती थी।

वे अहमिन्द्र जानते थे कि इस स्वर्गलोक में सम्बक्त्वसहित तथा धर्म भावना पूर्वक असंख्य वर्ष रहने पर भी चारित्ररुप मुनिदशा के बिन्स यहाँसे मोक्ष की साधना नहीं हो सकेगी: मोक्स की साधना तो मनष्य लोक में ही होगी:-इसलिये चारित्रपूर्वक मोक्ष साधना की भावनासे वे महातमा स्वर्ग लोक से विभक्त और मनष्य लोक के सत्माव रहते लगे।

अभी उनको मनुष्य लोक में आने में छहमास शेष थे. परन्तु तीर्थंकर प्रकृति के प्रभाव से मनुष्य लोक में कैसे-कैसे आरचर्य एवं चमत्कार होने लगे। वह देखने के लिये हम मिथिलापुरी बलेंगे।

[यहाँ भगवान महिनाथ के पर्वभक्का वर्णन परा हुआ।]

भगवान मलिनाथ : पंचकल्याण

तमुं हु सहिताधने ब्रह्मचारी भगवान; विजयं प्रथमी आएको स्टब्स्य गणवान।

भरतक्षेत्र में तीर्थंकरों की विहारपूर्णि के रूपमें प्रसिद्ध ऐसे बिहार देश के निकर बंगभूमि है, उसके मध्यभाग में अत्यन्त शोभायमान मिथिलानगरी थीं; जैनधर्म के परम उपासक महाराजा 'कुंभ' वहाँ राज्य करते थे; वे वास्तव में सम्यक्तवादि गुणों से भरपूर कुंभ थे; उनकी पररानी का नाम 'प्रजावती' था। पार्मिक समृद्धि से सुशोभित उस मिलानगरी में पत्त का स महान पुण्योदय होने से अव्यानक वमस्कार हुआ...राज्यभवन के प्रगंगण में बहुमूल्य करोड़ों रत्नों की वर्षा होने लगीं; उन रत्नों का दिव्य प्रकाश मिथ्यात्व-अधकार के नाश की सूचना दे रहा था। उसी समय आकाश मार्ग से कुंछ देनांगनाएँ मिथिलापुरी में आयों और महारानी प्रजावती की स्तुति करके कहने लगीं-हे माता! छहमास पद्धात् अपराजित स्वर्गलोक से १९ वें तीर्थंकर का जीव आपकी कुंबि में अवतित होनेवाला है; उसके महान पुण्यातिशय से आकर्षित होकर हम आपकी से व्यक्त करने आरे हैं। अगत की माताओं में आप सर्वब्रेह एवं भायवार में कि तीर्थंकर समार जिलोकपण्य पत्रको अस्त होरी!

यह शुभ समाचार सुनकर तथा नवे-नवे हृग्य देखकर महारानी प्रजावती की प्रसन्नता का पार नहीं रहा। सारी मिथिलानगरी में भी बारों और आनन्द छा गया। भगवान ऋषभदेव-अवतार के समय अयोच्या नगरी जैसी शोभायमान हो उठी थी बैसी ही मिथिलानगरी भगवान मिश्लिण्य-अवतार के समय सुशोभित हो उठी। अहा, स्वर्गके देव स्वयं किसका श्रुगार कर रहे हीं, और जिस नगरी में स्वयं तीर्थंकर अनेक वर्ष तक निवास करने वाले हो उसके गौरव और शोभा का क्या कहना!!

महाराजा कुम्भ और महारानी प्रजावती के जीवन में भी विशिष्ट परिवर्तन होने लगा; उनके विचार महान होने लगे, परिणामों में विशुद्धता अने लगी। महादेवी प्रजावतीने चैत्र शुक्ला प्रतिपदा के दिन तैंग्येंकर के जन्मयूचक देवी ऐरावत हाथी आदि अतिमंगलमय सोलाह स्वप्त देखे...और ठीक उसी समय अपने चरित्रनासक भगवान मिक्सनाथ के जीवने अपराजित विमान से चयकर महारानी के गर्भ में प्रवेश किया। जगत के लिये वह एक महामागलिय क्षण था। इन्द्रादि देव मिथियापी में आये और माता-पिता का सन्मान करके अपना हुएं व्यक्त किया।



उदरमें विद्यमान तीर्थंकर के प्रताप से महारानी प्रजावती को धर्मक उत्तम मनोरख बागृत होने लगे...देवकुमारियों उनका मनोरकन करती थीं और माताजी भी विभिन्न प्रकार की आहर्यजनक कातों से उन देवियों को मुग्ध करती थीं। माताजी की बातें मुनकर ऐसा लगता था मानों उनके उदर में विद्यमान तीर्थंकर ही बोलर रहे हों! जिससे थे देवकुमारियों भी अति आननितत होता थीं।

एक बार एक देवीने माताजी से

पूका- के माता ! क्षेत्र संस्तर में अभिन्यतिक निका समी अभिनिक्ष समिति कर सिक्ती में सेवार सिक्तामण्यासी क्षेत्र होता है? २००० विशेषक अभिनिक्ष अभिनिक्ष समी सिक्तामण्यासी स्वत्य होता है ।

माताबीन उत्तर विकारिकेकर की बच्ची करन की सम्बद्धा की वार्ष की कर्म की कर्म हैं भी कि सम्बद्धानिक प्राप्त करें उसका सेकार वर्क हैं। अर्थ हैं कि सिक्त के सामिक की कि सिक्त के सामिक में कि सिक्त के सामिक में कि सिक्त की कि सिक्त की कि सिक्त की सिक्त की कि सिक्त की स

- एक वेची ने पूछा- हे माता! पुषुसु बीचों स्रोत होने बोल्ब असूत कीन सह है? क्सांस्त्री पुरुवताते हुए बोली 'मेरे पुत्रकी बाणी।'

  - 🟨 जगत में मूर्ख कीन है?....ओ तीर्थंकर के मार्ग में न सली वह!
- अनत में संबध्न कीन बुद्धिमान है ?....तीब्रक्त का मार्ग प्राप्त करके की आत्मिक साथ वह।
- क हे माता! जनत में कीन-सच्चा कैमब सम्पन्न है?...बिसके प्राप्त सन्तत्रकारी सन् है बह सच्चा कैभसरम्पन्न है?
- 💥 जगत में निर्धन-भिकारी जीम है 🏗 जो श्रीको भूतकर विवर्धों में साहत है वह 🖟
- 寒 अगतं में महान पुण्य कीनेसा है?....सीबैकर परमस्मि के साकाद दस्ति हैं वह 🖰
- 🗯 हे माता! इन्द्र भी किसका सेवक हैं?
- 'मेरे पुत्रका।' (तीर्थंकर विनदेव का इन्द्र सेलक है।)
- —ऐसे अनेक प्रकार से वे तीर्थंकर की सहिता कर ब्यारेक अच्छी धर्मन्त्रका के पुत्र करती की एक आवर्ष की कार वह वी कि नार्थस्त्र रिख्यु की वृद्धि को रही की की किस्सु करता का कर नहीं असका या। माता-पुत्र वोर्मों के दिना-सुकाम्य कालीत हो रहे हो।
- मार्गिति गुक्ता वेकेवर्गी को दिन है; स्वर्गलेका में स्वस्ता हो रही हैं अभिका प्रकार से संगीत-नृत्य द्वारा तथा जिन्दासन की महिमा की संबंधी आंकव को एक है; इसने में अवध्यक्त समस्त स्वर्गलेक दिव्य पण्टारव से इसामना उठा, इन्ह्रासन भी डोलने स्वर्गी के आंक्षियों से पढ़ को कि-अ, यह बंगा! इसने आंक्षियंका हो हो अवध्यक्ति अवध्यक्ति हो हो अवध्यक्ति अध्यक्ति अध्य

ऐरावत हाथी का रूप धारण किया था, उसकी शोधा अद्भुत-चमत्कारिक थी!

ऐरावत पर आकर इन्द्र महाराजने मिथिलापुरी नगरी की तीन प्रदक्षिणाएँ करके उसका सम्मान किया... फिर इन्द्रानी राजभवन में जाकर बालतीर्थंकर को गोदमें लेकर आ गई। अहा, देवी पर्यायमें इन्द्राणी को यद्यपि पुत्र नहीं होता, परन्तु तीर्थंकर समान पुत्रको अपनी गोदमें लेते हुए उसके आनन्द्रका पार नहीं रहा। तीर्थंकरके स्पर्श से उसका आत्मा किसी कल्पनातीत अनुपम सुख का बेदन कर रहा था। और स्पर्श से भी पर आत्मा के अतीनिहम स्वभाव की महिमा का विन्तावन करके उस देवीन सम्यायदान प्रप्ता कर लिया। उन बालतीर्थंकरको ऐरावत पर विरावमान इन्द्र को सीपते हुए इन्द्रामी बोली-अहा देव। आज मेरा जीवन धन्य हो गया। तीर्थंकर को गोदमें लेकर उनके सीधे स्पर्श से में मोक्षगामी हो गई। माताजी के निकट उनकी सेवा में रहनेवाली छप्पन कुमारी देवियों के आनन्द का तो आज पार नहीं था उन्हें विचार आ रहा था कि-इन्द्रानी तो जन्मकल्याणक मना कर आज ही स्वर्ग में चली जायेंगी। जबकि हम तो वर्षों तक वालतीर्थंकर के साथ रहेंगे और उन्हें प्रतिदित गोद में लेकर छिलायेंगे!

केर पर्वतपा ले जाकर सहये तीर्थंकर के अक्षाधिकेका अनि श्राव्य प्रशेत्वास किया । केर पा स्थाप करने वाले मनिवर भी बह देखकर जिनेन्द्रमहिमा में लीन हो गये: विद्याधर भी आश्चर्यचिकत एवं मन्ध होकर तीर्थंकर-महिमा देख रहे थे। ओ स्वयं इन्द्र-इन्टानी भी जिन्हें देखकर आरस्ट से नाच उठें-उन तीर्थंकर की प्रतिमा का क्या करना ! और अभी जब बाल-नीर्थंकर (इस्य-नीर्थंकर) की इतनी प्रतिमा है तो केवलकान को पाल साभाव भाव-नीर्धकर की प्रविधा का तो कबता की क्या !! जनगधिकेंक मे एक विशेषता थी-सामान्यतः तो स्नान किया हुआ मनष्य शारिर से स्पर्शित अस अपविष हो जाता है जब कि भगवान के दिव्य शरीर का स्पर्श करके वह जल तो ऐसा पवित्र एवं सगन्धयक्त हो गया था कि दवों ने भी उस गन्धोदक को मस्तक पर चढाया। प्रभ का जन्माभिषेक करने के पश्चात् इन्द्र ने अगत को आश्चर्य-कित कर देनेवाला ताण्डवनत्य किया. और इन्द्रानीने स्वर्ग से लाये हुए सर्वोत्तम वस्त्राधकर्णी द्वारा भगवानका श्रंगार किया, मंगलतिलक किया। भगवान के चरण में कम्भ (कलश) का मंगल-चिह्न था, जो ऐसा सबित करता था कि यह भगवान 'अमत के काम्भ' हैं, धर्मरूपी अमत के घट उनके अंतर में भरे हैं। इन्द्रने 'मिल्लिकमार' सम्बोधनपूर्वक १००८ उन्हम गुण्यों के वर्णन द्वारा प्रभु की महान स्तुति की-अहो देव महिनाथ! आप पाम पहुंच हो। काम्बाद को जीवने के लिये आप मूल हो। मोक्ष पहुंचार्थ के आप नायक हो। हे देव! आपकी स्तृति करके हम किसी सांसारिक विश्वति की याचना नहीं करते, हम तो रागरहित परमात्म पद की अभिलाचा करते हैं: आप जैसी जैतन्यविभति प्राप्त करने के लिये स्म आपका सेवन करते हैं।

इस प्रकार विवेह क्षेत्र के मध्यस्थित मेह पर्वत पर आक्त वहीं सिद्धशिला के समान सुवोभित पाणुक शिला पर मिह्नुकार प्रभुका कन्मिभिके करते के प्रकार वह प्रभु की शोधायाज सहित क्वसेना भरतकेत्र में आयी और मिथिलापुरी के राक्षप्रव में आनन्दस्य नृष्य-गर्यक हारा पुनः धक्य महोस्सय किया। रिता महरावा कुम्प एव माता महादेवी प्रवासती का भी सम्मान किया। अहा उस समय राक्षभवन की शोधा अनुपर भी। किसमें तीर्यकर स्वयं दिवास करते हैं-उसकी महिमा का क्या कक्ता-देखों न, मुखु के अंतर में परमाना विरावते हैं, इसिल्ये उसकी अस्पुत शोधा पर मुक्किम्परी भी सुख हो बता है। विभिन्न के प्रवासन आज अपने को स्वर्ण, के देवों से भी गीरकाससी मान रहे थे,-क्योंकि स्वर्गलोक का रावा इन्द्र उनकी नगरी में आहर नृत्य कर वहा था। देखी अपूर्व विकासिका

केलकर अनेक कीच हो जैनामाँ की श्रद्धा से सरकार्ति हो एसे थे।

प्रथ के जन्मोत्सवके हर्षोपलक्ष में महाराजा क्रम्भ की ओर से याचकों को इच्छानसार दान दिया का रहा था। प्रान्त प्रकारत हत्ते तस्य थे कि 'किप्रिकारत' तस लेनेकालों की श्रीह नहीं थी। प्रधानसके कों में अपनाधी करों को भी कमानह से सक अन दिवा गया. और उस अपनाधियों ने भी किनेन्ट मंत्रिया जानका अपने प्रथम परिवर्तन वारा पाए प्रथमि कोजका सहासार एक धार्मिक जीवन अंगीकार किया। ताली-माली में और स्थ-स्थ में भ्याना-प्रशासनी प्रकार भीर भी मंगल सभाई के तील तामे जा रहे थे और साबिरी रहनों के चौक पर जा रहे थे। 'अहर, अपनी नगरी में भगवान का जन्म हुआ है'...यह एक ही बात सी-पर्स एवं बालवर्टी की चर्चा का विषय थी। लोगों के श्रंड के श्रंड के श्रंड राजमवन के प्रांगण में जाने और बाल्यफ का दिवस तेन देखकर वर्षीनिकोर बोकर लीटने से। 'अना अपने भगवान के साकरत हर्णन कियें -ऐसी तपित का अनुभव करते और बीवन को धन्य मानते। यद्यपि अनेक लोग तो प्रभ के शरीर की ही दिव्याना देखकर मोहित होते थे। शरीर में भिन्न उनके सम्यक्तवादि आत्मारणों की सन्दरता का अज्ञान तो कोई भेटविकारी ही कार्त हो। और को आदिएक मीजर्य के टर्शन करते वे अपने में भी सम्बक्तवादि भावों द्वारा अपने आत्मा की शोभा का अन्भव करते थे। क्योंकि-

#### चेतनमधी शब्द भावसे को जानता अस्ति को: सम्पन्नत ले आनन्द से वह जानता किन आत्म की।

१८ में तीर्पंकर आहताथ के प्रभात एक बजार करोड़ नहीं बीनने पर १९ में तीर्पंकर प्रक्रियाथ हरा: उनका बचपन अनोखा था। उनके माथ हेल कीजा काने आहे थे: कोई बाधी के बच्चे का हम धारण करके नन्हें-से प्रभ को सैंड पर बैठाकर झलाते और पीठ पर सवारी कराते थे: कोई बन्दर का रुप बनाकर उन्हें हैंसाते थे। देवियाँ प्रभक्ते ब्राला ब्रालाशीं और कैबे-कैबे पेंग भरातीं...परन्त बालप्रभ हरते नहीं थे। कभी-कभी तो देख रूपमधी विसान में बैलाबन पथ की गणब-विकार कराते थे। उनकी बालकीडाएँ जीवहिंसारहित निर्दोष भी। वे देष-देवियाँ मात्र प्रभक्ते साथ मनोविनोद ही नहीं करते थे. साथ ही आत्मा की नई-नई बातें पछ कर प्रभर्त आत्मजान भी पाल कर लेते थे। ब्रक्तिकमार जब आनन्दपर्वक शांतचेशामे आत्मा की महिमा कहते तब आह-हम वर्षके कितमे ही बालक तथा बालिकार्य भी आत्मकान पाप्र कर लेती थीं। इस प्रकार शीर्यकर प्रकृति कर उत्तय आहे से पूर्व हो उन बालतीर्यंकर ने तीर्यकरत्व का कार्य प्राप्तभ कर दिया था। उनका आत्मा ही स्वयं तीर्थहप था. -फिर बह प्रकृति की क्या आवश्कता? जानचेतना से भरपर उनकी काल केंद्राई देवकर तथा अग्रत केंद्री मीठी वांची सनकर माता-पिता एवं प्रवाचन अति प्रसन्न होते और कृष्टि का अनुभव करते थे।

अन महिल्लमारमे समापन कोडकर यहावस्था में प्रवेश किया। उनका क्रांत वससमान स्वर्धः सर्वाग्यन्तर एवं उत्क्रष्ट पुण्य रूप परमाणुओं से निर्मित था: उनकी आय ५५००० वर्ष थी: उनके लिये इन्द्र स्वर्गलोक से उत्तमेशम भोगोपकोय की सामग्री पेक्स का ऐसे लोकोशर केंग्रव में भी राग-केंद्र से पर समभ वका बेदन उनके बल ही रहा था। उनका कीवन अंतमध्यम था- महन निकासी होंबीप उदासी ...ऐसे वे प्रभु प्रतिदिन निर्विकल्प आत्मध्यान करते थे। आहा. निर्विकल्प सम्बद्धा पान करनेवाले भगवान क्या संसार में वे ?-वा संसार से अलिन्द से ?-उनके अंतरके उस गुन्त रहस्य की ज्ञानीजन ही कासले के।

कुक्सन महिकुमार कमी-कभी राजसभा को भी सुराधित करते और वही न्याय-नीति एवं धर्म

अपना भगवान

की आश्चर्यजनक वर्वा करके सभाजनी को सुष्ध कर देते थे। अब तो, माता-पिता भी पुत्रवधू को देखने के लिये आतर थे, परना कुमार की उदासवृति देखकर वे आग्रह नहीं कर सकते थे।

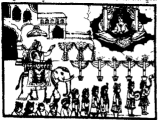
युक्ताज मिह्नेकुमार अब १०० वर्ष के हो गये। अत्यन्त मुन्दर रूपकान होने पर भी वे पुत्तिकुन्दरी के सिवा किसी अन्य की के प्रति आकर्षित नहीं हुए थे; मोक्समें ही उनका मन लगा हुआ था। एक बार राजा पृथ्वीपति की और से अपनी पृत्ती रितुक्तारी के लिये उनकी मैगनी आयी। रितुक्तारी और रूपवती एवं सर्वगुण-सम्मन्न होने से मिह्नुकुमार मेना को तह कन्या पसन्द आ गई; तब मिह्नुकुमार मीन रहे, किन्तु उनकी मन्द मुस्कान से माता-पिता उनकी संगति समझ गये और तुरन्त हो विवाह की तैयारियों होने लगीं। मामिर शुक्ता एकाइशी उनका जन्मदिवत था, और विवाह का भी वही दिन निश्चित् हुआ। मिथिलापुरी में सर्वत्र आनन्द छा गया और शोभा-सजावट होने लगीं। राजभवन को देवी अलंकारों से सजाया गया था। इतना ही नहीं, मित्रदेवीने 'अगम्य हेतु पूर्वक' मिथिलाफे राजभवन के प्रांगण मे एक नवीन अद्भुत देवी रचना की थी-मानों देवों का 'अपराजित विमान' ही हो।

मिहिर्जुमार ने पूछा-ओर, यह सब संजावट किसलिये की गई है? माताने हैंसकर कहा- बेटा, यह सब तुम्हारे विवाह की तैयारी हो रही है! पुत्रवधू का मुख देखकर हमें कितना आनन्द होगा, तुम्हारी बारात में जाने के लिखे राजा-महाराजा भी आ गये हैं।

मिक्किकुमार क्षणभर स्तब्ध होकर माता की ओर देखते हो फिर बोले-मी, मैं अपने आत्मा को संसार बंधन में नहीं बाँधना चाहता. मुझे तो मुक्तिसुन्दरी की चाह है, इसलिये ससार की किसी की का मोह मुझे नहीं है, मुझे बहुत आत्मसाधना कराना है।

माताने कहा- बेटा, यह सब मैं जानती हैं, परन्तु अभी तो तेरी उम्र ही कितनी है?- तू अभी छोटा हैं अभी तो राजसुख भोगकर हमें आनन्दित कर.. फिर आतमसाधना करना।

महिनुमार कुछ बोले बिना गहरे विचार में दूब गये। बारात का प्रस्थान हो रहा था...विशास गबराज पर आस्त्र अच्छात असंकारों से सुम्मंजिल दुन्हा महिनुमार की बारातने विवाह हेतु प्रस्थान किया। जो भी महिनुमार का वेशन देखता वह सुध्य हो जाता था। बारात राजभवन के द्वार से बाहर किया। जो भी महिनुमार का वेशन के अन्दुम गोगा-सजावट, तथा अपराजित विधान जैसी रचना महिनुमार को हृष्टिगोचर हुई। अचानक उनके जान मे आभास हुआ-अरे, ऐसी अनुस्य गोगा तो मैने पूर्वकाल में



भी देखी हैं, बहा! उन्हें जातिस्माण हुआ; अपराजित विमान की विभूति हृष्टिगोचर हुई- अरे उस स्वर्गलोक की विभूति के समक्ष इस शोभा का क्या मृह्व? मैं उसस्का वर्ष तक स्वर्गलोक की उन्न विभूति में रह जुका है; जिसका ममस्ब था उसका भी अंतमें तो बियोग ही हुआ! इस स्वर्णागुर शोभा के संयोग से आस्मा की क्या लेना-देन! अस्मा की शोभा तो रूपत्रव के बीतरण भाव से ही है। (फिर उन्हें दूसरे प्यक्ता ज्ञान हुआ-) अहा, उस इस में तो में वैकावण राजा का और मिन रतन्त्रसद्भत किया था, पहारत किनदीका लेकर रतन्त्रय की आराधना की बी। कही से अपराजित विमान में आरमिन्द्र होकर वहीं के देवी वेधवों का असंख्यात वर्ष तक उपभोग किया...स्पर्भिप आत्मा को तुन्दित तो नहीं हुइ। अब इन तुच्छ भोगों में आंसका रहना मुझे कोधा नहीं देता।

प्रमु मिक्किन्मार का जित्त संसार से किरक हो ग्या; जन्म दिन, विवाह की तैवारी और वैपान-इन तीनों प्रसंगों का मानो संगम हुआ। बारात की साक्सरूआ के बदले अजानक जिनदीक्षा का वातावरण निर्मित हो गया। वैरागी प्रमु चिंतवन करने स्थे-अरे, यह सांसारिक भोगोपभोग जीव को बन्धनकर्ता हैं; किर मात्र मोक्षकी अभिलाज है, ऐसे पुमुख को इस संसार के बंधनों में बंधना योग्य नहीं है; संसार के बंधनोंमें की का बंधन मुख्य है; विवाह कार्य मुखु के लिये लज्जास्यद और मोक्सराधना में विध्नकर्ता है। मैं विवाह नहीं करूँगा; मैं तो आज ही राजभवन छोड़कर बनमें जाउँगा और जिनदीक्षा लेकर प्रमाद्य पद की साधना करूँगा।

इस प्रकार परमवैराम्यपूर्णक प्रभु मिह्निकुमार ने अपने जिनदीक्षा सम्बन्धी निर्णय की घोषणा की और विचाद पाता-पिता एवं प्रजाबन तो यह सुनक्कर स्तक्य रह गये; चारों और विचाद छा गया; क्या कहा जाय वह 'सुकता नहीं था... फिसकी गांति थी जो बैरागी सिंह को संसार के पिंजरें में बनी बनने जो कहें। बारत में सामितित होने आये राजा-महाराजाओं ने विचार किया किया कि उसे, इस ससार की बारात को तोड़कर प्रभु अब मोक्षकी बारात जोड़ रहे हैं, तो उसमें भी हम उनके साब ही रहेगे; भोग में साब थे तो योग में भी उनके साब रहेगे और मोक्ष साफी।-इस प्रकार प्रभु मिहिएक साथ देश पर पाता भी दीक्षा होने को तैयार हुए। 'विवाह के समय बैरान्य' यह तीर्थंकर मिहामा के जीवन की एक महत्व पूर्ण आखुर्य जनक घटना हाई, तब स्वर्णिक में भी खुलबली मच गई।

राजभवन में भी शोक छा गया। माता प्रजावती पुत्रविसह का यह दृश्य नहीं देख सकी, वे एकदम शोकविद्वल होकर स्ट्रन करने लागीं। पिताओं कुम्भराजा भी क्षणभर शून्यमनस्क हो यदे-बिटा, तूं जिनदीक्षा न लें-ऐसा तो कैसे कहते ? और बिटा तू दीखा ग्रहण कर लें-ऐसा विदा-वचन भी कैसे निकलता ? दोनों जानते थे कि वैरागीपुत्र अब दीखा लेकर ही रहेगा, उसे कोई रोक नहीं सकता; परनु पुत्रमोह के कारण ऐसे कल्याणक के अक्सर पर भी उन्हें क्षणभर शोक होने लगा कि-अरे मोह! तू कैसा दृष्ट है! दृष्टि समक्षर एवं हुए भएसु आनन्द की भी भोगने नहीं देता!

प्रभु महिकुमारने अति कोमल कैरान्य सन्बोधन द्वारा उनका मोह दूर कराते हुए कहा-हे माता! है पिता! यह मोह छोड़ो! मैं तुम्हारा पुत्र बनक्द रहें, उसके बदले में परमाल्या बनकर तुम्हें दर्शन दूँ. यह क्या आपको परम इट नहीं है? इस समय मुझे पुत्रक्प में देखकर आपको जो आनन्द होता है, उसकी अपेखा मुझे परमाल्या क्या में देखकर विशेष आनन्द होगा ....और हे मातुश्री, हे पिताश्री! आपको भी अन्त में तो संसार मोह छोड़कर कैरान्य पथपर आना है; आप तो तत्त्व के ज्ञाता हो, इसलिये सोक सावाप छोड़ो और जिस परमात्मापद की साधना हेतु मैं जा रहा हूँ उसका अनुमोदन करके आप भी असकी माक्या भाजी!

पिता बोले-वेल! आपकी बात सत्य हैं; आप तीर्यंकर होने के लिये अवतरित कुए हो, आपको संस्तरिक क्यानों में नहीं बीधा वा सकता। आप तो कपाठ को भी मोदामार्ग बतस्तकर बंपनसुक्त करनेवाले हो। बेटा! अब हमारा मोह कू हो गुना; अब हम दुसरें मात्र पुकरप में नहीं किन्तु प्रप्तास्था कप में देखा रहे हैं। आप वब केवस्ताकार प्रस्ता करके तीर्यंकर होंगे, तब हम भी आपके समस्त्रस्था में आकर व्रत-महाव्रत अगीकार करके आत्मा का कल्याण करेंगे! माताची तो कुछ बोल नहीं सकीं, मैंन रककर प्रभक्ते और देखती रह गई!

हे माताजी! मैं आत्मसाधना में आलस्य नहीं करूँमा, कुछ ही दिनों में केवलजान प्रगट करके प्रमातमस्वरूप में आपको दर्शन दूँगा ।-ऐसा कहकून वे वैदागीकुमार उन्हें नमन करके वीतराग मार्ग पर चल दिये। माता-दिता वैदायभावपर्वक अन्नुभीगी आँखों से उन परमात्मा को देख रहे थे।

उमी समय लीकान्तिक देवों ने आकर प्रभुको नमस्कार किया और स्तुतिगान करने लगे-है देव!
आप कुमारावस्था मे दीक्षा ले रहे हैं वह उसम कार्य है. इस चौवीसीमें कुमार अवस्था में दीक्षा ग्रहण कर्तिवाले पाँच तीर्थकरों में आप दूसरे हैं। पहले बासुमुख्य तीर्थकरने भी बालब्रसचारी रहकर दीक्षा ली थी, उनक पक्षात आप विवाह के समय वैरागी होकर बालब्रह्मात रुपसे दीक्षा लेने को तत्पर हुए हो और भविष्य में अन्तिम तीर्गो तीर्थकर भी बालब्रह्मचारी रहकर दीक्षा लेंगे।

> ''श्री वासुपूज्य-महिद-नेम, पारस-वीर अति; नमैं मन-वच-तन धरि प्रेय, पाँचो बालयति।''

हे देव! कुछ लोग ऐसा समझते हैं कि तीर्षंकर को वैराण्य जागृत होने पर लीकांतिक देव आकर उन्हें सामोधते हैं और उनके दैसाण्य को हुढ़ करते हैं। परन्तु है देव! यह बात कल्पनामात्र हैं; हम आपको सामोधनेवाले कीन? आप स्वयंबुद्ध हैं परम वैरागी हैं और हम मबको बोध देनेवाले हैं। अखंड ठेकसे स्वयं प्रकाशमान सूर्य को क्या दीपकर्की आवश्यकता होती हैं? हे नाथ! हम आपको सम्मोधने के दिखें नहीं किन्तु मात्र भक्तिकरा अपने वैराण्य की हुदता हेतु आपकी सेवा में उपस्थित हुए हैं। 'हे देव! आप असी स्वयं अपने विवासस्थान को बले गये। अभुका चित्त अपने आस्थानितन में लगा हुआ था, वे बारह प्रकार की देश'----

- (१) चेतनरूप अपने स्वधर्म ही सदा मेरे साथ,एकत्वरूप हैं; शेव सब संयोग 'अधुव' हैं; वे कोई मेरे साथ शास्त्रत नहीं रहेंगे।
- (२) कोई भी स्नेहीजन या धन-कैभव मुझे शानित देनेवाले या दु:ख से बचानेवाले नहीं हैं; इसिलिये वे सब मुझे 'अशरण' हैं, रत्मत्रय धर्मरूप मेरा आत्मा ही मुझे शरण है।
- (३) आत्मस्वरूप को भूलकर, मिध्यात्व एवं कषायवश जीको संसार मे भव धारण कर-करके अनंतवार अनंत महान दुःख भोगे हैं। उस संसार दुःख से छूटने के लिये बीतराण भाव ही कर्तव्य है।
- (४) संसार में या मोक्ष मे सर्वत्र जीव 'अकेला' है; ससार मे पुण्य-पाप उसके साथी है और मोक्ष में जीने के लिये सम्यक्तवादि उसके साथी हैं, अन्य कोई उसका साथी नहीं है।
- अरे, रागादि विभाव भी मेरे चिदान्द स्वभाव से 'अन्य' हैं तब शरीर और संगे सम्बद्धिवाँकी बात ही कहाँ रही ? वे सबसे में पृथक हैं।
- (६) इस जीव को रागैर की मिलनता की अपेक्षा विषय कथाय के मिलनभाव अधिक 'अस्तुविं' एवं दु:खकारी है; मैं अपने पवित्र ज्ञान स्वरुपमें मिलनभावों को प्रविष्ट नहीं होने हुँगा। [कीन भा रहा है वह वैराण्य भावनाएँ? प्रभु-मिल्लनाथ तीर्थंकर भा रहे हैं]

- (७) और, मिथ्यास्त्रादि भावों भी तो क्या बात 'एक सूक्ष्म शुभागक्य फिट्र भी बीक्की नीका को सक्क्ष्महरे पार नहीं होने देता, तथा कमांत्रब हारा भवाभ्रमण करातर है; इसिन्ये के रागादि आसव शाव बावण रोकने सोग्य हैं।
- (८) उन रागादि आख्रक्याबाँको सर्वका रोकने और जीव की नौका को भवसे पर करने के लिये, आत्माके शुद्ध भावक्य 'संबर' ही उत्तम साधन है।
- पूर्वकाल में बीधे हुए दीर्घ स्थितिवाले कर्मोंको भी मैं आलमशुद्धि की वृद्धि द्वारा शीध्र तोडकर आल्मामें से उनकी 'निकेंग्र' कर देगा।
- (१०) आत्मस्वरूप में एकाग्र हुआ मेरा शुष्ट उपयोग वह मोह या क्षोभ रहित है; वीतरागी समभावरूप है, वहीं मेरा 'धर्म' है। उसके द्वारा में अपने आत्माको संसार से निकालकर सिद्धपद में स्थापित करुंगा।
- (११) अपने अनन्त गुण-पर्यायांसे धरपूर मेरा चैतन्य 'लोक' मुक्कमें परिपूर्ण है, मैं उसीका अन्तर्मुख होकर अवलोकन करता हैं, उससे बाहर अनेक विचित्रतासे धरपूर 'लोक' में कुछ भी मेरा नहीं है।
- (१२) नरक, तिर्यंचगित के अति पोर दु:ख तथा देव, मृतुष्य की बिभूतियों भी जीव अनन्तवार प्राप्त कर चुका है, वह कुछ भी दुलेंग या अप्राप्त नहीं है, बीव को अपने स्वरुप की अनुस्तिक्य 'बोपि' ही महान दुलेंग है, और वहीं जीवको परम सुखदायों है। यह उसकी प्राप्त का अवस्थ है; इसलिये अखण्ड बोधि की आराधना ही कर्तव्य है; उसमें आलस्य करना योग्य नहीं है। पुतुद्दा बुद्धिमान जोवों को कालका एक कण भी धर्मक बिना नहीं बिताना चाहिये।



इस प्रकार उत्तम वैरान्य भावनाओं का चिन्तवन करते हुए मिक्किया ने विनदीक्षा हेतु वनगमन का निश्चय किया और उसी समय इन्हादि देव भी दीक्षा कल्याणक मनाने हेतु 'क्यंसी' नामक सुन्दर गिविका लेकर मिथिलापुरी आ पहुँचे। प्रभु विविका में आकड हर।

मिल्लेनाथ की बारात चली मुक्तिमुंदरी वरने...

अपने राजकुमार को धुवाबस्था में राजपाट छोड़कर वनगमन करता देखकर प्रजाबन वैराज्य से गद्माद होकर उनका अभिनन्दन कर रहे थे-अहा, देखों यह राजकुमार! बिखाह के अवसर पर ही राजभागों को छोड़कर साधु होने के लिये बनमें का रहे हैं। लीग तो धोगोपभीग के पीछे दीवरी हैं, भोग-भोगकर थक बार्य तथापि उन्हें नहीं छोड़ते; उससे विचरांत यह वैदागी राजकुमार यों उन्हें प्राच हुए दिव्य भोगों को भी भोगे बिना त्याग रहे हैं। धन्य है इनका अवतार! धन्य है इसस्वकान! और सन्य है वैदाग्य!! कुछ ही समय पूर्व जो राजा-महाराजा और हाथों-भोड़ा आदि वैभाव मिक्कुमार की बारात में जाने को ठाटबाट से तैयार हुए थे, वे सब अब प्रभु के साथ मोख की बमात में बाने को तैयार हुए. भोगमार्ग के सहवारी अब योगमार्ग के सहबद को! अनेक हाथीं थोड़े आदि प्राच्य प्रिभुक्त गीछ-पीछे केतवनमे चले! बारात के समय किस मुख्य गवराज पर मिक्कुमार आरूर्व थे, वह गव भी उन्हें संसार से विरक्त मुनिदशा में देखकर आरूर्यपूर्वक अत्यन्त भावुकता से उनके निकट ही बैठा रहा; वह प्रभु की पराशान्त मुद्रा को एकटक देख रहा था, मानो स्वयं आखें मूंदकर उस च्यान का अभ्यास कर रहा हो! उन हाथी आदिकों भी वनका वह गान्तिपूर्ण वातावरण और प्रभुका साविष्य छोड़कर राजभवन में लटिन का मन नहीं हुआ, इसतियं वे भी वन में ही रह गये और प्रभुक्त साव्यक्त में रहकर

धेतवन के उपशान्त वातावरण में जिनदीक्षा का एक महामंगल उत्सव प्रारम्भ हुआ। जन्मकी भीति दीक्षाकल्याणक के अवसरपर भी देव एक साथ साढ़े बारह करीड़ बाजे बवा रहे थे, परन्तु उनमें से इस समय वैराग्य के परम शान्तस्वर निकतते थे। अति रमणीय एवं शान्त ऐसे बेतवन में आकर प्रभु सिहाम में क्षणभर आस्मिवनान किया; क्वनसमूह की ओर परम शांत हृटि से वेखा। प्रभु की हृष्टि पाकर सब पावन ते गये। मानो उस समभावमरी शांत हृष्टि द्वारा प्रभुन सबसे विदा ली; मुकुट और हार उत्तर दिये, मस्तक के कोमल केशों का लोच करके शांतर हिंद ग्रांत प्रभु ते सहसे तर सर सिद्ध माने केशों का लोच करके शांतर करके पंचमहाब्रतभारी दिगम्बर मुनि हो गये और आस्मध्यान में उपयोग को एकाग्र किया। उसी क्षण मुनिराज महिनाथ के निर्वेकल्प शुष्टीपयोग दशा प्रगट हुई-स्वर्थ ही धर्म हो तर करीक शुरूदीपयोगक्ष हुआ अलास ही अला है, वही मोक्षमर्ग है, वही सेवह है। सिद्ध है। तीचैकर मुनिराज के अतमा आज (मगसिर शुक्ता एकादशी के दिन) रस्त्रवरूप परिणमित होकर अला श्रुप, नाक्षात्र मोक्षमर्ग हैप परिणमित होकर अला श्रुप, माक्षात्र मोक्षमर्ग हप परिणमित होकर अला श्रुप, नाक्षात्र मोक्षमर्ग हप परिणमित होकर अला श्रुप, नाक्षात्र मोक्षमर्ग हप परिणमित होकर स्रमण हुए, नाक्षात्र मोक्षमर्ग हप परिणमित होकर स्रमण हुए, नाक्षात्र मोक्षमर्गरूप परिणमित हुए।

दो दिन के उपबास के पक्षान् उन तीर्थंकर मुनिराज को मिथिलापुरी में नेदिकंणराजने नवधाभक्तिपूर्वक आहारदान देकर पारणा कराया। तीर्थंकर मुनिराज जैसे सर्वोत्तम मुपात्र को आहारदान का प्रसंग होने से वेजों ने भी आमन्दित होकर जयजयकार करते हुए आकाश से पुण्यों तथा रासों की वर्षा की, मोक्षगाभी मुनिक कर-भाकन में आहार देनेजाले वे महात्मा स्वयं भी मोके भाजन बन गये, क्योंकि ऐसा नियम है कि तीर्थंकर को मुनिदशा में प्रथम पारणा करानेवाला बीय उसी भवमें अथवा तीसरे थवमें मोक्षप्राप्त करता है।

प्रभु मिह्नाय की आत्यसाधना आश्चर्यकाक थी; बोहराजा के सेतावित ऐसे वृष्ट कामक्यी महाजातु का तो उन्होंने पहले ही पात कर दिया था, इसिक्यों शेष मोह को बीतने में उन्हें अधिक देर नहीं लगी। सुनिवशा में छयस्थ कप से वे मात्र छह दिन ही रहे...शुद्धांच्या के घ्यान की प्रचण्ड अधि प्रज्यक्तित करके उससे पाति कभी के हैंयन को इतनी शीष्रता से वहन कर दिया कि कुछ बिनों ही केवलाहान प्रपट करके परमाल्या बन गये। सर्व तीर्थंकरों में छयस्थकप से रहने का न्यूनतम काल मिहनाथ धुनिराज का था। पुनि होने के पछाद भाषान आदिनाथ में छयस्थक्त में एक हजार वर्ष तक केवलाहान प्रांच्य किया। तसस्या की थी, जबकि भाषान मिहनाथ ने मात्र छह दिन तक तपस्या करके केवलाहान प्रांच्य किया। विविद्यानगरी के जिल खेलान में दीका ली थी उसी वनमें केवलाहान हजा। इस एकार मिहिलायी



हाँ। यात्र प्रभु के बार करवालकों से पहला हुई। यात्र १०० वर्ष में मिकिसापुरी की प्रका ने तीर्यंकर प्रभुके बार करवालक अपने शुरू-जीनक में प्रकास वेको। वाह रे धन्य वह वेगा! घन्य वह कारा! धन्य के केगा! और स्वाधिक सम्बाधक स्थापकर-अध्या।

वे जीय! और सर्वाधिक सन्य वह भगवन-अहमा!
प्रेम कृष्णक शिक्षीया को १९ वें तीर्वकर मिह्नाम भगवान को केन्द्रतकान होते ही इन्ह्रतोक्ष में
पुत्तः अनन्य की लक्ष्य वीद गई। वेदाणा भनिकार्यक हत्त्त पृथ्वीयर उत्तर आये। अगाभर में हमझस्यण
की अन्य स्थवा की और सर्वक परभारमा की पूजा करने केन्न्रतकान का महोत्सव मनस्य। उस सम्बन्धरण
की अस्पुत शोभा का वर्णन शर्वा द्वारा नहीं हो सकता, प्रत्यक देखने से ही उसकी दिव्यता द्वारा की है। आहा, जिसके बीचीनीच परमारमा स्वयं विराजते हीं, उस स्थान की शोभा जगत में सर्वोत्कृष्ठ हो
उसमें आध्यं ही क्या! और एक छोटे-से साधकते हुदय में बही 'परमारमा' विराजते ही उसकी शोभा
भी क्या तीन लोक के वैभव से श्रेष्ठ नहीं हो जाती?! उस समवसरण में मात्र एक (तीर्थकर) परमारमा
ही नहीं, किन्दु दूसरे हो हजार दोसी सर्वक परमारमा भी एकसाथ विराजते से। अहा, उस आधर्यकारी

उस धर्मसभा में जिनराज के दर्शन हेतु जीवों की रोलियों उमड़ पड़ीं...उनकी प्रसन्नता का पर नहीं था। तीर्थंकर प्रभू के समससरण की गोभा सज्जतों को महाआनन्द देनेवाली थी। उसमें प्रवेश करते ही भव्यानसाओं को ऐसा अनुभव होता था मानों हम अपने ही मोक्ष मणड़प में आगये। जासे और वैठकर धर्मख्यण एवं आससाधना करनेवाले गणधर देवों से लेकर देव, मनुष्य, तिर्वेचों की बारह समाक्ष्य में मोक्षणामी भव्य जीवों का मंगल मेला वहीं भरा हुआ था। सर्वक्र परमात्था धरणवान मिह्नाथ कार्य देशाओं के जीवों को अपने समुख देखते थे. उनके समझ देखनेवाले जीव उनके देहर्पण में अक्से सात भव देख सकते थे, परन्तु उनके आस्मदर्ण में हृष्टि डालनेवाला जीव अपने शुष्ट आस्मस्थ्यभ्य के भी दर्शन कर लेता था। अनेक जीव ती समकसरण में गये सो गये, वे फिर बाहर नहीं आये; नमस्वस्त्य में भी प्रभुत-मुख आत्मक्षान प्राप्त करके ऐसी आत्मसाधना की कि वहीं सुनि होकर, केवलक्कान प्रगट करके मोक्ष प्राप्त किया और सिक्टपुरी में निवास करने लगे। समवसरण में भीतर गये परनु बाहर नहीं आये। समवसरण में शीतर गये जीवन है।

श्री तीर्थंकर प्रभु के पुण्यप्रताप से समयसरण भूमि का एक आश्रर्थ यह है कि उसकी भूमि के क्षेत्रफल की अरोका अनेक गुनी सख्या के देव, मनुष्य, तिर्येचों का समावेश हो बाता है। समक्सरण में किसी को रोग या पीढ़ा नहीं होती, खुभा-तृषा नहीं लगती, वैश-किरोध नहीं होता; -समक्सरण में प्रवेश करते ही वह सब व्यू हो बाता है और मुसुबु बीवों का चित्र परम शानित पूर्वक उत्तर से माधात प्रसासाके वर्गन तथा धर्म श्रवच में तल बाता है. फिर अतर की गहराई में उतरकर वे भव्यवीच, प्रभु द्वारा कहें हुए आत्मस्वरूप का अवलोकन करते में उपयोग लगाते हैं और निववेशव को निहासकर निहाल हो जाते हैं। प्रभु मिह्नाथ के सम्वसरण में वो हजार दो सी केवली परमात्मा गगन में विरावते थे; तबुरपन्त बिशास्त्रसेन आदि २८ गणधर थे; विविध सिब्धवान ४० हजार मुनिवर एवं बंधुरेण आवि ५५००० आर्थिकार्य थीं; एक लाख सावक और तीन साख श्राविकार्य आरमविन्तन करती श्री। तिर्वेचों की संख्याकत तो कोड़ पार नहीं था। सब बिनभक्ति में सत्यर थे और वीतराग के वचनामृव हारा शांताकार हम्म करते थे।

सुनैह प्रमात्मा मिक्काथ के केवलकान की पूजा करके इन्द्रने स्तुति की-हे देव। आप परमपुष्ट

हों, पुरुषार्थ द्वारा आपने परमपद प्राप्त किया है, और जगत के जीवों को भी उस पुरुषार्थ का उपदेश देकर मोक्षमार्ग का प्रवर्तन कर रहे हैं; आप धर्मतीर्थ के नावक हो। मोह का मित्र काम तो अगस्के सीम मात्र से कीपता है। अगस्की आयु ५५००० (प्यापन हजार) वर्ष की होने पर भी आप मात्र १०० वर्ष तक ही हमार अगस्कि की हमें पर भी आप मात्र १०० वर्ष तक ही हमार अगस्कि हमार किया किया के अगस्कि हमार किया के स्वाप्त करें। अरा है अगस्त अगस्के हम्य उपदेशसे लाखों-करोडों औव धर्म प्राप्त करके अभ्या करताण करें। अहा, है अनस्त चतुष्टकारी देश आपको नामकार हो...हस्य-गुण-प्रयोध सर्वप्रकार से गुण्यचेतना कर हे गुण्यास्मा। आपको नामकार हो। अनस्क नामकार हो। प्रकाशनित हमस्त विश्व के काला है सर्वज्ञ । आपको जानकी महिमा अद्वितीय है। प्रभी। आपको केवलजात तीनों लोक के लिये मगलरुप है। -हस प्रकार स्वृति द्वारा इन्द्र ने प्रभु के केवलजान-करयाणक का महामंग्रल महोत्सव लिया।

अपने राजकारार को मात्र छह दिन में ही परमात्मा के रूप में देखकर मिथिलापरी के प्रवासनी को अपने आनन्द हो रहा था-इन १९ वें तीर्थंकर के चार कल्याणक अपनी नगरी में मनाये गये और अभी २१ हें तीर्थंकर के भी चार कल्याणक अपनी नगरी में मनावे जावेंगे...अहा। अपनी वह नगरी आह कान्याण को द्वारा धन्य होगी!! प्रभ मिलनाथ को केललभान होने की बात सनते ही पिता श्री कंभमाराजा और माता की प्रजावती अस्त्रवंगरूप होकर सत्काल सम्रवमरण में आ पाँचे और अपने पत्र को परमात्मा के रूप में देखकर कल्पनातीत हर्षानन्द को प्राप्त हए-''आहा! हमारा पत्र प्रभ बनकर हमें दर्शन देने आया!" उन्हें तो कल्पना भी नहीं थी कि मात्र छह दिन में हम अपने लाइले पत्र को अपनी नगरी में ही भगवान रूप में देखेंगे! छह दिन पूर्व जिस पत्र के वियोग से शोकसतप्र हो रहे थे, उसी को आज दिव्यविभतिसहित परमात्मारुप में देखकर वे आनन्दविभोर हो गये. उनका शोक-सताप एकदम मिट गया। और वह आनन्दातिरेक भी अधिक समय तक नहीं टिका; क्योंकि प्रभूकी वाणीमें चैतन्य के वीतराग स्वरूप की अदभत महिमा सनते ही उन्होंने हुई-शोक से पार आत्मानभव के लिये उपयोग को अतर्मख किया। क्षणभर शुष्टोपयोगी होकर, पश्चात् विशृध्द परिणाम की बृध्दि द्वारा चारित्रदशा ग्रहण करके उन्होंने अपना आत्मकल्याण किया। पिता कम्भराजा तो उमी भव में मोक्ष को प्राप्त हर और माता प्रजावती एकावतारी होकर स्वर्ग सिधारी। अहा, तीर्थंकर समान पृत्रका संबोग, उसका भी माता-पिता को वियोग हुआ . और अंतमें तो उस पिता-पुत्र या माता-पुत्र के भी सम्बन्ध का मोह तोडकर आत्मा की अपनी बीतरागता ही शरणरूप हुई।

> तेथी न करको राग जरीये क्यांच पण मोक्षेक्युपेट्र कोतराग अर्थने ऐ रीते ते भव्य श्रवसागर तरे। हुँ परतणो नहि, पर न मार्ग, ज्ञान केवल ऐक हुँ, - जे एम प्यांचे ध्यानकाले जीव ते प्रणात कहें,

प्रभु श्री मिहनाथ देवने ५४ हजार नी सी वर्ष तक बीतराग मार्ग का उपदेश देकर धव्य जीवींका कल्याण किया। अंत में जब एक मास आयु शेष रही तब प्रभु सम्मेदशिखरपर आकर स्थिर हुए...और काम-वयन-मन के योगींका निरोध करके सिध्यपद में जाने की हैयारी की। कालून शुक्ता पंचयी के हित क्षणपर १४ वें गुणस्थान का अनुभव करके, सूसे ही बाण वे प्रभुजी संसार से सर्वेचा मुक्त होकर संबंद टूंक से समक्षणों में सिध्यालय में बिशाजपान हो गये। देवींने आकर पंचय कल्याणक का महोत्स्वय किया: मोक्स के बाजे बजाये और प्रभुकी पूजा की:---

मिल्लिनाथ जिन्हाचकी संबुलट्क है जेह, मन-क्य-तन कर पूज हैं शिखरसम्मेद बजेह।

झहलें जो विदेहकोत्र में बैश्रवण राखा थे; वहीं स्तन्त्रव्यभं की महापूका तका उपासना करके जिन्होंने तीर्थंकर प्रकृतिका बंध किया, पबाद को अगराबिवर विमान में आरमिन्द्र हुए और अंत में कुंभराजा के पुत्र रूप में अवविति होकर, विवाद के समय ही बैराय प्राप्त करके, केवलंद्रान प्राप्ट करके गरावोत्र के १९ वें तीर्थंकर हुए। उन परमपुरुव पगावान महिनाथ का यह मंगल-विधान भ्रव्य शीवों को मोझपुरुवाधं का प्रेरक हो। इस मिक्काय पुराण हारा उनका धीव-स्तवन हमारे स्ताप्य की विगुष्टिर का कारण हो।

[श्री महिनाथ जिनराज का मंगल पुराण पूर्ण हुआ !]

·346. 346. 346. 346

1001



उत्तम ज्ञान-चारित्रसम्पन्न ऐसे हे मुनिसुन्नत देव! आपको नमस्कार हो। सिच्यात्वरुपी काले विषयत्वे देशसे मूर्ज्यित और अन्नत के कीचड़ में फैसे हुए जीवों को आपने सम्याज्ञानरुपी गरुड़-तन्त द्वारा सबेत करके सुन्नतों के पवित्र आचरण में स्थिर किया है। आपको उपासना हमें भी ज्ञानसम्पन्न-सुन्नतरुप बनाओं विससी मोक्षमार्ग की पर्णात हारा मोक्षपट को साथै।

हे मुनिसुब्रत देख । आप पूर्वभवमें 'हरिवर्मा' राजा थे और इस भरतक्षेत्रकी जिस चम्पापुर्ग में भगवान वासुपुन्य तीर्थंकर हुए उसी नगरी में आप राज्य करते थे। आप जिस प्रकार बाह्य शतुओं को जीतने में वीर थे उसी प्रकार अंतर के मोहशतु पर विजय प्राप्त करने में भी श्रृत्वीर थे; राजवैभव में रहकर भी राग को चेतना में प्रविष्ट नहीं होने देते थे, इसलिये रागरहित आपकी चेतना मोक्ष को साधने का कार्य कर रही थी।

एक बार उद्यान के मालीने आकर आपको शुभरसमाचार दिये कि-हे देव। अपनी नगरी में भुनिसाज अनन्तवीर्ष पथारे हैं। यह सुनते ही आपको महान निधि प्राप्त होने की अपेक्षा अधिक हर्ष हुआ। अहा, वे मुनिसाज श्रुतकेवली थे; उनके दर्शन से आपको पाम प्रसन्नता हुई। वास्तव मे, बीतरागी गुरुओं के समागम से भव्य जीवों को जैसा सुख होता है, वैसा सुख बगत् के किसी अन्य पदार्थ की प्राप्ति से नहीं होता। हे देव! मुस्तिस्त के उपणि में आपकी चेतना ऐसी उन्नसित हुई कि तत्क्षण दर्शन मोह को क्षय करके आपने साथिक सम्यक्ष्य प्राप्त कर निया।

उन श्रुतकेवानी प्रभुके श्रीमुखसे आपने अस्ति-नास्तिस्वरूप अनेकान्त तत्त्व का प्रभुत उपदेश सुना; मोक सुख का अदभुत वर्णन तथा उस मोक्ष के साक्षात् कात्णरूप बीतराग चारित्र की महिमा सुनी। बर्ह युनते ही आपका चिन्न संसार में विराक्त और मोस्रकुष्ण की साधना में अनुरक्त हुआ। तुन्त ही आपने 
उन अननतावी पृद के निकट बिन दीवा ग्रहण कर सी। प्रकारका में आपके परिणाम अति विशुद्ध 
हुए, आपको व्यारह आंग का ज्ञान उदित हुआ; तथा वर्गनिवशुद्धि आदि सोहस हातम भावनाओं द्वारा 
तीर्थकर प्रकृतिका भी केय हुआ। तत्यवाल संतेववनार्थक हातर का त्यान कर के आप १४ वें प्रणात 
स्वर्ग में इन्द्र हुए। असंख्य वर्षीतक उस स्वर्गलोक के दिव्य वैभव में आप आपक्षान सहिव रहे। 
इस्त्रकार मोना के आराधकरण से स्वर्गलोक का अनित्तम भव पूर्ण करके, अब आप तीर्थकर रूप से 
मनुष्यलोक में अववारित होने की तैयार हुए हैं। प्रभी आपके अववारत का मंगल-महोत्सव देखने के लिये 
हम उस नगरी में पहेंच रहे हैं कही आपका अवारार होना है।

#### राजगृहीनगरी में मनिसब्रत-अवतार

यह है राजगृही नगरी; यहाँ हरिवंश के राजा सुमित्र राज्य करते हैं,- कि जिस वंश में भगवान शान्तिनाथ, कुन्धुनाथ एवं आहनाव तीर्थंकर अवतरित हुए और मुनिसुवत तथा नेमिनाथ तीर्थंकर होनेवाले हैं। उस महाराज समित्रकी महारानी का नाम सोमार्टती।

सोमादेवी सुन्दर, सुशील एवं नक्ष्यीवना थीं; परन्तु अभी तक उन्हें पुत्र सुख प्राप्त नहीं हुआ था। सतान के अभाव में उनका चित्त अशांत रहता था। महाराजा सुमित्र उन्हें समझाते थे कि-हे देवी! तुम पैर्य पारण करें, दुःखी न होओ। थों कार्य मात्र देवके आधीन है उसकी चिन्ता करना व्यर्थ है। सुमुख को देवसाप्य पदार्थ की चिन्ता के बदले पर्मसाधना में प्रयत्नाशील एहना चाहिये।-इसप्रकार समझाने से सोमादेवी का विका कक्ष शांत होता और वह अपना पन प्रार्ममधना में लगाती थीं।

इतने में एक आखरों जनक घटना हुई-महाराजा सुमित्र तथार सोहारेकी पूकवार राज्यहरूमें बैठे-बैठे पुत्रप्राप्ति सम्बन्धी वार्ता-लाप कर रहे थे कि अवानक आकारासे उद्येश स्वी की क्वा होने लगी। 'यह क्या हुआ!'-ऐसे विस्मयपूर्वक आकारा की और देखा तो आकारा से देवियी कुरकार उन्हें बंदन करने लगी। उनका आध्रयं और भी बह गूर्वस् तब देवियों ने कहा-है माता। हम हिन्दुस्त्रारी देवियी हैं। छह मास पश्चाद् स्कृति बोक्ब तीवक का बोब आपको हुविय में अवतरित होनेवाल है. इसलिय इन्ह्र माहाराज ने हम क्वा से आपकी सेवा करने केवा है,..और यह रत्नवृष्टि उन्हीं तीवका के प्रवासताप से ही हो रही हैं।

देविक्सू के मुख्य से बार अद्युत बहुत सुनकर राजा-रानी को असीम्र आनन्द हुआ कि अहा, हमें पुत्रकी प्राक्ति किया अहा, बार भी तीर्यकर ! ... ऐसा जानकर उनका हृदय हांना प्रस्त्र हुआ कि जितनी प्रस्त्रता पुत्रेष्ठ को अन्यक, की, प्राप्ति के स्वीती हैं। वह मास पहार आवण कृष्णा दिविधा की राति के पिछले प्रदेश की की साम की स

स्वन्यासी विस्तुमारी वैविधी सोमानाता की सेवा कार्या हैं और आनन्द-प्रमोचपूर्वक दिन बीत रहे हैं। सर्वानी सास पक्षम् वैदास्त्र कृष्णा पराम के दिन सोमामाताने ब्लात में सर्वमेड देसे पुत्रत्यको अन्य दिवा। मिलीक में आन्मा छा गया। इन्हों ने राजगृति में आकत तीर्यकर के कन्य का महोत्सक किया। राजगृती नगी: धन हुई। इन्हों बाल तीर्यकर का नम पुनिसुकत तीर्यकर पुत्र। उसकी असु ३०,००० सा महिलाक तीर्यक्त के ५४ साख वर्ष पक्षत् मुनिसुकत तीर्यकर पुत्र। उसकी असु ३०,००० (सीसस्तक्त) वर्ष थी। महोराका रांग मेर के कंद क्षामा सुनुद्र का। अनेक देशों के रावकृत्यारी क्या बालरुपधारी देवों के साथ विभिन्न प्रकार की अद्भूत क्रीदाएँ करते-वरते बखपन बिताकर बाल तीर्षंकर ने युवावस्थाने प्रवेश किया। अनेक उत्तम रावकन्याओं के साथ उनका बिवाह हुआ। उनके लिये स्वर्गलोक से इन्द्र व्यवलभूषणादि उत्तम भोगसामग्री भेवते थे; पत्यु वह सामग्री भी उन भावी परमाल्या के मनमें कोई आहर्य उत्पन्न नहीं करती थी। वो अविंत्य-अद्भुत-आहर्यक्रनक बैतन्यक्रैमब उनके झान वे वर्तना था प्रको सामक वेवाएं एण्यवैभव का क्या मृह्य ?

साढ़े सात हजार वर्ष की आयु में मुनिसुकत कुमार का राजगृही के राजसिंहासनपर राज्याभिषेक हुआ। उन्होंने पन्द्रह हजार वर्षतक राजगृही का राज्य किया। उनके ग्रासन में राजगृही एक विद्याप्रसिम्द धर्मगारी बन गई।असा, इन्द्र जिनकी सेवा करते हो-ऐसे तीर्थंकर स्वयं जिसनगरी के राजा से उसकी प्रसिवा का क्या करता।

महाराजा मुनिसुक्त की आयु के जब २२,५०० वर्ष बीत गये, तब एकबार बैशाख कृष्णा दशम-उनके जन्म का महान दिवस घामधूम से मनाया जा रहा था; राजगृही नगरी में चारों और हर्षोद्धासका वातावरण था, ठीक उसी समय क्या हुआ? -िक महाराजा के मुख्य गजराजने खाना-पीना छोड़ दिया और उदास होकर बैठ गया! गजरक्षक महावत घनरा गये; उनकी समझ में नहीं आ रहा था कि अचानक गजराज को क्या हो गया? बेहाथी को लेकर महाराजा मुनिसुक्त के पास आये और कहने लगे- हे महाराज! आज इस गजराज को क्या हुआ है, वह हमारी समझ में नहीं आता!



तब अवधिज्ञान से उस गवराज के पूर्व भवों को कानकर महाराखा ने कहा-उसै कोई रोग नहीं हुआ है; मात्र मेघगर्जना सुनकर उसे अपने वन की बाद आ गई है, इसी कारण वह उद्याक हो गया है। पहले वह सुन्दर वन में मुक्तप से विवारता था, उसके बदले वह बेभन उसे अवका नहीं सगता। और, हाथी जैसे तिर्वेचोंको भी पुक्ति अच्छी लगती है बंधन अच्छा नहीं सगता। और सुनी! यह हाथी पूर्वनवमें तालपुर नगर का बढ़ा राखा था, अपने कुल एवं धन-वेचक का उसे बढ़ा अभिमान था। एक बार बैभव के अभिमान पूर्वक उसने 'विवार वाहिये वह हाव' '(किनिच्छाक वान) दिया, परंत्तु उसके अज्ञानता के कारण सुराज या सुपात्र का कोई विवेक नहीं किया; हावा बैन धर्म का स्वस्थ समझने की कोई परवाह नहीं की ; इसलिये अञ्चानवानित तुब्ध पुष्य के प्रभाव से वह राजा मरकर यह हाथी हुआ है उसे अपनी पूर्व सम्पदा की कोई खबर नहीं है, मात्र वन के मुक्त वाताबरण का स्मरण स्प्रैंने से उसने खाना-पीना छोड़ दिया है। तुम लोग चिंका न करों, वह अभी प्रस्ता हो खायगा-ऐसर कहकार महाराजा मुनिवतने मधुर बचनो द्वारा उस गबराज को सम्बोधित किया-और भव्य! तु जगृत हो! अपने आत्मिहितको सैमाल! ताकि इस राशप्रयोग के दःख से ही आतमा का छटकार हो!

प्रभुके मधुर बधन सुनकर गजराज पुत्रध हो गया; उसका आत्मा अपूर्व भाव से जागृत हो उठा-'अहा, यह प्रभु मुझसे मेरे हितकी मधुर बात कर रहे हैं। मेरे पूर्व भवका स्मरण करा रहे हैं। और तुरन्त उसके अंतर में परिवंतन हुआ; अपने पूर्व भवका स्मरण होते ही वह किरण्डुल शांत हो गया और उसी अण उसने आत्मज्ञान सहित अणुक्रत ग्रहण कर लिये; भगवान के प्रति परम उपकार तुद्धि से सुँह झकाकर उन्हें नमस्कार करने लगा।

-गजराज की बेहा में अदभुत परिवर्तन देखकर सब आश्चर्य चिकत हो गये। उसी समय उससे भी एक अत्यन्त आश्चर्य जनक घटना हुई...

हाथी के वैदान्य का प्रसंग देखकर महाराजा सुनिसुक्षत को भी उसी समय आतिस्मरण ज्ञान हुआ; समस्त संसार एवं राजधोगीसे उनका चित्त सर्वाय विस्तत हो गया। वे किनदीक्षा होने को तैयक हो गये। तीर्थकर प्रभुकी दीक्षा का उसम अवसर जानकर पंचयस्वर्ण से लीकांतिक देव राजगृही के राजधभन में उत्तर आये और प्रभुके परम वैराग्य की प्रशंसा एवं अनुमोदना की। अचानक हुए इस परिवर्तन से राजगृही में सर्वत्र आद्यर्थ एवं वैराग्य का वातावरण छा गया। इन्द्रासन भी डोल उठा और देवगण 'अपराजित' नामकी शिविका लेकर दीक्षा कल्याणक महोत्सव करने राजगृही में आ पहुँचे। अपनी जन्मतिथि (अर्थात् वैशाखं कृष्णा रशाम) के दिनप्रमु मुनिसुवत नाधने राजगृहीके नील वन में एक हजार राजाओं सहित दीका प्रहण की और शुध्योपयोगी मुनि हुए। उत्तम क्रतथारी उन मुनिसुवत-मुनिराज को प्रथम आहार दान देकर राजगृही के राजा तथसरेन धन्य हुए!

प्रभु पुनिसुत्रतमाथ एक वर्ष तक युनिदिशा में रहे और शुद्धात्मध्यान के उत्तम प्रयोग सिहत विचरे ... वैशाख कृष्णा नवमी के दिन प्रभु पुन: राजगृही प्रभारे और वहीं के दीक्षावनमें ही अपने चैतन्य स्वरुपमें उपयोग को एकाग्र करके परमानन्द में मा हो गये; क्षणपर में क्षपक्रश्रेणी द्वारा मोह का क्षय करके केवल्कान प्राप्त किया, अरिहंतपरमात्मा बने, बुध्द हुए और समक्सरण में बारह सभाओं के बींच दिव्य ध्वनि द्वारा मोहामार्फ्य रानत्रपतींथं का उपदेश वेकर तीर्थीकर हुए... प्रभुके उपदेश से अनेक प्रथ्य बीव मोक्षपथके पथिक बने। इन्न भी प्रभुकी पूजा करने तथा दिव्यध्वनिका श्रवण करने राजगृही में उतरे। तीर्थिकर प्रभुकी पर्योक्तमा एवं दिव्यध्वाणीसे राजगृही नगरी की शोभा इतनी बढ़ गई थी कि आज भी बहु नगरी विवक्त प्रशिक्त प्रतिक्वय में पूज्य मानी कार्ती है। भरत क्षेत्र के उन वीसर्थ तीर्थकर की धर्मसमार्थ मिल्लेक अपिष्ट तीर्थकर प्रभुक्त सिहते है। भरत क्षेत्र के उन दिवस स्थाव की कार्य पर (आकाशमें पीच सी धर्मण की केवाई पर) विराजते थे ... सर्वत्र भगावन्तों के सम्मेदन का बहु हृश्य परम आहुतावकरी था। ततुरग्रन अनेक किद्यार्थी मुनिवर्ष सिहत कुल ३०००० मुनिवर्श तथा ५००० आर्थिका मातार्थ थी। आप ज्ञान साहित एक लाख अगुव्रवारी सावक और तीन लाख श्राविक्रीए धर्मराया कर थे। वेदों और तिर्थकों का तो कोई गर ही नहीं था। प्रभुने साहेतात हजार वर्ष तक तीर्थकर सिवरण करके भरतकोत्रके भरतकोत्रके प्रध्य हो कहा वर्ष तक त्राविक्रतर सिवरण करके भरतकोत्रके प्रध्य वों को सर्मपुनका थान कराया और भवद्वार्थ से कुड्यारा वर्ष प्रभुक्त आहु प्रक्रमस शेष रही तक वे सम्मेद शिवर दिविद्यार की 'निवर्दक' ए आवह स्थिर

हुए, और उहां से पूर्वकाल में अनन्तान्त तीर्षकरों ने सिद्धिगमन किया था वहाँ से उन्होंने भी सिद्धिगमन किया, ९:गुन कृष्णा द्वादशी के दिन प्रभुने मोक्ष प्राप्त किया। इन्दोंने उन मोक्सप्राप्त सिद्धप्रभु की पूका करके प्रोप्त का मरोत्सव किया।

### मुनिसुवत जिनराज की निर्जर टूंक है जेह मन-थवा-तन-कर पुजहें शिखर सम्मेद वजेह।

पूर्वभव में जो भरतक्षेत्र की चम्पापुरी में हरिवर्मी राजाथे और पश्चात् राजगृष्टी में बीकर्वे तीर्पैकर होकर वर्तमान में गोक्षपुरी में अनत सिद्धों के साथ विराज रहे हैं, उन परमात्मा को नमस्कार हो।

(इस प्रकार बोसवें तीर्थंकर श्री मुनिसुद्रत भगवन्त का जीवनचरित्र पूर्ण हुआ)

#### 36 36 36 36

### [चक्रवर्तियों एवं अर्धचक्रवर्तियोंका संक्षिप्त परिचय]

- भ्रभावान धर्मनाथके तीर्थं में मध्या नामके तीसरे चक्रवर्ती आयोध्यामें हुए, उन्होंने जिनदीक्षा लेकर केवलक्षान प्रगट करके मोक्ष प्राप्त किया तत्पश्चात् चीधे सनत्तकुमार चक्रवर्ती हस्तिनापुर मे धर्मनाध प्रभुके तीर्थं में हुए, इन्द्रने जिनके रुपकी प्रगसा की, तथापि उसका भी मोह छोडकर उन्होंने अगरीरी पदको साधा। तत्पश्चात् १६ वे, १७वे तथा १८ वें-यह तीनो तीर्थंकर स्वय ही पाँचवे, छठवे और सातवे चक्रवर्ती हस्तिनापुर में हुए।
- ★ तत्पद्यात् अरहनाथ प्रभुके गासन मे सुभौम नामक आठवाँ वक्रवर्ती हुआ; फल के स्वाद की सीलुपतासे, समुद्रके बीच धर्म की विराधना करके वह नरकमे गया। छठवें बलदेव, वासुदेव तथा प्रतिबासुदेव (नन्दिसेन,पुण्डरीक और नि-शुंभ) भी अरहनाथ प्रभुके शासन में हुए; उनमें से नन्दिसेनने मोख प्राप्त किया।
- ★ तत्पक्षात् मिह्ननाथ प्रभुके तीर्थं में पचा नामके नौवे चक्रवर्ती हिस्तिनापुरमें हुए; उन्होने मोक्ष प्राप्त किया । ( बात्सल्य मे प्रसिद्ध विष्णु कुमार उन्हीके पुत्र थे।) सातवे बलभद्र-निन्दिमित्र, नारायण-दत्त और प्रतिनारायण बसीन्द्र भी उसी तीर्थं में हुए; बलभद्र मोक्ष गथे।
- पद्मात् मुनिसुव्रत प्रभु के तीर्थ में इसके हरिषेण चक्रवर्ती हुए, वे सर्वार्थ सिद्धिमें गये; और राम, लक्ष्मण तथा रावण-यह आठवें वलदेव, वासुदेव तथा प्रतिक्रसुवेव हुए; सीता, अबना और हनुमान भी उसी काल में हुए। राम और हनुमान ने तो मोख प्राप्त किया; लक्ष्मण और रावण भिक्क्य में तीर्थिकर होकर मोख प्राप्त करेंगे।

#### [36]



श्री श्रीस तीर्थंकर भगवन्तों के मंगल जीवन-चरित्र के पशान् अब भरतक्षेत्र के २१ वें तीर्थंकर...जोंकि पूर्वभव में भी भरतक्षेत्र में ही कीशाम्बीनगरी के राजा थे, उनका जीवनचरित्र प्रारम्भ होता है। पूर्वभव में स्वर्गलोक के साथी-ऐसे विदेहक्षेत्र के एकतीर्थंकर की वाणी में जिनकी महिमा प्रगट हुई, और वह बात सुनकर जो संसार से विरक्त होकर रतन्त्रय-रथ में आकढ़ हुए, वे भगवान श्री निमाथ, हमारे साधना-रथ को मोक्षपरी तक पहुँचाओं!

भगवान निम्नाथ - पर्वभव : कौशाम्बी नगर्ग में सिद्धार्थ राजा

उस काल इस भरतक्षेत्र में कौशाम्बी नगरी प्रसिद्ध थी। धर्मात्माओं से सुशोभित उस नगरी में इक्ष्याकुवंत्ररी राजा पार्थिव राज्य करते थे, उनके सिद्धार्थ नामका एक पुत्र था ओ महाप्रतापी एवं भावी तीर्थंकर था।

एक बार परम अवधिकानी मुनिराज उस कौशाम्बीनगरी में प्रधारे। महाराजा पार्थिव तथा सज्कुमार मिद्धार्थ उन मुनिराज के दर्शन करने गये और धर्माप्येश अवण किया। श्री मुनिराजने ससार से बैराय्य उत्पादक उपदेश देते हुए कहा कि- अहा, यह जीव त्वयं अखण्ड मुखनिधान से परिपूणे परमात्मा, चैतन्यसम्मार है; तथापि निजनिधान को भूतकर, रतनत्रयक्षणी वैभव से रहित, विषयों का धिखारी होकर वार्रों गति में सुख की भीख मौगता हुआ भटक रहा है; परन्तु बाह्य में उसे कही सुखकी प्राप्ति नहीं होती; अंतर में अपने निकट ही बैतन्य भण्डार में सुख भरा है, उसे जाने तो स्वाधीन सुख का अनुभव हो। है भव्य राजन् ! आप चरमशरीरी हो, और आपका बह पुत्र सिद्धार्थ भी तीसरे भवमे तीर्थकर होकर सिद्धि प्राप्त करेगा। आप इस संसार का भोड़ छोड़कर आरवा को रतन्त्रथभर्म की आराधना में

लगाओं। और हे भव्य सिद्धारिक्यार। का समार से तालों हो ही भव शेष हैं। तस भी आव्या के सैन-प्रविधान को पहिलातका सामार्ट्यात पार क्यो।

अहा, मनिराज के श्रीमख से ऐसी उत्तम बात सनकर सबके हर्षका पार नहीं रहा। तरन्त ही सिद्धार्थकमारके अंतर में चेतना उलसित हुई. आनन्द से रोमांचित होकर उन्होंने सम्बद्धान पगर किया और साथ ही शावक के अणवत गरण कर लिये। प्रशासना पार्थिव का जिल भी संसार से जिल्हा हो गया था. उन्होंने पत्र सिद्धार्थकमार को कौशाम्बी का राज्य साँपकर जिनदीक्षा अगीकार का ली और रत्नत्रय की उत्क्रम आराधना दारा केवलबान पगट काके मोक्ष पाप्त किया।

कछ ही वर्ष बाद राजा सिदार्थ का चिन भी संसार से उदास हो गया: और टीक उसी काल कीशास्त्री नगरी में महाबल नामक केवली धगवान का आगमन हुआ। उनके चरणों में नमस्कार करके सिद्धार्थ राजाने दक्षित धारण की, उन्ही प्रभक्ते चरणों में रहकर क्षायिकसम्यक्तव प्राप्त किया और दर्शनविशद्धि आदि सोलहकारण भावनाएँ भाकर तीर्थंकर प्रकृति का बध किया। वे एकावतारी महात्मा चारित्र द्वारा शोभायमान हो उठे और उत्तम आराधनामहित समाधिमण करके अपरित्रत विमान मे उत्पन्न et i

भारतक्षेत्र के भावी तीर्थकर जब अपराजित विमान में विराज रहे थे तब बिटेह क्षेत्र के 'अपराजित' नामक भावी तीर्थंकर भी उसी विमान में विराजते थे। असंख्य वर्षों तक वे होनों भावी तीर्थंकर अध्याजित विमान में साथ रहे. आत्मसाधना की तत्त्वचर्चा की. घोंट-घोंटकर स्वानुभवरस का पान किया। ३३ सागरोपम पश्चात उन दा में से एक अपराजित देव तो विदेहक्षेत्र की संसीमानगरी में अपराजित तीर्धंकर रुपमे अवतरित हुए, और कुछ वर्ष पश्चात दसरे देव (अपने चरित्रनाथक) ने इस भरतक्षेत्र मे निम्नाथ तीर्थंकर के रूप में अवतार लिया। उनकी मंगल-कथा अब पहेंगे।

#### मिथिलापरी में निमनाथ-अवतार

उस अपराजित विमान में अहसिन्द्रकी आयु जब छहमास शेष रही तब मिथिलापुरी के राजभवन के प्रागण में दिव्य रत्नों की वर्षा होने लगी। उस समय बंगदेश की मिथिलानगरी में ऋषभदेव के वंशज श्रीविजय महाराजा राज्य करते थे। उनकी महारानी विष्यला देवी ने अधिनकष्णा दितिया की सात्रि मे १६ मंगलस्वप्न देखे और उसी समय अपराजित विमान से भगवान निम्नाथ का जीव उनकी पवित्र कोख में अवतरित हुआ। गर्भस्थ पुत्र अवधिज्ञानी था और पिता विजयराज भी अवधिज्ञानी थे; उन्होंने अवधिज्ञान द्वारा जानकर कहा कि-हे देवी। तुम्हारी कृक्षि मे आज रात्रि स्वर्ग लोक से सीधैकर का आत्मा आया है, तुम जगत्पुज्य तीर्थंकर की माता बन गई हो। यह जानकर महादेवी के हर्षकी सीमा नहीं रही। ठीक उसी ही समय स्वर्ग के देवविमान जयजयकार करते मिथिलाप्री मे उतरने लगे। अहा। क्षायिक सम्यक्त्व तथा तीर्थंकर प्रकृतिसहित वे महात्मा अभी तो माता के गर्भ में आये कि स्वर्ग के इन्द्र तथा देव उनके माता-पिता का सन्मान करने हेत् मिथिलानगरी में आ पहुँचे और तीर्थंकर के आगम्ब का भवा प्रशेषक किया।

स्वर्गलोक की देवियाँ आनन्दपूर्वक माता की तथा गर्भस्थ पुत्रकी सेवा करती थीं। ओर, गर्भवास के दु.ख तो कहीं दूर रहे, परन्तु गर्भमें भी देव जिनकी सेवा करते हों, उन महात्मा की महिमा का क्या कहना। चैतन्यतत्त्व की आराधना का ही प्रताप है कि वह श्रीव को प्रत्येक स्थिति में सुख प्रदान करती ٠,

सवा मैं महीने बीतने पर आवण कृष्णा दशम के शुभदिन विप्ता देवीने जात्युच्य पुत्रको जन्म दिया। उस मंगल आप्ता के प्रभाव से बगत में सर्वंत्र आनद छा गया; स्वांत्रिक के मंगल वाध अपने आप बजने लगे; इन्द्र का आसन दोल उठा; सीधमं इन्द्र एवं शर्ची इन्द्राणी देवों की सेना के दिव्य उाटवाटसिंति वालतीर्थंकर का जनमािष्यंक करने मिथिलापुरी में आ पहुँचे। उन बाल तीर्थंकर को अपनी गीदमें लेते हुए इन्द्राणी को जो पत्म हर्ष हुआ उसका वर्णन कीन कर सकता है? सम्बन्दासे होनेवाली आनन्द का वेदन क्या वच्नों से कहा जा सकता है? इन्द्रानीने उन बालप्रभु को जब इन्द्रके हाथ में दिया तब इन्द्र भी आंखर्यपुष्प होकर हजार नेत्र बालम प्रभुका क्य देखता रह गया! में इन्द्र हैं यह बात तो वह सणभ्य पूर्ण हो गया! में तो प्रभुका सेवक हैं-ऐसी भक्ति से वह नाथ उठा। वह एकसाथ हजार हाथों को उछालता और उसके हाथों की प्रत्येक अंगुली पर अपस्ता देवियों उसी जैसी वेदा कर-करके नृत्य करती थीं.. जिस प्रकार सम्यक्त्य का अवतार होने पर एक वैतन्य-इन्द्र के साथ उसके अनन्त गुणों की परिणिति आनन्द से नाथ उठती है, उसी प्रकार तीर्थंकर का अवतार होने पर इन्द्र अपनी समस्त देवियोसिंहत आनन्द से नाथ उठा। मेर पर जन्माभिषेक करके इन्द्रने उन बालप्रभुकी अद्भुत स्तुति की.. और नाम रखा-निक्क्षमर।

मुनिसुवत तीर्थंकर के तीर्थ में ६० लाख वर्ष बीतने पर निम्नाथ तीर्थंकर का अवतार हुआ। उनकी आयु १० हजार वर्ष और शरीर की ऊँचाई १५ धनुष (१५० फुट) थी। उनके चरणमें 'कमल' का चिक्र था।

निमकुमार माता-पिता को तथा प्रजाजनों को आनन्दित करते हुए दिन-प्रतिदिन बढ़ रहे थे। आज इतने वर्षों बाद दूरदूरसे उनका जिन्तवन करने पर हम सब कितने आनन्दित होते हैं! तो फिर अपने ही नगर मे, अपने ही ऑगन में उन तीर्थंकर को प्रत्यक्ष बोलते-चालते, हैंसते-खेलते देखकर मिथिलापुरी के गाजा-प्रजा कितने आनन्दित होते होंगे!! बास्तब में, तीर्थंकर का अवतार जगत के जीवों को आनन्द-मगलकारी है।

प्रभु निमकुमार जब ढाई हजार वर्ष के हुए तब विजयराजाने उनका राज्याभिषेक करके मिधिलापुरी का राज्य सींप दिया। और, उन्हें मात्र मिथिला के राजा कैसे कहें? वे तो तीन लोक के श्रेष्ठ राजा है।

महाराजा निमने पाँच हजार वर्ष तक मिथिलापुरी का राजसिंहासन सुशोभित किया। उनके राज्य में प्रजाजन सर्वे प्रकार से सुखी और धर्मसाधन में तत्यर थे। एक बार वर्षों ऋतु में धरती पर चारों और हरिताली छायी हुई थी...मानो रत्नत्रय के उद्यान खिला रहे हों! महाराजा नियकुमार प्रकृति की उस अवसुन शोभा का अवलोकन करने हेतु हाथीपर बैठकर बन-विहार के लिये चले। वन के आहलादफ बातावरण में प्रभुको आत्मकान की ऊर्नियों बागत होती थाँ।

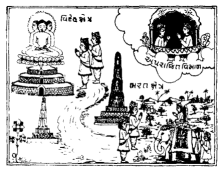
जब भरतक्षेत्र के प्रभु यहीं बनविहार कर रहे थे, उस समय...विदेहक्षेत्र में अपराजित तीर्थंकर के समबसरण में एक अद्भुत आनन्दकारी घटना हुई। क्या हुआ ? वह जानने के लिये चली विदेह में।

विदेहकेत्र में अपराजित तीर्थंकर विराजते थे; उन्हें आज ही केवलज्ञान हुआ था। दो देव उनके समवसरण में आये दिव्यच्चनि अवण करने के पक्षात् भक्ति से पूछा-हे जिनेश! आप जैसे कोई तीर्थंकर इस समय भरतकेत्र में हैं?

अपराजित तीर्थंकर ने दिव्यच्वनि में उत्तर दिया-हाँ, इस समय भरतक्षेत्र की मिथिलापुरी में हक्कीसमें तीर्थंकर नमिकुमार विचर रहे हैं: वर्तमान में वे राज्यावस्था में हैं और क्षन की शोभा निहारने के लिये वर्तावहार कर रहे हैं। कुछ समय पश्चात केवलज्ञान प्रगट करके वे तीर्थंकर होंगे। वे अपरांजित विमान से अवतरित हुए हैं। पूर्वभव मे हम दोनों अपरांजित विमान मे साथ थे।

प्रभु के श्रीमुख से भरतक्षेत्र के तीर्थंकर की कथा सुनकर वे दोनों देव अति प्रसन्न हुए और परमभक्तिपर्वक उन निर्म तीर्थंकर के प्रत्यक्ष दर्गन करने हेत तरन्त मिथिलाएरी आये।

मिधिलापुरी मे निर्म महाराजा बनकी शोभा निहार रहे थे; इतने में आकाशमार्ग से आका उन दोनो देवो ने प्रभुको नमस्कार किया। यह दृश्य देखकर लोग आधर्यचिकत हो रहे थे कि दोनों देव हाथ जोड़कर बोले-हे प्रभो। आपको देखकर हम अति आनंदित हुए आप इस भरतक्षेत्र के २१ वें तीर्धंकर हो. विदेहकोत्र क तीर्थंकर अपराजित के श्रीमुख से यह बात सूनकर हम आपके दर्शन करने आये हैं।



देवों की बात सुनकर निम्प्रमुं क मुख्या किथित मुस्कान आयों और तुस्त ही गंभीर विचार में खो गये। जिनको निकट भितण्य में ही केवलजान होना है ऐसे वे भावी तीर्थंकर विदेहकोत्र के तीर्थंकर की धर्मसभा में हुई बात विन्यारों लगे, तत्कण उन्हें जातिस्मरण हुआ कि-अहा, वे अपराजित तीर्थंकर और मैं (नीम तीर्थंकर) दोनों पूर्वभव में अपराजित सर्वालोक में साथ थे; वहाँ असख्य वर्ष तक हम साथ है है। उन प्रभुन केवलजान प्राप्त का तिता और मैं अभी राजभीग में पड़ा है। अब मुझे इस एकार समय गैवाना उचित नहीं हैं। में आज ही मुने बन्दीगा और केवलजान की साधना करूँगा। इस प्रकार समय गैवाना उचित नहीं हैं। मैं आज ही मुने बन्दीगा और केवलजान की साधना करूँगा। इस प्रकार समय गैवाना उचित नहीं हैं। मैं आज ही मुने बन्दीगा और केवलजान की साधना करूँगा। इस प्रकार समय गैवाना उचित नहीं है। मैं आज ही मुने बन्दीगा और केवलजान की साधना करूँगा। इस

जीव स्वय ही मोह द्वारा अपने को बधन मे बीधकर संसारक्षी कारागृह में पड़ा है। जिस प्रकार पिजोमें बन्द पक्षी द व्ही होता है अथवा गजस्तभ से बैंधा हुआ गजराज-वनहस्ती दु:खी होता है, उसी प्रकार मोही जीव भवबन्धन में निरन्तर दु:खी एव व्याकुल होता है। यद्यपि यह प्राणी मृत्यु एवं दु:खसे भयभीत होने पर भी उसके कारणों की ओर दौहता है, उससे छूटने का प्रयत्न नहीं करता। तीव विषयतृष्णासे आर्त्त-रौद्र ध्यान कर-करके वह महान दुःखी होता है, चार गति के परिभ्रमण मे उसे कहीं विश्राम नहीं है। रत्नत्रयमर्ग का सेवन ही इस भव दुःख से छुद्दाकर मोक्समुख देनेवाला है। इस प्रकार भव-तन-भोग से विरक्त होकर मोक्षमें ही जिनका चित्त अनुरक्त है-ऐसे वे निम्महाराजा दीक्षा ग्रहण करने को तत्पर हए।

अर्थ समय, देवो में चीतराग और ब्रह्मचारी ऐसे सारस्वत आदि लीकांतिक देव ब्रह्मलोक से मिश्चिलापुरी मे आये और प्रभु नमिनाथ को नमस्कार करके स्तुति करने लगे-हे देव! आपके विचार उसम है; आपकी वैराग्य भावना का अनुमोदन करने ही हम आये हैं। इस प्रकार स्तुति एव अनुमोदन के पश्चार् लोकांतिक देव लौट गये और इन्हादि देव 'उत्तर-कुड़' नामक पालकी लेकर दीक्षा कल्याणक मनाने आ पहुँच! आयाद कृष्ण दशम को (अपनी जन्मतिथि के दिन ही) नमिनाथ प्रभु सिद्ध भगवन्तो को नमन करके स्वय ही दीक्षित हुए। भगवान के साथ अन्य एक हजार राजाओं ने भी जिनदीक्षा अगीकार की। उसी समय आत्मध्यार में एकाग्र होने पर निम युनिराज को मनःपर्ययज्ञान प्रगट हुआ। युनिराज नमिनाथ को प्रथम पारणा वीरपी में दत्तराजाने कराया।

मुनिदशा मे नौ वर्ष तक बिच्दने के पश्चात् प्रभु निम सुनिराज पुन: मिधिलापुरी में पथारे और वहीं अपने दीक्षावन मे ही मणसिर शुक्ता एकादशी के दिन उन्हें केवलज्ञान प्रगट हुआ। इन्द्रादि देवों ने आकर समवसरण में प्रभुके केवलज्ञान का महोत्सव मनाया। देव, मनुष्य और तिर्यंच प्रभुकी धर्मसभा में उपदेश श्रवण करने बैठे। प्रभुने दिव्यच्वनि में शुद्धात्मतत्त्व की अनन्त महिमा बतलायी और उस शुद्धात्मा के परिणमन्तरूप मोक्षमार्ग का उपदेश दिया। हे जीवो! आत्मा का शुद्धतारूप परिणमन्त ही मोक्ष है, वह महान आनन्द रूप है; वह आत्मा से भिन्न नहीं है। उस मोक्षका उपयो भी आत्मा के शुद्धरिणामस्य ही है, उसमें भी किसी दसरे का अवलम्बन नहीं है।

ऐसे स्वावलम्बी मोक्षमार्ग को जानकर अनेक जीवों ने आत्मा के आश्रव से शुद्धपरिणमन किया और मोक्षकी साधना की। उन २१ वे तीर्थंकर प्रभुकी धर्मसभा में सुप्रभरेव आदि १७ गणधरों सिहत कुल २० हजार मुनिवर विराजते थे; ४५००० आर्थिकाएँ थीं। एक लाख धर्मात्मा श्रावक तथा तीन लाख आविकाएँ थीं। चारो ओर दिव्य धर्मचक्र घूमते थे। ओर, समबसरण में ऊपर दृष्टि तो डालो, अहा १ वहीं १६०० तो सर्वज्ञ-केवली धगवन्त विराज रहे हैं। एक साथ एक हजार छह सी अरिहंत प्रसालमाओं सिहत तीर्थंकर प्रभुक दर्गनो से कैसा महान हर्ष होता है। और मोक्ष की आराधना के प्रति कितना उद्घास जगाता है। धन्य जिनवेगव। धन्य आत्मवैधवा। ऐसे आद्यर्थकारी आत्मवैधवसहित वे इस्कीसवें तीर्थंकर प्रभु बाई हजार वर्ष तक इस भरतक्षेत्र में विचेर और बीतरागी धर्मोपदेश द्वारा लाखों जीवों का कत्याण किया।

इस प्रकार धर्मतीर्ध का प्रवंतन करते-करते प्रभु निमनाथ की आयु जब मात्र एक मास शेष रही तब वे सम्मेदशिखर पधारे और अनुक्रम से योगनिरोध करके, वैशाख कृष्णा चतुदर्शीकी रात्रि के अन्तिम प्रहर में सर्वधा निष्कर्म होकर, सिष्टपुरी में जाकर विराजमान हो गये। देवों और मनुष्यिन प्रभुकी मोक्षप्राप्तिका कल्याणक महोत्सव्य मनाया। उस अवसर पर अशारीर वैतन्य भावरूप मोक्षका (अर्थात सर्वथा शुष्ट आत्माकी अविंदय महिमा का) विक्तन कर करके अनेक जीव संसार से विरक्त हुए; किन्हीं ने सम्यव्यक्ति प्राप्त किया, कोई मुनि हुए तो कितनों ने केवलहान प्रगट किया और कुछ जीव तो प्रमुके सम्यक्ष मृति का प्राप्त कुछ मोक्षकी साधना का वह महामंगल-महोत्सव था। उस मोक्षकी स्मृति में कृत्रे भी उस मोक्षकी स्मृति में कृत्रे भी उस मोक्षक्ति (प्रमुक्त भी अर मोक्षभूमि 'विश्वषर' टूंक पर प्रभुक्तरणों की स्थापना करके पूजा की।-

नमिनाथ जिनसज की मित्रधर टूंक है जेह, मन-वच-तन कर पूज हैं शिखर सम्मेद यजेह।

अहो, हम जैसे भव्य जीवों के हितकारी मित्र ,हे भगवान निम्नाथ । आपके धर्मरथ में आरूड होकर हम शीच्र मोक्षपुरी में आ रहे हैं. . आपको नमस्कार हो।

[२१ वे तीर्थंकर नकिनाश भगवान का मंगल जीवन वरित्र पूर्ण हुआ]

#### 365 365 365 365

#### ११वें सकवर्ती जयसेन

२१वें निमनाथ तीर्थंकर के शासन में, कौशाम्बी नगरीमें अयसेन नामक चक्रवर्ती हुए; प्रत्येक तीर्थंकर चौवीसमें १२ चक्रवर्ती होते हैं, उनमें यह ११वें चक्रवर्ती था। वे उल्कापात देखकर वैराग्य को प्राप्त हुए और अपने ज्येष्ठ पुत्रको छह खण्डका राज्य देने की इच्छा प्रगट की किन्तु पुत्र भी वैरागी था; उसने राज्य लेनेसे इन्कार किया और पिता के साथ ही दीक्षा लेने को तैयार हो गया। चक्रवर्ती जयसेन ने वरदत्त केवली के निकट जिन दिक्षा ग्रहण की और समाधिमरण करके जयंत नामके अनुत्तर विमान में अहमिन्द्र हुए।



नेमिनाथ प्रभु परम विरागी सिद्धपुरी में सोहें, हुए पंचकल्याणक सुराष्ट्र में भविजन का मन मोहें। किया त्याग राजुल का प्रभुने, मुक्तिलगी अति प्यारी, हम जीवन आदर्श प्रभुजी, आनन्द-मंगलकारी।

पर्मरथ के चक्र की 'नेमि' (पुरी) समान बाईसवें तीर्थंकर श्री नेमिनाथस्वामी हमारे धर्मरथ को मोक्षपुरी में ग्रहेंबाओं। ग्रहुओं को बंधन से छुड़ाओंवाले प्रभु नेमिनाथ हमें भी भववंधनसे छुड़ाओं। पूर्ण आनन्दभाम में बिसाजमान प्रभु, हमें भी आनन्दधाम में स्थापित करो। जिन्होंने विवाह के समय ही वैराग्य धारण किया, राजुलदेवी को ससार से वित्तक करके मोक्षसाधना की प्रणा दी, स्वय मोक्षपुरीमें सिधादी पर भी हमारे हुद्दय में भी बिराजमान हैं, वे भगवान नेमिनाथ हमें भी अपने जैसा उत्तम मंगल-जीवन प्रदान करो। अहा, आत्मस्ताधनामय उनके बीतरागी जीवन का यह पुराण भव्य जीवों को विवयकवार्यों से छुड़ाकर आत्महित की प्रेरणा देनेवाला है। भव्य जीव भक्तिपुर्वक उसका अवण करो, पठन करो। पुराण द्वारा उन प्रभुके ज्ञान-वैरायमय पवित्र जीवन का चिन्तवन ही उनका स्तवन है; उस पवित्र जीवन का चिन्तवन और मानों है। भव्य सिंह भीत्र मुक्ति प्रमान से स्वान के मानकथ करता है और मुक्तिकी साधना में लगाता है।

### भगवान नेमिनाथ : पूर्वभव : चिन्तागति विद्याधर

वे भगवान नेमिनाथ पूर्व सातवें भवमें पुष्कर द्वीप में चिन्तागित नामके विधाधर थे; उनके दूसरे दो छोटे भाई थे-एक का नाम मनोगित और दूसरे का चपलगित था। अनेक विधाओं के साथ आकारणामी विद्या में भी वे तीनों भाई पांशत थे।

उस समय प्रीतिमती नामक एक राजकुमारी अति रूपवान और गतिविद्यामें महान कुशल थी;

उसनेअभिमानपूर्वक ऐसी प्रतिज्ञा की थी कि-गतिस्पर्धा में मुझे जो पराजित कर देगा उसीके साथ ही विवाह करूँगी। (उसकी योजनानुसार मेठ के शिखर से एक माला नीचे फेकी जाती, वह माला नीचे गिरने मे पूर्व, मेठ की तीन प्रदक्षिणा देकर झेल लेनी थीं।) उस स्पर्धा में कितने ही राजकुमार पराजित हो चुके थे। चिन्तागति जिद्यासर के दोनो भाई-मनोगति और चपलगति भी राजकुमारी पर मेहित होकर उससे विवाह करनेकी इच्छा से गये, परन्तु वे भी उस गतिसुद्ध में हास्कर तथा अपमानित होकर लीट

अपने भाईयों का अपमान देखकर चिन्तागतिने गतिशुष्ट में उस राजकुमारी को पराजित कर दिया और राजकुमारी उसे बरमाला पहिनाने को तैयार हुई, तब उसके माथ विवाह करने से इन्कार करते हुए चिन्तागतिने कहा कि-तुम मेरे छोटे शाइयों को माला पहिनाओ, क्योंकि वे तुमसे विवाह करने की इच्छा गढ़ने थे।

राजकुमारीने कहा-गतियुद्ध में आपने ही मुझे जीता है इसलिये मैं आपसे ही विवाह करूँगी, नहीं तो कुँवारी रहकर दीक्षा ग्रहण करूँगी। आपके सिवा समस्त पुरुष मुझे बन्धु समान हैं।

चिन्तागतिने कहा-मेरे छोटे भाइयोंने जिसके साथ विवाह करने की इच्छा की हो, उसके साथ मैं विवाह कर्फ वह मेरे लिये शांभास्पद नहीं है।-इम प्रकार चिन्तागति विद्यापदो (नेमिनाथ के जीवने) विवाह का इन्कार करने पर, अन्त मे राजकुमारी प्रीतिमती ने दीक्षा ले ली और आर्यिकावृत धारण किये।

[पुराणों में राजकुमारी प्रीतिमती का वर्णन यहीं तक आता है। उसके बाद अगले भवो मे उसका क्या हुआ तत्सम्बन्धी उद्धेख किसी पुराण मे नहीं मिलता। परन्तु अनुमान से ऐसा लगता है कि वह जीव कुछ भव धारण करे राजमती (राजुल) हुई हो, और नेमिनाथ के जीवने चिन्तागित के भवमे जिस प्रकार प्रीतिमती के साथ विवाह कार्त से इन्कार किया था, उसी प्रकार उन्हीं संस्कागे के बलसे, इस भवमें भी राजीमित से विवाह कार करके स्वयं थीएय प्राप्त किया हो और राजीमित को भी वैराग्य की प्रेरण दी हो। इसके अतिराक्त बीचके भवों मे वे नेमि-राजुल के जीव एक-दूसरे के साथ होने का कीई उद्धेख पराणों मे देखने को नहीं मिलता।]

चिन्तागति ने विधाह का इन्कार करने पर राजकुमारीने दीक्षा ग्रहण कर ली। उसका ऐसा पराक्रम देखकर अन्य अनेक जीव भी संसार से बिरक्त हो गये। चिन्तागति आदि तीनों राजकुमारों ने भी ससारसे बिरक्त होकर जिनदीक्षा धारण की और संयमपूर्वक देहत्याग करके तीनों भाई चीथे स्वर्ग मे देव हुए।

# भगवान नेमिनाथ : पाँचवाँ पूर्वभव : अपराजितकुमार

पिष्टम विदेहक्षेत्र में सीतोदा नदीके किनारे सिद्धपुर नामके सुन्दर नगरमें अर्हतृदास राजा राज्य करते थे। चौथे स्वर्ग से आयु पूर्ण होने पर वह देव (भूतकाल के चिन्तागति विद्याधर और भविष्यकाल के नेमिनाथ तीर्थंकर का जीव) अर्हतृदास राजा के कुैवररूप में अवतरित हुआ .उसका नाम अपराजित।

उनके महा भाग्योदय से एक बार उस नगरी में विमलवाहन तीर्थंकर का पदार्पण हुआ। राजा और प्रजा अल्पन्त हर्षपूर्वक प्रभुके दर्गनार्थ गये। प्रभुके उपदेश से धर्म प्रान्त करके महाराजा अहंत्दास संसार से बिरक हुए और पुत्र अपराजित कुमारको राज्य का भार सीपकर स्वयं जिनदीक्षा अंगीकार कर ली। अपराजित कुमारको प्रभुके उपदेश से कैनदिक की अपूर्व महिमा समझकर प्रजाविनी द्वारा मोह को छेदकर अपूर्व सम्यादर्गन प्रगट किया। और श्रावक के बत भी धारण किया। आहा, एक भावी तीर्थंकरों

(ब साव गाजा)

गोलकार्या से प्रतेषा किया।

महाराजा अपराजित धर्मपालनपर्वक राज्य का संचालन करते थे। एकबार उन्होंने सना कि-उनके पिताश्री अहंत मुनिराज को केवलज्ञान की प्राप्ति हुई है। उससे अत्यन्त हर्षित होकर वे अपने पिताश्री आहेत केव्यानी तथा विद्यालवाहर तीर्यंकर के दर्शनार्थ चले. प्रार्थ में जाते-जाते उन्होंने सना कि वे दोनों को कोक्स कथार गरी 🐩

-राजे: मोक्सगमन की बात सनकर अध्याजित राजा को आधात लगा. और तीव थकियाववश बिजा विचारे ऐसी प्रतिका कर ली कि-जब तक मध्ये उन भगवन्तों के दर्गन नहीं रोंको तल सक मैं अन्य-जल गाला जारी करूँगा। ओर एक भावी तीर्थंकरको भतकालीन तीर्थंकर के पत्यक्ष दर्शन की अधिलाचा जागत हुई। और परन्त क्या मोक्ष में गये हुए परमातमा लीटकर आयेंगे? हो. क्यो नहीं आयेंगे? क्या जानके बलमे साधक जीव सिद्ध भगवान को अण्डे



अवरमें नहीं उत्पाते ? तो इन धर्मातम भावी तीर्थंकर की भावना पूर्ण क्यों नहीं होगी ?

अप्राचित गता को अदिए होक्य कर भगवर्जी के ध्यान में हैठ गये। भगवर्जी के टार्वन किया आठ दिन निराहार बीत गये। आठ दिनके उपवास होनेपर पण्ययोग से एक देवने उनकी भक्ति से प्रभावित होकर अपनी विक्रिया द्वारा समवसरण जैसी दिव्यर ्य की: उसमें मानो तीर्धकर विमलवाहन तथा अर्हत केवली विराजते हों ऐसा दश्य बनाया। उस दिव्य दश्यमें भगवन्तों के दर्शन काके राजा अपराजितका चित्त अति प्रसन्न हुआ। अहा, आत्मार्थी जीवों के हृदयकी ऊर्मियाँ भी भिन्न प्रकारकी होती है। और एक हम्या प्रशान आशर्य यह भी देखों कि जिस भक्ति से स्वर्ग के देव प्रभावित हुए उससे भी सिष्दभगवन्तों को किंचित प्रसन्ता या राग जागत नहीं हुआ: वे तो वीतराग रूपसे अपने स्वरूप में ही स्थिर रहका सोक्षमें बैठे रहे। धन्य है जैन भगवन्तों की वीतरागता।।

वे राजा अपराजित धर्म भावना पूर्वक सिहपूरी का राज्य करते थे। एकबार जिनमन्दिर में दर्शन पुजन करके वे स्वाध्याय में लीन थे कि आकाशमार्गसे दो मनिवर पधारे। उन्हें देखकर राजा को महान आखर्य और अक्षय निधान की प्राप्ति जैसी प्रसन्ता हुई। विनय पूर्वक वन्द्रना करके उनका उपदेश भी सनाः फिर कहा-हे भगवन्तो! आपके दर्शन से मैं धन्य होगया! आपको देखकर मुझे हार्दिक प्रसंत्रता हो रही है और अंतरसे भात स्नेह उमड़ रहा है। मुझे ऐसा लग रहा है जैसे पहले आपको कहीं देखा हो और आप मेरे पूर्व परिचित भाता हो!

तब मनिराज बोले-हे राजन सनो। आपकी बात सत्य है: इस भवमै नहीं किन्तु पूर्वभवमें आपने हमें देखा है.. किस प्रकार ... सो सनो!

राजा अपराजित उत्सकता पूर्वक अपने पूर्वभव की बात सुनने लगे और मृनिराज कहने लगे-हे राजा! पूर्वभवमें आप चिन्तागति नामके विधाधर थे और हम दोनों मृनि आपके लघभाता (मनोगति तथा चपलगति) थे। प्रीतिमती राजकुमारी के निमित्त से वैराग्य प्राप्त करके हम तीनों भाइयों ने जिनदीक्षा ग्रहण कर ली और स्वर्ग में गये। वहाँ से हम दोनों पूर्वविदेह में विद्याधर राजकुमार के रूप में अवतरित हुए।

एकबार हम दोनों राजकुमार स्वयभू तीर्थंकर के समवसरण में गये .यहाँ हमने अपने तीनों के पूर्वभव की बात सुनी और वैराय प्राप्त करके जिनदीक्षा लेकर मुनि हो गये। पूर्वभव के स्नेह के कारण हमें वह जानने की इच्छा हुई कि हमारे ज्येष्ठ भ्राता चिन्तागित वर्तमान में कहाँ हैं? भगवान की वाणी से जाना कि-आप पश्चिम विदेह में अपराजित राजा के रूपमें अवतरित हुए हैं. यह जानकर हे राजा। पूर्वभव के स्नेहबरा हम यहाँ आये हैं। आपको जो भ्रात्वत स्नेह उसड़ रहा है उसका भी यहाँ कारण है। जीव नित्य होने से पूर्वभव के सस्कार भी अपना कार्य करते रहते हैं। हे बन्धु! पूर्वकर्म के उदय से प्राप्त भोगों को अपने दीर्थकाल तक भोगा है; अब उनसे विरक्त होओ; आपकी आयु मात्र एक साम श्रेष्ठ सते हैं हमलिये शीध आत्मकल्याण का विवाद करें।

अपने पूर्वभव के प्राता ऐसे उन दोनों मुनिवरों के श्रीमुख से अपने पूर्वभव की तथा आत्महित की बात सुनकर राजा अपराजित को गड़ी प्रसनता हुई और उन्होंने कहा-है भगवन्त! आप निर्प्रन्थ, निर्मोह होनेपर भी पूर्वभव के स्नेहदश आपने मुझ पर महान उपकार किया है, सबमुच आप मेरे सच्चे वितेषी वध हो।

पुनिराज ने परम वात्मल्यदृष्टि से कहा- हे राजन्। आप मात्र हमारे पूर्वभव के भाता ही नहीं किन्तु भावी तीर्थंकर हो, और पौचवें भवमें तुम भरतक्षेत्र के बाईसवे तीर्थंकर होकर मोक्ष प्राप्त करोगे। ऐसा उत्तम भविष्य कहकर तथा राजाको आशीर्वाद देकर वे दोनों मुनिवर पूर्व विदेहक्षेत्र की और विहार कर

पुनिवरों के श्रीमुख से अपने मोक्षको बात सुनकर राजा अपराजित को जो आनन्द हुआ उसका क्या कहना! मोक्षार्थी को मोक्षसे बढ़कर दूसरी वस्तु और क्या होगी? राजा का चित्त मोक्ष की साधना में तुन्यर हुआ; राजपाट छोड़कर उन्होंने जिनदीक्षा ग्रहण की, इतना ही नहीं, प्रायोगगामन नामक उन्होंच्छ सम्यास धारण करके एक महीने तक उत्तम आराधना की और समाधिमरणपूर्वक देह त्यागकर १६ वें अच्छात स्वर्ग में इन्ह हए।

अञ्चुत स्वर्ग के दिव्य कैभवों में उन धर्मात्मा इन्ह्रने बाईस सागरोपम के असंख्य वर्ग बिताये, पत्नु बहाँ भी वे बाह्य सुखों मे इतने ग्रुप्य नहीं हुए थे कि वैतन्यवैभव को भूल बादै! चैतन्य के अतीन्त्रिय सुख के सामक्ष इन्ह्रलोक के सुख भी उन्हें हुच्छ भासित होते थे, और मोक्ष सुख की साधना निसंतर चल रही थी। सच्चा अच्युतपद तो सिन्दपद है, -ऐसा जाननेवाले वे अच्युतेन्द्र आयु पूर्ण होने पर अच्युतस्वर्ग से च्युत होकर मुन्ध्यानोक मे अवतरित हुए।

## भगवान नेमिनाथ : तीसरा पूर्वभव : हस्तिनापुर में सुप्रतिष्ठ राजा

उस समय इस भरतक्षेत्र के हस्तिनापुर में राजा श्रीचन्द्र राज्य करते थे; अच्छुतेन्द्र का वह जीव उनके यशस्त्री पुत्रस्य में उत्पन्न हुआ, उसका नाम सुप्रतिष्ठ। वह राजकुमार युवावस्था को प्राप्त होने पर उसका राज्यपिषेक करके महाराजा श्रीचन्द्रने विनदीक्षा भारण की। राजधुतिष्ठ -वाय-नीतिनिपुण एव आत्मज्ञानी थे। उनकी राजी का नाम सुन्दा था। वे सदा किनेन्द्र देवकी पूजा करते और जैनपर्म की प्रतिष्ठा बहाते थे; उनके राज्यमें सर्वत्र धर्मात्माओं एव विद्वानों का सन्मान होता था; वे भक्तिपूर्वक मुनिवरों की सेवा करते थे। एकबार यशीभर पुनिराज को आहारदान दिया, उस समय देवों ने प्रसन्न होकर उनके औगन में दुर्गुभिनाद, राज्यृष्टि आदि पंचाहर्य प्रगट किये थे। इस प्रकार उन्होंने दीर्घकाल तक हस्तिनापुर के राज्य का उपभोग किया। एक दिन वे राजा सुप्रतिष्ठ चौदनी राजि में महत्न की छत पर खड़े आकाश की शोधा निहार रहे थे और विचारते थे कि-जिस प्रकार असंख्य तारा मण्डलों से जगमगाता हुआ यह स्वच्छ आकाश शोधायमान है उसी प्रकार असंख्य आत्मगुणों के आनन्दकारी प्रकाश से मेरा यह चैतन्यगगन सुशोधित है...वह शोधा अंतरके स्वानुधुतिकप अतीन्द्रिय चसुओं से हृष्टिगोचर होती है। राजा सुप्रतिष्ठ ऐसा



[भगवान नेमिनाथ पूर्वभव में सुप्रतिष्ठ राजा हैं, खिरते हुए तारे को देखकर वैराग्य प्राप्त करते हैं]

अचानक खररू ...ध्विन के साथ प्रकाश की तेज रेखा दिखायी है। क्या हुआ ? आकाश से उत्कापत हुआ, एक विशाल तारा खिर गया। वह देखते ही राजा की विचारधारा में भी मानों चमक हुई. .उनका चित्त संसार की अस्थिरता देखकर विरक्त हुआ और वे विचारने लगे कि-गगन से यह तारा तो खिर गया, परतु मेरा चैतन्यगगन इतना धुन है कि उसमें से निजगुण का एक भी तारा कभी खिरता नहीं है; इसलिय अनन्त गुणों के शाखत कैमव से भएए मेरा आत्मा ही मुझे शरणभूत है, इस संसार में अन्य कोई संयोग स्थिर या शरणभूत नहीं है। इस एकार वैराय प्राप्त करने उन राजा सुप्रतिष्ठने सुमंदर जिनराजके समक्ष विनदीक्षा धारण कर ली।

त्तत्रवधारी वे सुप्रतिष्ठ मुनिराज आत्मध्यानपूर्वक परिणामिक्शुद्धि करने लगे; उनको बारह अग का ज्ञान उदित हुआ और दर्शनिक्शुद्धि आदि १६ उत्तम भावनाओं द्वारा तीर्थंकर प्रकृति का बंध किया। अब, एक भव पश्चात् तीर्थंकर होकर मोझ प्राप्त करना निश्चित हो गया। अंत समय में एक मास का संक्षेत्रना व्रत पारण करके उन्होंने समाधिमएण किया और अयन्त नामक अनतर विमान में एकामिक हरा।

सिद्धपद के समीपस्थ ऐसी उस अहमिन्द्र पथार्थ में अपने चरितनाथक नेमिनाथ ३३ सगार के असंख्य क्यों तक हि। वहाँ वे निराकुत्त दिन्य सुखका अनुभव करते थे; यद्यपि उनके पास आत्मजनित तथा पुण्यजनित-ऐसे दोनों प्रकारके उत्तम सुख थे, तथापि उनमें आत्मजनित सुखों को ही वे उपादेय मानते थे, पुण्यजनित सुखों को तुच्छ एवं क्षणभंगुर जानते थे, अर्थात् वास्तवमें उन्हें दुःख ही समझते थे। क्योंकि- 'पन्युक्त, बाधारहित, खंडित, बंधकारण विषम छे; ज इन्द्रियोधी लब्ध ते सख्य ए रीते दुःखज खरे।'

से महात्मा जानते थे कि-स्वर्गलोक के इस पुण्य के बीच में सदा रहनेवाला नहीं हैं, परन्तु अपने आत्मसुखके माथ तो मैं मदा तन्मयरूप से रहूँगा। ऐसे भैदविज्ञान के कारण वे महात्मा स्वर्गलोक के बाह्यसुखों में लीन नहीं हुए और पूर्व के पुण्यकर्मों की भी निर्जरा करके मोक्ष साधना की ओर आगे कहे हैं।

[यहाँ एक विषयकी ओर पाठकों का ध्यान आकर्षित करते हैं कि-नैमिनाथ प्रभुके इन अहमिन्द्रादि भवों में गजीमति का जीव उनके स्थार नहीं रहा है; क्योंकि को अनुतरिक्षमान में उत्पन्न हो, वह सम्यष्टुष्टि एव एकावतारी होता है और उसे भविष्य में कभी सीपर्याय नहीं होती। राजीमित का जीव यदि स्वर्गमें हो तब भी तत्पक्षात् नीमिनाथ के भव में साथ रहने के लिये उसे बीच में अनेक भव धारण करने पड़ेगे। पत्तु उनका उद्वेख कही देखने को नहीं मिसता।}

इस प्रकार मोक्षसाधना में आगे बहुते-बढ़ते उन अहमिन्द्र का भरतक्षेत्र में तीर्थंकरूप में अवतरित होने का समय निकट आ गया था। वे अवतार लें उसके पूर्व जिनके यहाँ वे अवतरित होनेवाले हैं उन महाराजा समुद्रविजय की कंगपरम्परा का परिचय करे ले।

## [हरिवश: नेमिप्रभू की वंशपरम्परा का परिचय]

हरिवंश की परम्पन में सिंहकेतु, शूरमेन आदि अनेक मोक्षगामी राजा हुए। शूरसेन के पौच अधकवृष्टि शौरीपुर (सूर्वपुर) में राज्य करते थे।

अंत समसे छोटे वसकृत्या (श्रीकृष्ण के पता), इस प्रकार श्रीकृष्ण तथा नेमिकृमार चचेरे भाई हए।

उन दस पुत्रों के अतिरिक्त राजा अधकवृष्टि के कुन्ती और माद्री नाम की दो पुत्रियाँ थीं, -उनके पत्र पाण्डव। इस प्रकार नेमि-कष्ण और पाण्डव मामा-चुआ के भाई थे।

अध्यक्षकृष्टि के छोटे भाई नस्वृष्टि, वे मथुरा में राज्य करते थे, उनका पुत्र "तेन. और उन उग्रसेन का पुत्र कस।

इतने सम्बन्धोंका उठ्ठेख आगे चलकर यह कथा समझने मे उपयोगी होगा।

## अधकवृष्टि (श्रीकृष्ण तथा नेमिकुमार के दादा) के पूर्वभव

एक बार शौरीपुर नगरी में एक मुनिसज पधारे। उन्हें केवलङ्कान हुआ। उनके निकट धर्मीपदेश तथा अपने पूर्वभव सुनकर राजा अधकवृष्टि वैसम्य को प्राप्त हुए।

पूर्वभव मे वे अधकवृष्टि अयोच्या में स्ट्रदत्त ब्राह्मण थे। उनके नित्र सुरेन्द्रसेठ कुबेरसमान सम्पत्तिवान तथा जैनपर्म के परमभक्त थे। जिनपूजादि कार्यों में वे प्रतिदिन दस स्वर्णपुद्राएँ, अष्टमी को बीस तथा चतुर्दशी को चालीस स्वर्णपुद्राएँ उन्हें करते थे। एक बार सुरेन्द्रसेठ को बारह वर्ष तक परदेश जान पड़ा, तब अपने नित्र स्ट्रदत्त पर विश्वास रखकर उन्हें जिन मन्दिर के पूजनादि कार्यों के लिये बहुतसी स्वर्णपुद्राएँ दी। परन्तु स्ट्रदत्त ने वह धन पूजादिकार्यों के बदले जुआ आदि पाप कार्यों में छर्ष कर दिया। इस प्रकार विश्वासपात करके धर्म का इब्य पापकार्यों में क्यर करना आदि महापार्यकार सेक स्वर्ण कर जीव कितनी ही बार नरक में गया और तींब्र दु:ख सहन किये। (बंधुओं। धर्मकी विराधना

के महापाप का फल जानकर स्वप्न में भी कभी धर्म की किंचित् भी विराधना नहीं करना; तन-मन-धनसे भक्तियांक धर्मकी मेवा करना।)

पहात् संसार में भटकता हुआ वह रुद्रवह का (नेमिनाध के दादा का) जीव हस्तिनापुरी में अति निर्धन मनुष्य हुआ। वह महारोगिष्ठ, दुर्ग-घयुक्त तथा कुरुप था; पर-पर भटककर भीख मींगनेपर भी उसका पेट नहीं भरता था। माले नरफ कैसा होता है वह पापी जीवो को प्रत्यक्ष दिखाने के लिये ही कर्मों ने उसे मनुष्यलोक में भेजा था। ऐसा होने पर भी, उमकी मोक्षकी कालनार्थ्य निकट आने की वियाग होने से उसके अलुकूल एक प्रसग बना।

एक जैन मुनिराज आहार के लिये उस नगरी में पथारे। दांद्र रुद्रदत भी उनके पीछे-पीछे बलने लगा। श्रावकों ने मुनिराज को भक्तिपूर्वक आहारदान दिया और पश्चात् उनके साथ आये हुए उस दिद्र ब्राह्मण को भी भरपेट भोजन कराया। 'ओर, जीवन में एक क्षणभर मुनिराज के साथ रहने से मुझे इतना अच्छा भोजन प्राप्त हुआ, तो अब क्यों न सदा उनके साथ रहूँ-जिनसे मेरा दिद्र दूर हो जाय?'-ऐसा सोचकर वह मुनि के साथ वन में गया और प्रार्थना की कि-ते स्वामी! मुझे भी अपने साथ रिखये।

मुनिराज ने उसे निकट भव्य जानकर जैन साधु की दीक्षा दी। अन्य मुनियों के साथ रहकर बह भी संयम, तप एवं शास्त्राच्यास करने लगा। अहा, जैनधमें तो उदार है, उसकी उपासना का फल महान है, पूर्वकालीन महापापों को एक क्षण में धो देता है। ऐमें जिनधमंत्री आराधना करके उम स्ट्रदसके जीवने पूर्वभवकी विशाधना के समस्त पाप धो डाल और समाधिमरण करके वह ग्रैवयकमें असमिन्द्र हुआ. वहीं से अक्तर इस शीरीपुर में अंधकवृष्टि राजा हुआ है। इस प्रकार पूर्वभव बतलाकर उन केवली भगवानने कहा- हे राजन् भे में हु तुम्हे पूर्वभवमें दीक्षा देनेवाला मुनि था, तुम चरमशरीरी हो और बाइसर्वे तीर्थकर नैमिनाथ का जीव तुम्हों पैत्रस्य में अवतरित होगा।

यह मुनकर नेमिप्रभुक्ते दादाने कहा- है देव! पूर्वभवमें आप मुझे धर्म प्राप्त करानेवाले उपकारी गुरु थे और वर्तमान मे भी परमगुरु के रूप मे उपदेश देकर आपने मेरा कल्याण किया है। ओर, कहीं वे बारम्बार नरक के दुःख! और कहीं अहमिन्द्र पद! दोनों मे मैं अकेला था और अब मोक्ष में भी अकेला ही जाउँगा। -इस प्रकार वैराग्यसहित दीक्षा लेकर उन्होंने मोक्ष प्राप्त किया।

जन्म-मरण ऐक ज करे, सुख-दुःख वेदे ऐक; नर्करामन पण ऐकलो, मोझ जाय जीव ऐक। जो जीव तुं छे ऐकलो, तो तज सौ परभाव; आत्मा ध्यावो ज्ञानमय, शीघ्र मोक्षसुख पाम।

उन राजा अधकवृष्टि के दस पुत्रों में से समुद्रविजय आदि नौ पुत्र तो पूर्वभव में भाई ही थे और दीक्षा लेकर मुनि हुए थे; वे स्वर्गमें जाकर पुन. यहाँ अवतरित हुए है। दसवे पुत्र वसुराज (श्रीकृष्ण के पिता) वह पूर्वभव में निन्दिसेन नामक निर्भन मनुष्य था और दु.खोंसे व्याकुल होकर आत्महत्या का विचार कर रहा था, उस समय शंख और निर्नामक (जो कि श्रीकृष्ण तथा बल्मप्रद्रेक जीव है) -दो मुनिराजों ने उसे देखा; उस निन्दिसेन को निकटभव्य जानकर तथा अगले भव में यह हमारे पिता होनेवाले हैं-ऐसा ज्ञान करके उन मुनियों ने उसे आत्महत्या करने से रोका और धर्म का स्वरूप समझाकर जिनदीक्षा दी। वे निन्दिसेनमृति वैयावृत्य तम में प्रसिद्ध थे; उनको अनेक लिक्स्यों प्रगट हुई थीं, जिनसे वैयावृत्य के लिखे उपयोगी औषधादि पदार्थ उन्हें स्वयमेव प्राप्त हो जते थे। इन्द्रसभा में भी उनके वैयावृत्य की प्रशंसा होती थी। अहो, जैन जासन में धर्मात्मा के वैयाकृत्य की अपार महिमा है। जो मनुष्य समर्थ होनेपर भी आपत्तिकालमे धर्मात्मा की उपेक्षा करता है और वैयाकृत्य द्वारा उनका कष्ट दूर करनेका प्रयत्न नहीं करता उसका चिक्त करोप है. उसे धर्म की रुचि नहीं है।

निर्दिसन मुनिराज को धर्मका परम वात्सत्य था, वे मुनियों की परमसेवा करते थे; परन्तु वे एक भूल कर बैठे-वे दुर्गन्धित गरीर से उनत होकर मुनि हुए थे; उस शत्य के कारण वे ऐसा निर्दान कर बैठे कि- 'धर्म के प्रताप से भविष्य से मुझे अति सुन्दर-रूपवान गरीर प्राप्त हों, -स्सिलये स्वर्ग में जाकर किर वह जीव अधकवृष्टि का सबसे छोटा पुत्र वसुराज हुआ है; उसका रूप अतिसुन्दर है। श्रीकारण जीर बनभट पर्मी के पत्र होंगे।

समुद्रविजय का राज्याभिषेक करके महाराजा अधकवृष्टि तो मुनि होकर पोक्षगामी हुए। कहीं सातवे नरक के घोर दू ख और कहीं मोझ का परममुख! चैतन्य में कोई अचिंत्य मक्ति (परमात्मशक्ति) है कि जिसकी उपासना से स्वय परमात्मा हो जाता है। जो कभी सातवे नरक का जीव था वहीं जैनधर्मक सेवन से चैतन्यकी आराधना के प्रताप से परमात्मा बन जाता है। ऐसे प्रतापवन्त जैन धर्म का है भववींचों! तम भनिकारित सेवन करो।

अब, महाराजा समुद्रविजय शौरीपुर के राज्य का संचालन करने लगे। उनका सबसे छोटा (दसवी) भाई वसुकुमार अति रुपवान था, वह जब नगर में पूमने निकसता तब नगर की दिखीं उसके सुन्दर रुपपर मोहित हो जाती और गृहकार्य भूल जाती थी. और, अपने बच्चों की मी निराधार छोड़कर वे वसुकुमार को देखने वीइती थीं। नगरजनेने यह आपत्ति महाराजा ममुद्रविजय के समक्ष प्रगट की, जिससे महाराजा ने उसे युक्तिपूर्वक राजमहत्तमे ही रोककर नगर में जाना बन्द करा दिखा। एक बार द्वारणनि जब उसे महत्त से बाहर जाने को रोका तब उसे पता चला कि-और, मुझे तो नजरकैद की भीति राजमहत्त में बन्द कर दिया गया है। इससे दुखी होकर वह नगर छोड़कर चला गया और छल-कपट से ऐसी अफब्राह फैलायी कि-वह स्वयं विता में जल मरा हो।

**१धर** वसुकुमार के वियोग से समुद्रविजय आदि अत्यन्त दुःखी हुए, परन्तु निर्मित्तज्ञानियों ने कहा कि-वह कुमार जीवित है और अमुक वर्ष पक्षात् आपसे उसका मिलाप होगा।

कुमार बसुदेव मगभ देशमें राजगृही गया, वहाँ से एक विद्याभर उसे विजयार्द्ध पर्वत पर ले गया, फिर वह चम्पापुर गया। उसे जगह जगह राजकत्याओंसिहेत अनेक प्रकार के वैभव की प्राप्ति हुई। अन्त में वह रोहिणी के स्वयंवर में गुप्तेवा में पहुँचा और रोहिणीने उसे वरमाला पहिनायी! . प्रस्तिये वहाँ स्वयंवर में आये हुए राजा अपमानित होकर लड़ने लगे, परन्तु वसुकुमार को कोई जीत नहीं राजा। अन्त में राजा समुद्रविजय लड़ने के लिये तैयार हुए; उन्हें देखकर वसुदेवने उनके चरणों में एक बाण फेंका। अन्त सण के साथ एक चिड्डी थी, जिसमें लिखा था कि- 'हे पून्यवर! आपका छोटा भाई वसुकुमार आपके करणों में नमस्कार करता हैं।'

वह चिड्डी पढ़ते ही, -अहा, मेरा भाई जीवित है और आज मुझे उसका मिलाप हुआ-ऐसे महान हर्षपूर्वक समुद्रमहाराजा शस्त्र डालकर अपने भाई से भेट पड़े। सबने आनन्दपूर्वक शीरीपुर में प्रवेश किया। कुछ समय पद्यात्-पहले जिनका कथनकर चुके हैं-शंखमुनि का जीव स्वर्ण से आकर वसुकुमार की रानी रोहिणी की कुकिसे पुत्रस्प में अवतरित हुआ। ज्योतिषियों ने कहा कि-यह पुत्र नौवी बलभद्र होगा।

अभी बाईसवें तीर्थंकर नेमिनाथ का अवतार नहीं हुआ, उससे पूर्व उनके कल-वंश का परिचय

चल रहा है। जब मौरीपुर में राजा समुद्रविजय राज्य करते थे तब मधुरा में राजा कंस राज्य करता था। वह कंसका जीव पूर्वभवमें विसेष्ठ नामका बाबा था; परन्तु जैनमुनियों के उपदेश से धर्म प्राप्त करके वह जैन साधु हो गया था और एक-एक महीने के उपवास करता था। तब मधुरा के राजा उग्रसेन ने अविचारी-भक्तिसे ऐसी आजा की कि इन मुनि को मासोपचास का पारणा मैं ही कराउँना, वृसरा कोई न कराये।

परन्तु मुनिराज अब पारणे हेतु नगर में पधारे तब राजमहरू में हस्ती, अग्नि आदि उपद्रव होने से राजा उग्रसेन उन्हें पारणा नहीं करा सके। इस प्रकार मासोपवासी वसिष्ठ मुनि को पारणा किये बिना तीन बार लीटे। जब उन्हें पता चला कि उग्रसेन की आज्ञा कि कारण ही ऐसा हो रहा है, तब उनके मन में राजा के प्रति वैरभाव जागृत हो उठा, और विवेक को चूककर तथा धर्मप्रष्ट होकर वे ऐसा निवान क्या (क्षुत संकल्प) कर बैठे कि-मैं अपने तप के प्रभाव से अगले भव में इस उग्रसेन राजा का पुत्र होकर इसका राज्य छीन लूँ और इसे कारागृह में हालूँ। बस, हो चुका। वैरभाव से वह जीव उनमें पुण्य को वेच बैठा और मस्कर मधुरा नगरी में उग्रसेन राजा का पुत्र हुआ, उसका नाम कंस। उसके अशुभ लक्षण देखकर राजा उग्रसेन ने उसे मधुरा से निकाल दिया; वह फिरते-फिरते शीरीपुर में आया और राजकमार वसदेव का चाकर वनकर रहने लगा।

[उन वसुदेव के पुत्र श्रीकृष्ण जो कि अर्धचक्रवर्ती होनेवात है-उनके जन्म की कथा अब पढ़ोगे। नेमिनाथ तीर्थंकर का अवतार श्रीकृष्ण जन्म के पश्चात् होगा।]

### श्रीकष्ण के जन्म की कथा

जिस समय की यह कथा है उस समय भारत में २१ वे तीर्थंकर का शासन चल रहा था; और राजगृती नगरी में राजा जरासंघ राज्य करता था; वह अर्धचक्रकर्ती (प्रतिवासुदेव) था; उसके शख-भण्डारमें सुदर्शन वक्र उत्पन्न हुआ था। उसने तीनों खण्ड के लागभग सभी राजाओं को जीत लिया था। परनु अभी सिंहरथ राजा को जीतना शेष था। कुमार वसुदेवने युक्तिपूर्वक उस सिंहरथ राजा को जीत लिया और बन्दी बनाकर अभने सेवक कस द्वारा राजा जरासंघ को सौंप दिया। इससे प्रतन्न होकर करासंघ ने अपनी पुत्री (जीवयशा) तथा आधा राज्य वसुदेव को देना चाहा; परन्तु वसुदेवने स्थयं यह न लेकर कंस को दिलवाया। राज्य पाकर कंसने जब जाना कि स्वयं मधुरा का राजकुमार है और पिता उग्रसेन ने वचपन से ही उसका परित्याग कर दिया था. नता उसके पूर्वभव के देर के सरकार जाग उठे; उसने में अध्यक्त पिता उग्रसेन को बन्दी बनाकर द्वार के अपर कारगृह में डाल दिया और मधुरा के राज्य पर अधिकार कर लिया। (पूर्व वसिष्ठ पुनि के भव में कंस के जीव ने जो पापनिदान बंध किया था, उसका यह फल आया।)

पश्चात् राजा कंसने अपने उपकारी बसुदेव को मथुरा श्रुलाकर उनका सन्मान किया और अपनी बहिन देवकी का विवाद उनसे कर दिया। एक बार राजा कंस के महल में (उनके भाई) अतिमुक्तक मुनि आहार लेने आये; तब कंस की रानी जीवव्यशने उन मुनि की तथा उनकी बहिन देवकी की हैंसी उद्धावर अनादर किया। इससे क्रोभावेश में वे मुन वचनुप्ति भूल गये और उनसे भविष्यवाणी हो गई कि हे जीवयशा। तू अभिमान के कारण जिसकी हैसी उड़ा रही है उस देवकी बहिन का पुत्र ही तेर पति तथा पिता का (कंस और जरासंघ का) धात करेगा।

मुनि द्वारा की गई भविष्यवाणी का जब राजा कंस को पता सला तब वह भवभीत हो गया,

और 'देवकी बहिन के पुत्रों को जन्मते ही मार डालना'-ऐसे दुष्ट आशय से उसने बहिन देवकी को अपने पर ही रखने का वचन वसुदेव से ले लिया।

अभी तक देवकी को किसी सतान की प्राप्ति नहीं हुई थी; उन्हीं दिनों वे अतिमुक्तक मुनि पुन: मथुरानगरी में पधारे। देवकी ने उनसे विनयपूर्वक पूछा-हे स्वामी। हमें दीक्षा का अवसर कब प्राप्त होगा? (यह पुनि देवकी के भाई ही थे।)

मुनिराजने कहा- हे बहिन! तुझे पुत्रप्राप्तिकी इच्छा है, फिर भी तू मायाचार से दीक्षा की बात किसानिये पूछती है? सुन, तुझे अनेक उत्तम पुत्र होंगे, उनमें से छह पुत्रों का तो अन्य स्थानपर लालन-पानन होगा, और वे बड़े होकर दीक्षा लेकर मोक्ष प्राप्त करेंगे। सातवी पुत्र चक्रबर्ती-वासुदेव होकर पाव्यीका ग्राज्य करेगा।-यह सुनकर देवकी का मन बहुत सन्तृष्ट हुआ।

तत्पश्चात् देवकी के तीन बार युगल-पुत्र हुए, पुण्यप्रभावसी उन छहाँ बरमग्रगरिरी पुत्रों की एक देवने रक्षा की और उनके स्थानपर दूसरे मृतपुत्र रख दिये। कंस समझा कि देवकी के पुत्र मरे हुए ही अवतरित हुए हैं, तथापि दुष्टभाव के कारण उसने उन नवजात शिशुओं को पत्थर पर पछाड़कर उनका मस्तक फोइ दिया। रि ससार देखों तो सही बैरभाव की पराकाद्वा। छोटे-से बालक वे भी अपनी ही बिहन के पुत्र-उन्हें कम ने कितनी क्रूरता से पत्थर पर पछाड़ा। परन्तु जिन का पुष्य जीवित हो उन्हें कीन मार सकता है?

उन छह पुत्रों के पश्चात् देवकी को सातवे पुत्रका गर्भधारण हुआ। इस बार निर्नामक धुनिका जीव (जो धोगों का पापनिदान करके स्वर्ग में गये था वह) देवकी के गर्भ में आया और देवकी ने सातवें महीने में पुत्र को जन्म दिया-वह थे श्रीकृष्ण। (इस प्रकार पूर्वभवके शख तथा निर्नामक-दोनों मुनि यहाँ बलदेव एवं वासुदेव के रूप में अवतरित हुए!)

मधुरा में श्रीकृष्ण का जन्म होते ही उनके पिता वसुदेव तथा ज्येष्ठ भ्राता (रोहिणी के वृत्र) बलभद्र उन्हें गुप्तरुप से गोकुलामें नन्द गोप के पर ले गये। मार्ग के अभेरे में श्रीकृष्ण के पुण्यप्रभाव से एक देवने दीपक द्वारा मार्गदर्शन किया, नगर के द्वार अपने आग खुल गये और यमुनानदीका प्रवाह भी अपने आग यम गया; नदीने दो भागों में विभाजित होकर उसपार जोने का मार्ग बना दिया। अहा, पुण्यप्रभाव क्या-क्या नहीं करता ? (वह संसार की तो सब सामग्री देता है, परन्तु एक मोक्ष प्राप्त नहीं करा सकता, इसलिये मोक्षार्थी जीव उस पुण्य की शरण नहीं लेते।)

श्रीकृष्ण को लेकर जब वसुदेव और बलभद्र गोकुल जा रहे थे तब नन्द गोप एक मृत पुत्री को लेकर मार्ग मे आते हुए मिले: बलभद्र ने बालकृष्ण को उन्हें सींप दिया और मृतपुत्री को लेकर ऐसा प्रचारित किया कि देवकी ने मृतपुत्री को जन्म दिया है। इस प्रकार राजा कंस को श्रीकृष्ण के अवतार की खबर नहीं हुई। इधर नन्दगोप की पत्नी यशोदा अत्यन्त स्नेहपूर्वक उनका लालन-पालन करने लगीं। कृष्ण ज्यों-च्यों बहे हो रहे थे त्यों-त्यों मधुरा में उपद्रव बढ़ रहे थे। इसी से अनुमान लगाकर ज्योतिषियों ने राजा कस को कहा कि-आपका महान शत्र कहीं उत्यन्त्र हो चुका है।

यह सुनकर कंस चिन्ता में पड़ गया; उसने शतुको ढूंड़ने और मास्ते के अनेक उपाय किये, पूर्वमव के मित्र हलके देवों की भी सहायता ली, पप्त्तु श्रीकृष्ण के पुण्ययोग से उन्हें कोई कुछ नहीं कर सका, उन्हें, उनका प्रभाव बढ़ने लगा। इसमें कोई आखर्य नहीं है, क्योंकि धर्मात्माओं के पुण्य के समक्ष देवों की गिक भी निष्क्रिय हो जाती है और देव भी उनके सहायक हो जाते हैं। अन्त में एक मह्मुपुष्य में छोटे-से श्रीकृष्ण ने बड़े विशाल कंस का (जो कि उनका मामा होता था) संहार कर दिया; उसके पिता राजा उप्रसेन को तथा पद्मावती रानी को कारागृह से मुक्त करके उन्हें मथुरा का राज्य सींप दिया; और श्रीकृष्ण तथा बलभद्र आदि सबने परिवार सहित आनन्दपूर्वक अपनी राजधानी शौरीपुर में प्रवेश किया। उनके आगमन से महाराजा समुद्रविषय आदि सब अति हर्षित हए।

अब इधर, कंम की मृत्यु के पक्षात् उसकी रानी कीवयशा राजगृही में अपने पिता जरासप्य के पास गई और कस के मरण की बात सुनावी। यह सुनकर राजा जरासप्य श्रीकृष्ण आदि समस्त यादवों पर बड़ा क्रोधित हुआ और उन्हें जीतने के लिये अपने पुत्रों को भेजा। सैकड़ो बार युद्ध हुआ। अन्त में, महाराजा समुद्रविजय आदि यादवों ने विचार की- राजा जरासप महा बलवान है, वह वहीं शान्ति से नहीं रहने देगा; श्रीकृष्ण अभी छोटे हैं; 'देसा सोचकर उन्होंने शीरीपुर-मधुरा को छोड़ दिया और सीराष्ट्र देश में आकर समुद्र तट पर निवास करने लोग।

(हरिवम पुराण में नेमिनाथ का जन्म शौरीपुर में होने के पश्चात् यादव सौराष्ट्र में आये-ऐसा उद्घेख है परन्तु तीर्थंकरका जन्म होने के पश्चात् किसी के भय से राज्य छोड़कर भागना पड़े यह बात ठीक नहीं लगती। तीर्थंकर के प्रभाव से तो शत्रु भी आश्रित हो जाते हैं, इसलिये नेमिनाथ तीर्थंकर का जन्म द्वारिका नगरी में होना ही उचित प्रतीत होता है।

### दारिकानगरी की रचना और नेमिनाथ का अवतार

यादव जब सौराष्ट्र में समुद्र किनारे रहने आये, तब श्रीकृष्ण एवं भावी तीर्थंकर नेमिनाथ के पुण्यप्रताप से कुबेरदेवने समुद्र के बीर्चोंबीच बारह योजन की अतिसुन्दर द्वारामती नगरी की रचना की। जहीं तीर्थंकर का अवतार होना है और जिसकी रचना देवोंने की है उस नगरी की शोभा का क्या कहना? महाराजा समुद्रविजय, बसुदेव, बतभद्र हाथ श्रीकृष्ण सिक्त समस्त यादवों ने उस नगरी में मगल प्रदेश किया और सुख्युवंक, बहने लगे। उस द्वारिका पुरी के बीच रचनंबिहत एक हजार शिखरों से शोभायमान भव्य किन मन्दिर था; उसमें सर्व नगराज अरिहरदेव के दर्शन-पूजन एवं धर्मसाधन करते थे। वह नगरी इन्हरुरी के समान सुशोभित थी। इतने में एक आश्चर्यकारी घटना हुई।

राजमहल के प्रांगण में प्रतिदित करोड़ों रत्नों की बृष्टि होने लगी और स्वर्गलोक की कुमारिका देवियाँ द्वारिका में आकर शिवादेवी की सेवा करने लगीं। हे पाठक! इन सब उत्तम चिन्हों से तुझे जानकर आनन्द होगा, कि-अपने सीराष्ट्र देश में एक तीर्यंकर के आगामन की तैयारी हो रही है। अपने वारिकायक भगावान नेमिनाथ की-जो कि अहमिन्द्र पर्याय में विरावते हैं-आयु जब छह गास शेष रही तब यह मंगलिक घटनाएँ प्रारम्भ हुईं। महारानी शिवादेवी के आनन्द का पार नहीं है, उन्हे जैन पर्या की प्रभावना करने तथा सर्व बीवों की द्वारा पालने के उत्तम भाव नाग रहे हैं और विश्वादित बढ़ती जा रही है। छह मास पखाल कार्तिक शुक्का बढ़ी के मगल दिवस की पिछली रात्रि में माना शिवादेवीने सिह, गब्द, सूर्य, चन्द्र रगीन रत्नों की रात्रि आदि १६ उत्तम स्वप्त देखे। ठीक उसी समय स्वर्गलोक से बाईसवें तीर्यंकर का जीव उनकी कुक्ति में अवतरित हुआ। शिवादेवी माना 'रत्नकुक्तिपारिणी' वनी। धन्य हुई शिवादेवी और धन्य हुआ सीराष्ट्र! माताजी ने राजसभा में जावेन महाराजा समुद्रविजय से स्वप्तों की बात करी; तब महाराजा बोले-हे देवी! यह मंगलस्वन ऐसा सूचित करते हैं कि-धाईसवे तीर्यंकर का बीव तुम्हारी कोछ में अवतरित हुआ है। 'अहा, मैं तीर्यंकर की माता.' ऐसा जावकर शिवादेवी को ऐसा हर्ष हुआ मानों तीर्यंकर उसी समय उनकी गोद में खेल रहे हो! उसी समय स्वरित हारिका आकर इन्हम्हानीन तीर्यंकर के माता-िरात का सम्मान किया...और इस्त्रकार गर्भकरवाणक का

मंगल-महोत्सव करके तीर्थंकर-आत्मा की अपार महिमा बगत में प्रसिद्ध की।

इन्हंकी आज्ञासे भवनवासी देवियाँ जिनमाताको सेवा करती थाँ; विविध प्रकार की चर्चा द्वारा उन्हें प्रसन्न रखती थाँ और बाल तीर्थंकर के जन्म की प्रतीक्षा करती थाँ। नी मास आनन्दपूर्वक बीत गये। आवण गुष्का वहीं के दिन द्वारिका पूरी में बावीस वें तीर्थंकर का जन्म हुआ। अका, द्वारिका आनन्दस्य प्रकाश से जगमगा उठी। प्रभुक रातर से स्वारा के बावे अपने आप बच उठे, इन्हों के आसन भी डील उठे; समस्त देव लोक में खबर फैल गई कि द्वारिका नगरी में भरतक्षेत्र के बाइसवें तीर्थंकर का अवतार हुआ है। इन्हें सुरूत प्रभुका जन्मोस्सव मानो हेतु देवों सहित द्वारिका में आ पहुँचे। समुद्र के बीच मानो नृतन इन्हों कि तर दाना हो गई। अद्भुत ऐरावत हाथीपर उस से भी अद्भुत बाल-तीर्थंकर को विराजमान करके प्रभु की शोभायात्रा को इन्हें विदेह के बीच स्थित मेह पर्वतपर ले गये। वहाँ कमोड़ों देवी वाठों के स्वर मे इन्हेंन प्रभुका अभिवेक किया। प्रभु के दिव्य रूप को एक हजार नेत्रों से निहारने पर भी इन्हें को मानो तृति नहीं हो रही थी. हजार हाथ उछाल-उछालकर वह इन्हाणी सहित्र भक्ति से नाव रहा था।

१००८ कलशांसे अभिषेक के पहात् इन्हरे १००८ नामों द्वारा बालतीर्थंकर की स्तुति की और यह प्रभु धर्मंहपी रथ के चक्रकी 'नेमि' (धुरी) समान हैं-ऐसा समझकर उनका नाम 'नेमिनाय' रखा। उन दिगम्बर बालग्रभु को इन्ह्रानी ने दिख्य बब्बेंसि सजाया तिलक किया और सम्यक्त्व से स्वयं अलंकृत प्रभु का दिख्य अलंकृत में इन्ह्रानी ने दिख्य बब्बेंसि सजाया तिलक किया और सम्यक्त्व से स्वयं अलंकृत प्रभु का दिख्य अलंकृतों हो में ने किया अलंकृत किया। 'उन बालतीर्थंकर को गोद में लेते हुए उसे कोई अद्भुत रोमांच हुआ। स्वर्गलीक की देखियों को पुत्र नहीं होता-यह जात इन्ह्रानी हर्षातिरंक में भूल गई और मानों अपना ही पुत्र इस प्रकार प्रभु से स्नेहालिंगन करने लगी। प्रभु को अपनी गोद में उठा-उठाकर वह परमतृशि का अनुभव करने लगी।' अह तो सेरी गोद में बिसाजते हैं तो अब मुझे मोक्ष ग्राप्त करने में कितनी देर?'

मेरु पर जन्माभिषेक कर के इन्ह बालतीर्थंकर की शोभायात्रा के साथ द्वारिकापुरी आये और पिता समुद्रविजय तथा माता शिवादेवी और बलभद्र-श्रीकृष्ण के सन्मुख आनन्दमय नृत्य एवं नाटक करके पुन. प्रमु के जन्म का उत्सव किया। अपने कुल में तीर्थंकर का अवतार होने से श्रीकृष्ण के हर्षका भी पार नहीं था, वे भी इन्द्र के साथ नृत्य करके अपना आनन्द व्यक्त करने लो...'अहा, में तीर्थंकर का भाई, तीर्थंकर मेरे भाई में भी भविष्य में उन्हीं जैसा तीर्थंकर होकर मोझ प्राप्त करेंगा। वाह, अपने परिवार में तीर्थंकर को देखकर भव्यात्माओं को जो आनन्द होता है उसका क्या कहना! 'आहा, अपने परिवार में तीर्थंकर को देखकर भव्यात्माओं को जो आनन्द होता है उसका क्या कहना! 'आहा, हम तीर्थंकर के परिवार के हुए; हम मोझगामी हुए; सिम्दों के साध्मर्मी हुए!

एक ओर स्वर्गका इड़ 'हरि' तथा दूसरी और द्वारकाधीश 'हरि'-दोनों हरि हर्षसे नाच रहे थे। द्वारिका नगरी में सर्वत्र आनन्द-मंगल छा गया था; मात्र द्वारिका में ही नहीं, सारे सीराष्ट्र में और भारतभर में किस्ती अनुषम शान्ति एवं हर्षोद्वासका वातावरण था। और प्रभुजन्म के प्रताप से नास्की बीबों ने भी काणभर दुःख से छुटकारा पाकर शान्तिका अनुभव किया। तीर्षकर के अवतार का क्या कहना!...वह तो तीन लोक के बीबों को कत्याणकारी है।

२१वें निमनाथ तीर्थंकर का शासन पाँच लाख वर्ष चला। तत्पश्चात् २२ वें नेमिनाथ तीर्थंकर का अवतार हुआ। उनकी आयु १००० वर्ष तथा शरीर की ऊँचाई १० धनुष (३०मीटर) थी। बालतीर्थंकर नेमिकुमार आत्मिक सुख के साथ-साथ देवी सुख का उपभोग करते हुए बढ़ रहे थे। बचपन से ही उनका असीकिक जीवन देखकर लोग कह उठते कि-इन बालमहात्मा का जीवन बगत से भिन्न प्रकार का है:

कारचेतना से संशोधित उनका अंतर्मती जीवन धर्मसाधना की अचित्य महिमा को पाट करता था।

'तारु जीवन खर्क...तारु जीवन, जीवी जाण्यं नेमनाथे जीवन।'

सता के जागता. बेसता-उठता. हैके रहे प्रथ! तार्ठ रटन....

वाह धन्य प्रभक्त जीवन ! धन्य अवतार ! आहे. जानचेतना से सशोधित प्रभक्त जीवन शांत एवं गंभीर है -जो अन्य जीवों को भी चैतन्यभावों की कर्मियाँ जागत करता है।

माता शिवादेवी अपने लाडले पत्र को लाड करती थीं उसकी तो बात ही क्या ! छोटे नेमिकैवर को पालने में बलाते हुए जो अदभत लोगे वे गाती थीं वह सनो:-



तुम्हीं शुष्ट हो, तुम्हीं बुध्द, तुम निर्विकल्प उदासी... - नेसिकैवर ! झले **बै**सस्य -चेलनराजाः प्रत्नो हो चेतन साधक. निज मुक्ति के आराधक... झलो-झुलो तमतो पालने ... नेथिकैवर ! झलो चैत्रस्यपालने... स्वानुभृति प्रकाशी, अरु तम आतमगण-विलासी. अदमत तम्हारा नेमिकैचर ! झलो • मेरा पत्र बढ़ा जब होगा, तब मुनि बनकर विचरेगा, **प्रकार किया** नेमिकैवर ! वैतन्यपालने... प्रलो तमतीश्रीकर पद पाकर, जिन शासन की शोधा कर, सिहित पामी....परम नेमिकैवर ! पालने... माता अलावे

'अहा, वह तो मेरा छोटा भाई...और वह भी भगवान!' -ऐसा कहते हुए बलभद्र तो अत्यन्त स्नेष्ठ से नेमिक्कियर को गोय में लिये फिरते और खेलाते थे! भरतक्षेत्र के वर्तमान तीर्थंकर भगवान नेमिनाध और भावी तीर्थंकर महात्मा श्रीकृष्ण-ऐसे दो पुराणपुरुषों के पुण्यप्रताप से देवो द्वारा निर्मित द्वारिका नगरी की शोभा अदभुत थी। मोक्षगामी चरमशरीरी अनेक धर्मात्मा जीव वहीं निवास करते थे। सीराष्ट्र देश का विशास समुद्र देखकर पूर्व नीर्यकृतमार अपने आर में महान चैतन्य-रत्नाकर का ष्यान घरते थे। उस समक्ष सम्बद्ध के अपेका अधिक गर्भाग उनकी महापर शातासका समुद्र उन्नरित होता था।

एक और निम तीर्थंकर के प्रताप से मायक्तवादि रत्नों की उत्पत्ति होती थी, तो दूसरी और वहाँ के समुद्र से भी मोती और रत्न निकलते थे। नव निर्मित द्वारिकानगरी का दिव्यवैभव देखकर तथा वहाँ विराजमान नेमितीर्थंकर के दर्गन करके देग-देगान्तर से आनेवाले यात्रीगण आधर्यसुम्थ होते और अपने को धन्य मानते थे। मच ही हैं कि प्रत्यक्ष तीर्थंकर के दर्गन से महान सुभाग्य जगत में और क्या होगा।

# राजा जरासंघ से युद्ध; श्रीकृष्ण की विजय और चक्रवर्तीपना

एक बार मगघ देश के कुछ व्यापारी समुद्रमार्ग से व्यापार करने निकले वे 'पुण्योदय से मार्ग भूलकर' नवनिर्मित द्वारामती नगरी में आ पहुँचे। 'मार्ग भूले हुए, तथापि पुण्योदय!'-जी हाँ क्योंकि मार्ग भूलने से उन्हें बाईसवे तीर्थंकर की जन्मभूमि द्वारिका तीर्थं यात्रा हुई तथा बालतीर्थंकर नेमिकुमार के दर्शन हुए। द्वारिकानगरी जी दिव्य शोभा देखकर तथा नेमिप्नभु के दर्शन करके वे व्यापारी आधर्यचिकात हो गये। उन्हें समुद्रके बीच कभी ऐसी नगरी नहीं देखी थी, और व्यापार में भी उन्हें खून लाभ हुआ। इस प्रकार धर्म और धर दोनों का लाभ प्राप्त हुआ। इस प्रकार धर्म और धर दोनों का लाभ प्राप्त हुआ से से उत्तम रल लेकर वे राजगारी पर्वचे।

राजगृही आकर उन्होंने अर्थचक्रवर्ती महाराजा जरासच को वे उत्तम रत्न भेट विदेश ऐसे उत्तमरत्न देखकर राजा आनन्दित हुए और पूछा-है महाजो। तुम इतने सुन्दर रत्न कहाँ से लाये? यह रत्न तो मानो नेत्र खोल-मीचकर कुछ कह रहे हों-ऐसे जगमगा रहे हैं।

महाजनों ने कहा-है महाराजा हमने एक अद्भुत कीतुक देखा है; ऐसा आश्चर्य पहले हमने कभी नहीं देखा था। सीराष्ट्र देशके सभीप समुद्रमें हमने द्वारामती नामकी नगरी देखी ...भानो पाताल लोकसे निकली हो। सुखर्ण के गढ़पुक्त उस नगरी की शोभा अद्भुत थी. ..और उससे भी महान आनन्द की बात यह है कि भरतकोत्र के बाईसवे तीर्थकर नेमिकुमार उस नगरीमे दिराजते हैं, हमने उनके भी दर्गन किये। अहा, धन्य है ...उन बालतीर्थकर की गर्भारता। कैसा वैराग्य! और कितनी प्रस्त शात पुद्रा! उन तीर्थकर प्रभुक साखात् दर्शन में हमारा जन्म कृतार्थ हुआ! उस द्वारानी में प्रभु नेमिकुमार के जन्म से पूर्व देवों ने करोड़ों रत्नों की वर्षा की थीं वहीं जगह-जगह विभिन्न प्रकारके उसम रत्न दिखायी देते हैं, उन्हीं में से कुछ रत्न हम लाये हैं और आपको भेट दिये हैं। श्रीकृष्ण-बलभद्र आदि यादव वहीं राज्य करते हैं।

यादवों का नाम और उनके वैभव की बात सुनते ही राजा जरासंघ क्रोधसे आगबसूला हो गया, उसकी बुद्धि भ्रष्ट हो गई। 'अरे, वे यादव तो मेरे भक्से अग्निमें जल मेरे हैं-ऐसा मैं मानता था, उसके बदले वे तो जीवित है और महान विभूतिसहित द्वारिका मे राज्य कर रहे हैं!. अब, मैं उनका विनाश करके द्वारिका को जीन लूगा।'-ऐसा विचार करके द्वार अभ्यखुद्धिने विशाल सेना एव सुदर्गनचर्क्नसहित युद्धके लिये द्वारिका को और प्रयाण किया। असेरे! तीर्थकर के जन्म का आनन्द मनाने के बदले वह दुव्धिद्ध अपने मर्वनाण के मार्गपर चल दिया।

इधर नारदजीने श्रीकृष्ण को समाचार दिये कि शादुराजा जरासंच लड़ने के लिये आ रहा है। समाचार मिलनेपर शूरवीर श्रीकृष्ण को किंकित भी भय या आकुलता नहीं हुई, वे नेमिकृमर के पास आये और बिनयपूर्वक कहा-है देव ! राजा जरासंघ युद्ध के लिये आ रहा है; आपके प्रताप से मैं उसे शीख़ ही जीत लूंगा। मैं उसे जीतकर आऊँ तब तक आप इस नगरी का राज्य सैमालकर इसकी रक्षा

श्रीकृष्ण की बात सुनकर कुमार नेमिनाथ कुछ मुस्कराये; वे जानते थे इस युद्ध में विजय श्रीकृष्ण की ही होना है; इसिस्ये उन्होंने 'ओम्'. ऐसा शब्द कहकर श्रीकृष्ण की बात का स्वीकार किया। जिस प्रकार वाद-विवाद में अनेकान्त बचनसे जैनवादी अपनी विजय का निवय कर लेता है उसी प्रकार नेमिकुमार की मन्द मुस्कराहट से तथा 'ओम्'-ऐसे मंगलवचन से श्रीकृष्ण ने अपनी विजयका मिश्चय कर लिया।

राजा जरासघ राजगृही से निकलकर विशाल सेनासहित करक्षेत्र आया और दसरी ओरसे श्रीक्रक भी विशाल सेनासहित दारिका से चलकर करुकेंद्र में आ पहुँचे। [यहाँ एक बात ध्यान गर्कने खेल है-तीर्थंकर के समीप यद्धादि महान हिंसा नहीं होती. इसलिये शास्त्रकार युक्तिपूर्वक रणभूमि को द्वारिका से सैकडों योजन दर करुक्षेत्र में ले गये हैं और तीर्यंकर नेमिकमार को युद्धभूमि से दर रखा है।] करुक्षेत्र में महायद्ध हुआ: उसमें भीव्य. कर्ण. द्रोण. जयद्रथ. अश्वत्थामा. द्र्योधन, द:शासन आदि योद्धा जरासंघ के पक्षमें थे. तो श्रीकष्ण के पक्षमे पाँच पाण्डव. राजा उग्रसेन, राजा द्रपद आदि श्रुवीर योद्धा थे। महा भयकर यद्भमें कितने ही मनस्य मरे. कितने ही हाथी-धोड़े कट गये; जरासंघ की सेना श्रीकष्ण की सेनापर इम प्रकार टट पड़ी कि सेनामें भगदड मच गई। यह देखकर श्रीकृष्ण स्वयं जरासघ की सेनापर ऐसे टट पडे कि जरासंघ की सेना पीछे हटकर भागने लगी। तब जरासंघने अत्यन्त क्रोधित होकर कथा को मार्ट के लिये अपना सदर्शन चक्र फेंका। क्षणभर तो यद्धभीम में हाहाकार मच गया, क्योंकि चक्रका कोई प्रतिकार नहीं था। परन्त महाप्रतापी श्रीकष्ण के निकट आते ही उनके पण्यप्रताप से वह चक्र शांत हो गया और श्रीकष्ण की तीन प्रदक्षिणा करके उनके साथमें आ गया। दसरे ही क्षण उसी चक्र हारा श्रीकृष्णने जरासघ का शिरच्छेद कर दिया। इस प्रकार प्रतिवास्देव का नाश करके श्रीकृष्ण-वासदेव त्रिखण्डाधिपति सक्कवर्ती के रूप में प्रसिद्ध हए। देवोंने भी उनके पुण्यकी प्रशंसा की और हजारों देव उनकी सेवा करने लगे। त्रिखण्ड की दिग्विजय करके श्रीकृष्णने चक्रसहित द्वारिका में प्रवेश किया तब देवोंने बलभद्रसहित उनका राज्याभिषेक किया। १६००० राजा उनके आजाकारी थे।

मतराजा श्रीकृष्ण की राजसचा में प्रभुनेमिकुमार का बड़ा सन्मान था। एक बार भव्य राजसचा में प्रभु नेमिकुमार पथारे। समस्त सभाकर्नेने खड़े होकर आदेरपूर्वक नमस्कार किया, महाराजा श्रीकृष्णने भी आगे बढ़कर प्रभु नेमिकुमार का हाथ पकड़कर उन्हें अपने साथ मिहासन पर बिठाया। एक राजवाकी और दूसरे घर्मककी-उनसे राजसभा सुशोधित हो उठी। अहा, जहाँ एक वर्तमान तीर्थकर और दूसरे भावी तीर्थकर, ऐसे दो तीर्थकर महास्ता एक साथ विराजते हो उस सभा की अस्पूत ग्रोभा का क्या कहना प

राजसभा में अनेक प्रकारकी चर्चा होती थी; उसमें अचानक ऐसी जर्चा निकली कि-इस समय इस सभा में सर्वाधिक बलवान कीन? किसीने कहा-अर्जुन, किसीने प्रिवृद्धि का नाम दिवा; कई लोगोंने श्रीकृष्ण के बल की प्रशंसा की उनमें एक हजार सिंहोका बल है; कई लोगोंने बलभद्र के बलकी प्रशंसा की। अन्तमें, बलभद्रने हैंसते-हैंसते नेमिनाथ की ओर इष्टि करके कहा-सभावनो ! इस समय तीर्थंकर नेमिकृतार वहीं वित्त रहे हैं, वहीं सब से बलवान हैं; उनके अवित्त्य बलकी हुलना किसी से नहीं हो सकसी; वे इन्द्र से भी अधिक बलवान है। वे चाहे तो अपनी अंगुली से बात ही बात में मेक्सर्वत को तथा सारी इनिया को उलट-पुलटकर सकते हैं।

श्रीकृष्णको अपने बल का गौरव था, उनसे यह बात सहन नहीं हुई; उन्होंने शक्तिपरीक्षण हेतु नेमिकृमार को महुसुद्ध का निमन्नण दिया। परन्तु 'आप तो मेरे ज्येष्ठ ध्राता हैं, आपके साथ महुसुद्ध शोभा नहीं देता'-ऐसा कहकर नेमिकृमार है इक्ता किया। अनतों, अन्य प्रकारते नेमि-कृष्ण दोनों के बल की परीका हुई और नेमिकृमार के बल की सर्वोत्त्रकृता सिद्ध हुई। श्रीकृष्णसिहत सारी समाने भगवान नेमिकृमार की प्रशंसा करके अभिनन्दन किया। अरे, उर्स समय स्वयं इन्द्रने आकर नेमिप्रभू की स्तुति की। नेमिकृमार की यहार प्रान का कियिन विकल्प आ गया, परन्तु गरीस्ते भिन्न वैतन्य के अनन्तवल की प्रतीति होने से वे प्रभु अपनी आत्मवेतनामे मानकषाय को प्रविद्व नहीं होने देते थे, भेदकान के बलसे उसे वेतना से बाहर ही रखते थे। गरीरवल का मद उनको नहीं था। अगरीरी एवं निर्माण ऐसे परमान्मतत्त्व की सम्बन्ध उनको निर्माण उनको निर्माण प्रतीत उनके अल्पकाल में 'योगिराज' बनना था। उनका जीवन जगत के सामान्य जीवों की अपेका विशिष्ट था। श्रीकृष्ण भी उनका आग्वर-महुक्त करते थे। श्राकृष्ण भी उनका करात के सामान्य जीवों की अपेका विशिष्ट था। श्रीकृष्ण भी उनका आग्वर-महुक्त करते थे।

३२९ - भगतात्र वेधिवाध

राजसभा की उपरोक्त घटना के पश्चात् श्रीकृष्ण के मनमें गहरे-गहरे चिन्ता रहने लगी कि-नैमिकुमार कदाचित् मेरा राज्य ले लेंगे!...अगेरे! बैरागी नेमिकुमार को ऐसे तुच्छ राज्य का कहाँ मोह था? उन्होंने तो कन्मसे ही तीन लोकका गज्य प्राप्त था; मेह पर अभिषेक करके इन्द्र भी उनसे सेथक बन गये थे; वे श्रीकृष्ण के इस छोटे-से राज्य को क्यों ले लेते परन्तु तीव्र राज्यित्मा के कारण श्रीकृष्ण को ऐसा भय हुआ कि कदाचित्त नेमिकुमार मेरा राज्य ले लेंगे!. इससे वे ऐसा कोई उपाय विचारने लगे कि-नैमिकुमार दीक्षा ले ली....और मोह!...और ऐसी एक घटना हुई।

एक बार महाराजा श्रीकृष्ण अपनी रानियोंसिहित सरोवर किनारे क्रीड़ा करने गये थे। श्रीकृष्ण के साथ निर्मित्तमार भी वहीं गये और अपनी भाषियों सत्यभागा, किसणी, जाम्बुवती आदि के साथ हास्य-विनोद कर रहे थे। अलक्षीड़ा के पहार् निर्मुक्तमारे सत्यभागा से कहार-भामी, भेरा यद कक भी थो देना।' तब सत्यभागा तुनककर बोली-कुंजरजी, तुम पुद्ध से यक धोरे का आदेश देनेवाले कीन ? मैं क्या तुम्कारो दासी हूँ? मेरे पति (श्रीकृष्ण) श्रिखण्डाधियति, नागशस्या में शवन करनेवाले, हैवी शंख फूंकने वाले तथा सुदर्शनचक्र चलानेवाले हैं,-उनके जैसा एक भी पराक्रम क्या तुम्ने कभी किया है?...क्स पुलवाना हों तो विवाह कर लो न! इस प्रकार करासपूर्वक ताना दिया। सदा गंभीर और शांत एहेनेवाले नेमिकुमार को भाभी के करास वचनों से किंचिद मानका भाव जागृत हो उठा। वे कुछ भी बोले विना मेंद सुस्कराहट के माथ सीधे राजभण्डार में गवे और वहीं कृष्णकी नाशश्यार चढ़कक क्रीड़ा करने लगे। (नागशस्या वह कोई नागों (सर्गी) की नहीं होती किन्तु देवों हारा निर्मित सुन्दर सेव है; उसरर वासुदेव जैसे पुण्यंत ही सो सकते हैं। निर्मृत्व को पुण्य प्रताप से उस नागशस्या के वेव शांत रहे और उनका सन्मान किया।) फिर एक हाथ की अपूर्ण ए उन्होंने सुदर्शनचक्र घुमाया और दसे हाथ है और उनका सन्मान किया।) फिर एक हाथ की अपूर्ण ए उन्होंने सुदर्शनचक्र घुमाया और दसे हाथ है की शंख लेकर उने निर्मित हारा जोर से हैक दिया।

उस शंखाच्यिन से द्वारिका में चारों ओर हाहाकार मच गया। हाथी-चोड़े आदि भवभीत होकर इधर-उधर भागने लगे; नगर में कोलाहल मच गया कि यह क्या हुआ? समुद्रमें लहरें उछलने लगीं। महाराजा श्रीकृण विचार में यह गये कि-ओर, मेरे सिवा वृसरा कोन शूर्वार है जो यह शंख कूक रहा है?

यह सब पराक्रम अपने लयु भ्राता नेमिकुमार का है-ऐसा जब उन्हें ज्ञात हुआ तब वे मन ही मन प्रसन्न हो उठे कि-अब नेमिक्रमार के मनमें कुछ गर्व बागृत हुआ है, इसलिये अब वे विवाह के हिन्ते अवक्य संपति हैं।। (नेमिकुमार की आतु एक हजार वर्ष ही, उसमें से अभी ३०० वर्ष हुए कें तथापि अभी तक वे विवाह के लिए संपत नहीं हुए थे। श्रीकृष्ण तुप्त नेमिकुमार के पास गये और उन्हें समझाकर शांत किया कि-हे देव! आय तो महान हैं, मुझसे भी अधिक शूर्वीर हैं, आपकी वीरता के को कीन नहीं कानता? सरक्यभामा ने आपको नहीं पहिचाना, इसलिये उसने आपका अनावर किया।

नेमिकुमार तो मानो कुछ हुआ ही न हो-इस प्रकार मन्द-मन्द मुस्कराहट के साथ श्रीकृण के साथ विनोद करते-करते राज्यमहल में चले गये। वहाँ जाकर वे आत्मच्यान में बैठ गये और शास चैतन्यतत्त्व में करतेन करता स्वास्त्र समझ भावना करने करों

हं इकोध नहिं, नहिं मान,

तेम ज लोभ-मत्मा कुं नहीं; कर्त उक्तारिका उ

अनुमंता हुं कर्तानो नहीं। निर्दोध के. निष्काम के.

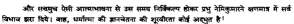
नि:क्रोच जीव निर्मान छे, नि:शाल्य नेम नीगा।

निर्मद सर्वदोष-विमुक्त छे।

सौ जीवमां समता मने, को साथ वेर मने नहिः

आशा खरेखर छोडीने,

प्राप्ति करुं छुं समाधिनी।



उपरोक्त घटना से बलभद्र तथा श्रीकृष्ण को ऐसा लगा कि अब दीर्घकाल के पहात् नेमिकुमार के चित्र में किंचित्र राग बागृत हुआ है; इसलिये महाराजा समुद्रविजय की संगति पूर्वक उन्होंने नेमिकुमार के विवाह का विचार किया और श्रीकृष्ण स्वयं राजकुमारी राजुल की मंगनी करने जुनगढ़ गये। राजा उग्रसेनने श्रीकृष्ण का भारी स्वागत किया- है स्वामी। मेरे औगन में प्रधारकर आपने मुझे उपकृत किया। कहिये, आपकी क्या आज्ञा है?

श्रीकृष्णने कहा, हमारे नेमिकुँवर बोकि तीर्षकर एवं सर्वगुणसम्पन्न हैं, उनके लिये आपकी राजकुमारी राजुल सर्व प्रकार से योग्य है; इसलिये नेमिकुमार के साथ राजीमित के विवाह सम्बन्ध की स्वीकृति देवें।

अहा, राजुलकुमारी को नैमिकुमार जैसा पति मिले इससे अधिक सौमाण्य की बात और क्या हो सकती है? हमारा अहोपांच्य कि आपने सामने चलकर ऐसी मौग की है!'-ऐसा कहकर महाराजा उग्रसेन ने बीकुण की बात का सहवें स्वीकार किया। राज्यमतीने अब जाना कि ब्री नेमिकुमार मेरे पति होंगे तब



उनके हृदय में कोई दिव्य हर्ष की अनुभूति हुई-'अहा, एक तीर्थंकर-महात्मा मेरे जीवनसाधी बनेंगे ..उन धर्मात्मा के सहवास से मैं धन्य हो जाउँगी।' आश्चर्य है कि इधर द्वारिका में नेमिकुमार भी राजीमती के साथ विधाह के लिये समत हो गये। नेमिकुमार राजीमती के साथ विवाह करेंगे यह बात जानकर सारी नगरी में कुन्तुहरू के साथ हर्ष छा गया! राजमाता शिवादेवी भी अत्यन्त हर्षित होकर पुत्रवध् का सुख देखने को आतुर हो गई। (परन्तु, 'जो-ओ देखी वीतरागने, सो सो होसी बीग रे, अनहोनी कहाई

एक और तो नैमि-राजुल के विवाह का अवसर निकट आ रहा था; द्वारिका और जूनागढ़ के प्रजाजन वह आनन्दात्मव देखने को आतुर थे, जबिक दूसरी और श्रीकृण के वित्त में शास्ति नहीं थी, उनका अतर एक अध्यक्त भयमें अशार था, सल्यभामा और राजसभावाली घटना के पश्चात् उन्हें विन्ता थी कि-कुमार नैमिनाथ मेरी अधेक्षा अधिक बलवान एवं पराक्रमी है, वे बातकी बातमें मुझे जीत सकते हैं, इमिनाय विवाह के पश्चात कटायित वे गुझसे यह राज्य छीन लेगे तो?

एक बार अपने मनकी यह चिन्ता उन्होंने ज्येष्ठ भ्राता बलदेव के निकट प्रगट की, तब गभीर बलफद्रने कहा-हे भाई कृष्ण! हम आनते हैं कि श्री नेमिकुमार तीर्थंकर होनेवाले हैं, जन्मते ही इन्द्रोंने उनकी सेवा की वह भी हम सबने प्रत्यक्ष देखा है, और वग्र-परम्परा में तो महाराजा ममुद्रविजय के पश्चात राज्येक अधिकारी वे ही हैं, परन्तु वे अति वैरायवान हैं, उन्हें तो पहले से ही राज्यकी या भोगों की कोई आकाक्षा नहीं है, इसलिये वे यह राज्य ले लोगे ऐसा भाव खाने का कोई कारण नहीं है। उनके आगमन से तो अपने राज दरवार की शोभा वढ जाती है। उनका चिन्न ससार से इतना उदास है कि वैराय का कोई प्रमा आनेपर वे ससार खोड़ देगे और दीक्षा लेकर मृति हो जायेंगे।

बलभद्र की उस बातसे श्रीकृण के चित्त में किंचित् शान्ति हुई, और वे ऐसा कोई प्रसण उपस्थित करने की युक्ति सोचने लगे कि जिसे देखकर नेमिकुमार को बैराग्य हो जाय और वे राज्य छोड़का बनमे चले जायें! बैराग्य का कीनसा प्रसण उपस्थित हुआ? वह आगे पढ़ेंगे।



दुल्हा नेमिनुत्पार की बारात राजीमती के बाते द्वारिका से जुनागढ़ की ओर प्रस्थान किया। विभिन्न प्रकारके मंगल वाको एव गहनाई के स्वरों से सारा बातावगण गूँज उठा। बारात की गोभा अरमुत थी। श्रीकृष्ण और बलभन्न जैसे जिसका संचालन कर रहे हो; हकारों राजा महाराज जिसके बताती बने हों, एसों विराजमान दुल्हा नेमिनुसार की शोभा का तो कहान ही क्या था। दिख्य अलंकारों से तथा प्रसङ्कारी पुत्र से सुगोभित नयनाभिराम प्रभु राजुल के नेजों एवं विकाल आर्किनित कर रहे थे-

नेमिकुँबर की बरात चली राजमतीको वरने... नेमिराजा बने दुल्हा राजमती को वरने...

श्रीकृष्ण-बलभद्र आर्थे, युधिटिर और भीम आर्थे...; बढ़े-बढ़े राजा आर्थे, नेमिराजाके साधमें... नेमिकुंवरकी बरात चली राजमतीको वरने।

बडीबडी बरात आई, राजुल तो प्रेमसे देख रही,
'मेरा प्रीतम...सुंदर प्रीतम', हृदय में वे हर्ष रही;
नेमि राजा बने दल्हा...राजमतीको वरने।

नेम राजाने राजुल देखी, मुख्युं तब तो मुख्यताहट गर्यु रुपसुंदगि के नजरे देखतें, हैयुं तो बस<sup>ा</sup> हरख गर्युः नेमिकुंबर की बरात चली राजमतीको वरने...

बरात आनन्दपूर्वक जूनगढ़ में पहुँच रही है; राजमहल के झरोंखे में सहेलियोंके साथ विनोद करती हुई राजकुमारी राजुल अपने हृदय सम्राट को एकटक निहार रही है.

इतने में अचानक ही खागोश हिस्त आदि पशुओं का करण चिस्कार नेमिकुमार के का**नीमें पडा।** एक बाड़े में बन्द भुखे-प्यासे पशु नेमिकुमार की ओर देखकर करण क्रन्टन कर **रहे थे। मानो वे अपनी** रक्षा के लिये पुकार रहे थे किन 'प्रभी हमें बचाओं बचाओं'

उन प्रशुओं की करूण पुकार सुनकर दून्हा नेमिकुमार चौंक उठे! रथको वही रोककर पूछा- 'ओर, आनन्दके वाताखरण में यह करूण कन्द्रन कैसा? यहाँ इन प्रशुओंको क्यों बन्दकर सवा है?

बाड़े के रखवालोंने हाथ जोड़कर कहा-प्रभो । महाराजा श्रीकृष्ण की आज्ञासे यहाँ इन पशुओ को बन्द किया गया है।

नेमिकुमार अधिक चैंकि और पूछान और, श्रीकृष्णकी आज्ञासे इन पशुओं को बन्द किया है? लेकिन किसलिये ? ऐसी आजा उन्होंने क्यों दी ?

रखवालोने कहा- हे देव- श्रीकृष्ण महाराजाने हमे आदेश दिया है कि इन पशुओंको देखकर नेमिकुँचर पूछे तो कह देना कि आपकी बारात मे आये हुए मासाहारी राजाओंके लिये यह पशु वहाँ रखे गये हैं।

'ओर, क्या बारात में मासांहारी राजा? और उनके आहार के लिये यह निर्दोष पशु?'. नेमिकुमार को आक्षर्य हुआ-नहीं, मेरी बारात में मासाहारी राजा नहीं हो सकते... और श्रीकृष्ण तो जानते हैं कि मैं तीर्यंकर है मेरे आसपास किसी प्रकार की हिंसा या मांसाहार नहीं हो सकता। अवश्य ही इसमें श्रीकृष्ण का कोई मायाचार है। तुस्त ही उन अवधिज्ञानी भगवान ने श्रीकृष्ण के मनकी बात जान ली- ओर, मैं उनका राज्य छीन तूँगा ऐसे भय के कारण मेरे हृदय में वैराप्य जागृत करने के लिये उन्होंने यह प्रपंचपूर्ण युक्ति बनायी है। ओर, धिक्कार है इस संसार को! धिक्कार है ऐसी राज्य लिप्सा को!... बाह श्रीकृष्ण!...घन्य है तुम्हें कि इस मायाचार व्हारा तुमने मुझे वैराप्य का निमित्त प्राप्त कराया। दुम्ही इस राज्य का उपभोग सहवं करो, मैं तो अपने मोक्ष साम्राज्य की साधना करूँगा। बस होओ इस संसार से ...माने नहीं जाविये नाज्य और नहीं करना है विवाह।

प्रभु ऐसा विचार कर रहे थे कि उसी समय मतिज्ञान की निर्मलता में उन्हें पूर्वभवों का जातिस्मरण हुआ; उसमें चिन्तागति विद्याघर सुप्रतिष्ठ राजा तथा अहमिन्द्र के भव उन्हें स्पष्ट हृष्टिगोचर हुए। उनकी विद्युद्धि एकदम बढ़ने लगी और उन्होंने निष्ठय किया कि-यह असार संसार त्यागकर आज ही मैं विनदीक्षा ग्रहण करूँगा और अपने रामात्मपद को साधूँगा। उन्होंने उसी समय सारथी को आज्ञा दी-सारथी, रथ को मोडो मुझे न तो विवाह करना है, और न ससार में रहना हैं।



मुझे लागे संसार असार,

ऐ रे संसास्त्रे नहीं जाऊं...नहीं जाऊं रे

मेरा ज़ायक पद ऐक सार

ऐ रे ज़ायकमां मैं लीन थाऊं...लीन थाऊं रे

मुझे लागे विभाव असार

ऐ रे विभाव से दूर जाऊं...द्र जाऊं रे

मुझे लागे ऐक सिन्द्रपद सार,

ऐ रे सिन्द्रपदमें शीध जाऊं .. शीध जाऊं... शीध जाऊं .

दुल्हा नेमिकुमार ससार से विरक्त होकर रथको मोडकर वनकी और जा रहे है; उन्हे विवाह नहीं करना है; -यह समाधार सुनते ही चारो और हाहाकार मच गया। महाराजा समुद्रविजय तथा बलभद्रजी आदिने उन्हें विवाह करने के लिये लाह-तरह से ससझाया किन्तु वे अपने निर्णय मे अहिग थे। श्रीकृष्ण की आपने कृत्य के लिये पतार-तरह से ससझाया किन्तु वे अपने निर्णय मे अहिग थे। श्रीकृष्ण की और चलने को तत्यर हुआ वह फिरसे ससार के पिजो में बन्द होने के तिये वयो आता। श्रीकृष्ण ने तुरन्त उन पशुओं को बचन सुक्त कर दिया; परन्तु आझर्ष हुआ कि वे औव दौड़कर बनकी और भागने के बदले; नेमिकुमार के निकट आकर निर्भयता से उनके चरणों में बैठ गये और उनकी वैराग्य पूर्ण शांत मुद्रा देखने सलो... मार्गे उनको भी दैराग्य हुआ हो और मुन्युसे छुड़ाने के तिये प्रयुक्त उपकार मान रहे हो कि-'हे प्रभो! जिस प्रकार हमें इस समय मरण से छुड़ा या उसी प्रकार सरा के लिये अन्म सरण के बंधन से छड़ाकर हमारा उद्धार करो!'

अरपुत था वह हृश्य! चारों ओर आधर्य का कोलाहल और वैराग्य का वातावरण था। माता शिवा देवीने अब यह जाना कि-पुत्रवधू का सुख देखने की उनकी आशा टूट गई है और पुत्र विवाह के बदले बैराग्य प्राप्त करके बनकी ओर प्रयाण कर रहा है तब उन शूर्वीर माताने धैर्यपूर्वक उस वैराग्य प्रसंग को सह लिया। वे कोई साधारण की तो थी नहीं, तीर्यंकर की माता थीं और ३०० वर्ष तक साथ रहकर अपने पुत्र नेमिकुमार के वैरान्यमय जीवन को प्रत्यक्ष देखा था। 'मेरा पुत्र संसारिक बंधन में न पड़कर परमात्मपद की साधना हेतु का रहा है यह तो ब्रेड प्रसंग है...आनन्द की बात है-ऐसा विवारकर उन शूर्वीर शिवामाताने मनमें प्रभुके वैराग्य का अनुमोवन किया। अपने लाइले पुत्रकों में कुछ हो समय पश्चात परमात्माक्य में देखेंगी और उसकी छावा में अपना कल्बाण कर्कगी-ऐसे समाधानपूर्वक उन्होंने अपने मनको मनाया।'

दूल्हा नैमिकुमार संसार से बिरक्त होकर बिनवीक्षा हेतु तैयार हुए। प्रभुक्ते वैराग्य से स्वर्गालोक में इन्हों के विहासन भी होलने लगे, नानो जारित्र के वीतरागी वैभवके समक्ष रागका वैभव कौप उठा। इन्द्र-इन्द्रानी ने नैमिकुमार की दीक्षा का प्रसंग जाना कि तुस्त दीक्षा कल्याणक मनाने हेतु देवों सिहत तिराष्ट्र देश में आ पहुँके। प्रथम बहास्वर्ग से ब्रह्मवारी लीकात्तिक देव आये और स्तुति करके कहने लगे-है प्रभो। विवाह के अवसरपर वैराग्य का आपका यह प्रसंग जगत के जीवों को वैराग्य की महान प्रेरणा देगा; सुख संसार के विवयों में नहीं है किन्तु आस्था की वीतरागता में ही है-ऐसा धर्मसन्देश आपके जीवन में से बगत को प्रारत होता रहेगा...और दीक्षा के प्रवाद केवसन्त्रान प्राप्त करके दिव्यध्वनि

इन्द्रगण 'देवकुरू' नामक सुन्दर शिविका लेकर आये। उसमें विराजमान होते समय इन्द्रने सहारा देने हेतु अपना हाथ बढ़ाया, वह हाथ पकड़कर प्रभु पालकी में विराजमान हुए। अहा, प्रभुने जिसका हाथ पकड़ा उसके महाभाग्य का क्या कहता!

बारात में आये हुए हजारों राजा प्रभु का यह वैसाय-प्रसंग देखकर क्षणभर तो विचार में पड़ गये कि अब क्या करना?...द्वा बने प्रभु नेमकुमार तो दीक्षा लेने बनमें जा रहे हैं; उन्हें छोड़कर अब क्या हमे राजभोगों में फैसना उचित हैं?-नहीं, कचारि नहीं। राजा विवेकबान थे; उन्होंने निर्णय किया कि-जब राजुल को ब्याहने के लिये प्रभुक्त साथ द्वांसारिक बारात में आये थे; तो अब प्रभुकी मोकसुरी की बारात में भी बाराती वारात में आये हो। हम भी प्रभुक्त साथ दीक्षा लेंगे।-ऐसा निक्षय करके एक हजार राजा भी प्रभुक्त साथ दक्षा कर साथ करनामनहेतु तैवार हो गये। वाह, नेमिप्रभुक्ती बारात मुक्तिसुन्दरी को ब्याहने चली-

नेमप्रमुकी बारात कली... मोझसुंदरिको वरने...
नेमि बने वैरागी राजा... मोझसुंदरीको वरने...
पशुओंका जब इंत्यन देखा प्रभुजी पाछा लीटे
संसार का सब मायाचार प्रभुने देखा लिया।
रखडो पाछो लीटाकर कले मुक्तिसुंदरी वरने,
संचम केरा मीडोल बांधे, मुक्तिसुंदरी वरने।
राजीमति को त्यागकर बले... मोझसुंदरीके वरने...
नाथ साथ हजार राजा... मोझसुंदरीके वरने...
मुक्तिसुंदरी वरने खलें सहसायन की वाटे;
सुक्तिसुंदरी वरने खलें सहसायन की वाटे;
समकितकरा साज सजावी नेमि बने युल्हा,
रस्माक्ष का मंडप बीकमें चारित केरा वाजा;



रनमणिका पृष्ण छोडी रत्नन्नय को लिया, राग और रमणीको स्थागी मुक्तिको प्यार किया। नेमिप्रभुकी बारात चली मुक्तिमुंदरी बरने नेमि बने वैरागी राजा...मक्तिमुंदरी बरने।

नेमियमु की मोक्षपुरी की बारात गिरनार पर्वत के सहस्राध्रवन में पहुँची। उस तपोवन के फलाच्छादित हजारी आयलुक्षों ने मानी शुक्त-शुक्तकर प्रभु का स्वागत किया। अत, कैसी सुगस्य एवं अद्भुत थी उस वनकी शोधा! मानी मुक्तिसुन्दरी को क्याहने का स्वयवसमण्डप! [गिरनार के सहस्राध्रवनमें, प्रभुके तपोवनमें बैठे-बैठे ही नेमिप्रभु के दीक्षाकल्याणक का यह प्रसग लिखा जा रहा है और वैसी ही दीक्षा का भावना जागृत हो रही है।]

आवण शुक्ता षष्ठी-जो प्रभु नेमिनाथ का जनादिन है वही उनकी दीका का दिवस ! प्रभुने बारह वैराग्य भावताओं के विन्तनपूर्वक सर्व परिग्रह का परिन्याग किया-गुकुट एव सर उतार टिये; हाथका करूण छोड़का वस्त्राभूणण भी त्याग दिये और अपरिग्रही-दिगम्बर हुए। दीक्षावन की एक उज्जवल मिलापर बैटकर '35 नम सिद्धेन्य.' ऐसे मगतोच्यार पूर्वक हाथ जोड़कर सिद्ध भावत्तों को वन्द्र किया और आत्मिक्तन में सुद्धोपयोगी होका माक्षात् श्रमण बन गये। दुक्हाराजा के बेशकी अपेक्षा इस किनराजा के बोतरागी बेगमें प्रभु अधिक शोभायमान होते थे। अहा, आत्मध्यान में तीन उन नेमिमुनिराज के अधिकन्य रतन्त्रय-वैभवको देखकर मोलामुनरी उत्तर्भ हो गई और दुरत्त ही मन-पर्याद्यात के अधिकन्य रतन्त्रय-वैभवको देखकर मोलामुनरी अंतर्भ हो गई और दुरत्त ही मन-पर्याद्यात के अधिकन्य रतन्त्रय-वैभवको देखकर मोलामुनरी भी उत्तर मुख्य आपका बरण करने हेतु शीध्र ही अभुके पास भेजकर सन्देशा कहलाया कि-स्थामी 'ई मोलामुनरी आपका बरण करने हेतु शीध्र ही अभ रही है। प्रभुक साथ हकारों राजाओंने भी मुनिरीक्षा भारण करें। बीचमें तीर्थकर सुनिराज और

आसपास-चारो और एक हजार मुनिवर जहाँ विराज रहे हों उस तपोवन की शान्ति एवं शोभा का क्या कहना। वनके उस शांत वातावरण से आकर्षित होकर गिरिवन के बनराज भी वहाँ आकर शान्ति से बैठ गये और सुग्ध होकर मुनिवरों के सन्मुख देखकर स्वय भी औखें मुक्कर शान्ति से ऐसा प्रयोग करने लगे। अहा, मोझको साधने में शार्दूल-सिंह समान शूरवीर मुनिवरों के चरणों में वनके सिंह भी नमन करे इसमें क्या आध्यां



# [राजीमती-वैराग्य]

एक ओर सहस्राप्नवन में नेमिप्रभु आंतमध्यान कर रहे हैं, दूसरी ओर राजमहल के झरोखे में खड़ी हुई राजकुमारी राजुल नेमि-दूल्हाराजा को वैराग्य प्राप्त करते देखकर तथा रथसे उतरकर बनकी ओर जाता देखकर मनमें कहने लगी-ओर, प्रभी! आपको यदि विवाह नहीं करना था तो फिर बारात लेकर यहाँ तक किसलिये आये? दूल्हा क्यों बने?...या फिर पशुओं की भीति मुझे भी समार-बन्धन से छुड़ाने के यह एक नाटक ही था! अपने साथ मुझे भी मोक्षपुरीकी राहमें ले जाने हेतु क्या आप यहाँ प्रभारे थे? एक नाटक ही था! अपने साथ मुझे भी मोक्षपुरीकी राहमें ले जाने हेतु क्या आप यहाँ प्रभारे थे? ए धन्य प्रभो! आपकी लीला अपार है! आपके जीवन से सम्बन्धित होने में मेर हितकर कोई देवी सकेत हैं।



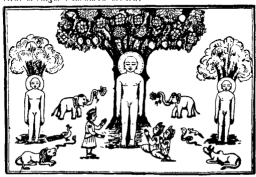
हे देव! आप पुनि होकर बनमें कावैंगे, तो मैं क्या रो-धोकर संसार मे ही बैठी रहूँगी?-नहीं, मैं भी बीएप्री हैं, आपकी अद्धींगी कहता चुकी हैं, तो मैं भी आपके ही मार्गपर आऊँगी, आपको छोड़कर दूसरे मार्गपर नहीं जाऊँगी। आप होंगे पुनिराज, तो मैं बचूँगी आर्थिका; आप होंगे परमात्मा. तो मैं होड़ेगी एकावसारी! मुझे लगे संसार असार, ऐ रे संसार में नहीं जाऊं...नहीं जाऊं, नहीं जाऊं रे.... मुझे लगे वैराग्य-पद सार, प्रभागों चली जाऊं. चली जाऊं. चली जाऊं रे...

माता-पिता एवं पारिवारिक जर्नोने राजुल को बहुत समझाया कि-बेटी! अभी तुम्हारा विवाह नहीं हुआ है; नेमिकुंबर के साथ सात फेरे नहीं हुए हैं इसलिये तुम अभी कुमारिका ही हो; बेटी हम किसी देसे राजकारार के साथ तम्हारा विवाह करेंगे।

पन्तु इद्यतिक्षा राजीमती ने उन सबकी बात अनसुनी करके हुवता पूर्वक कहा-फेर नहीं हुए उससे क्या? मैं नेमिकुमार का हृदय से बरण कर चुकी हैं; ये ही मेरे स्वामी और जी "माची हैं; मेरे हृदय में किसी और का स्थान नहीं हैं। अब सांसारिक भोगों के बदले मोख की साधना में मैं उनकी संगिनी बन्दींगी और अपने धर्माय के पंच पर चलकर अपना आसकत्याण करूँगी। इस प्रकार धर्मबीर राजीमतीन आर्थिका बनने का अपना इदिशब्द पगट किया।

राजीमती का ऐसा दृढ़ दैरात्य देखकर सबके मुँह से घन्यवाद के उदगार निकल पड़े-घन्य राजुल ! यू अपने हुदथेश्वर नेमप्रभु के रंगमें ऐसी रंग गई कि मोक्षपुरी तक उनका साथ नहीं छोड़ा। उन्होंने तुझे छोड़ा परन्तु तुने उन्हें नहीं छोड़ा। अनेक राजकुमारियों भी राजुल के साथ दीक्षा लेने को तैयार हो गई।

'ओ, मेर स्वामी मोक्समें आनन्द करें और मैं संसार प्रमण करके दुःखी होऊं? -कदाणि नहीं; मैं भी प्रभुके साथ ही रहेंगी'—ऐसे निद्ययपूर्वक हैंकड़ों राजकुमारियोंसहित राजीमती ने दीक्षा ग्रहण की, और गिरनार की गिरिगुका में आत्मासाधना करने लगी।



अब हम पुन: सहस्राप्रवन में नेमिप्रभु के पास बलें-दीक्षा लेकर बूट्हाराजा से मुनिराजा बने नेमिप्रभुने आत्मध्यान में उपयोग को लगाया है; तुरन्त ही उन्हें शुद्धोपयोग में सातवाँ गुणस्थान प्रगट हुआ है, मात्र संज्ञ्बलन के अतिरिक्त समस्त कवाय बूर हो गये हैं; मन:पर्यवहान एवं चौतहरपूर्वरूप श्रुतकेवलीपना उदित हुआ है, अनेक दिख्य लब्धियों भी प्रगट हुई हैं। आसपास अन्य हजारों मुनियों से वह तपोवन मुक्तिमण्डण की भीति सुत्ताभित हो रहा है। विवाह के समय बंधन से सुद्धाये हुए वे पशु भी प्रभु के पीछे-पीछे बन में जाकर उनके निकट ही रहने लगे हैं। अहा। शान्ति किसे प्रिय नहीं होती? हजारों-लाखों मोझार्थी जीवनि प्रभुके दीक्षाप्रसंग पर उनके वैरायजीवन को देखकर अपने जीवन को भी ज्ञान-वैराय में लगाया। अहा, उस काल गिरनार का गीरब भी आहर्यकारी था; वहीं मोक्ससाथक मुनिवरों

गिरतार का समस्त वनप्रदेश वैराग्य में निमन्न हो रहा था; सर्वत्र शांति छा रही थी। अहा, उन् शान्त ध्यानस्थ मुनिक्तों के प्रति आकर्षित होकर केवलज्ञान भी शीध्रतासे उनके निकट आ रहा था। इन्हों तथा श्रीकृण-बलभद्र आदि ने भी मस्तक धुकाकर बारम्बार उन नेमिनाथ मुनिराज के दर्शन-स्तुति की। अहा, श्रीकृष्ण भी जिनके चरणों में भक्तिपूर्वक नमन करते थे ऐसे प्रभु नेमिनाथ हमें आनन्दमय

दीक्षा के पश्चात् तीसरे दिन नेमि-मुनिराज आहार के लिये बूनागड़ नगरी में पधारे, तब श्रद्धादि गुणों से विभूषित वरदत्त राजाने उन तीर्यंकर मुनिराज को शुद्ध आहारदान देकर प्रथम पारणा कराया, और पश्चात् स्वयं भी प्रभुचरणों में दीक्षा लेकर प्रभुके गणधर तथा चरमशरीरी बने। देवों ने रत्नवृष्टि करके तथा दिव्यवाद्य बजाकर उस उत्तम दानकी अनुमोदना की।

राज्यय वैभवके धारी मुनिराज नेमिनाब स्वयं मोक्समार्गक्य होकर मीन धारण करके ५६ दिन तक सीराष्ट्र देशके आसपास विचरे। उस चलते-फिरते 'जीवन्त मोक्समार्ग' के दर्शन से सीराष्ट्र की धम्प्रीमी प्रजा धन्य हुई। अहा, उन्हें देखकर भव्य जीवों को मोक्समार्ग के दर्शन से सीराष्ट्र की धम्प्रीमी प्रजा धन्य हुई। अहा, उन्हें देखकर भव्य जीवों को मोक्समार्ग के स्वरूप का हान हो जाता था। वे एक छोटे-से परमात्मा थे, इत्य-तीर्थकर थे, आत्मा की ली में लवलीन थे; परमात्मपद की साधा के द्वारास्त्र की त्याचित्र वा साधा के द्वारास्त्र की गहराष्ट्र में उत्यक्त उसी में उपयोग को स्थिर करते थे। ऐसी सुद्ध परिणतिसहित विचरते हुए वे निर्मोही महारमा ५६ दिवस पक्षात पुनः गिरनार के तपोक्स में प्रधारे और जहाँ दीक्षा ली थी उसी दीक्षावन में च्यानस्य हुए। उनके परिणाम अधिकाधिक स्थिर होने लगे, गुद्धोपयोग की धारा उद्धिसित होने लगो; एक पुहुर्त में तो हजारों बार उन्हें गुद्धोपयोग हुआ; उनकी गुद्धता देखते ही भव्यात्माओं के अंतरसे भक्ति के उद्याग निकस्ते थे-

रे 'शुद्ध' ने श्रामण्य भारव्युं, ज्ञान-दर्शन 'शुद्ध' ने; छे 'शुद्ध' ने निर्वाण 'शुद्ध' ज सिद्ध, प्रणम् तेमने।

आत्मा ऐसे 'शुद्ध' रूप में परिणमित हो यही उनका मनोरच था। आज वह मनोरच सम्पूर्ण होने की यही आ पहुँची। प्रभु नेमिमुनिराक सातिशय च्यान द्वारा शुद्धता की ऐसी धारारूप परिणमित हुए कि अब उसमें भंग नहीं प्रदेशा। वे क्षपक्रप्रेणी पर चढ़ने लगे। प्रभु के अंतर में चैतन्य का नन्दनबन अनंतगुणों की विश्वुद्धता से विकसित होने लगे...और उसके प्रभावसे बाह्य में गिरनार का तपोवन भी हजारों मधुर आग्रफलों से खिला उठा...मानो गिरनार पर्वत और बन उन आग्रफलों द्वारा प्रभुके केखलज्ञान का स्वागत करता हो! प्रभुके अंतरमें तो च्येय, ध्यान एवं च्याता तथा क्षेत्र, क्षान एवं क्षाता एकाकार हो रहे हैं;



हम तो सहसायन के वासी, हम तो मुनियों के सहसासी...
हम तो रत्नत्रथ के प्यासी, हम तो मुनियीवन अध्यासी...
हम तो जगसे बने उदासी, हम तो सहसायनके वासी!
शांत-शांत स्वरुपको ध्यायेंगे, आनंद-मंगलरुप ही होयेंगे;
अतंर स्वरुप मांडी समायेंगे, अद्भुत निजवैभवको पायेंगे;
पिग्रह रहित होकर रहेंगे, मोक्षपुरीके पंथमें विचरेंगे:
निर्विकाल्य-गुफार्मे ठरेंगे, सिद्ध, स्वरुपमें केलि करेंगे...

----ऐसे मुनिजीवन-अध्यासी . इम तो सहसावनके वासी

हम तो सर्व जगतके संबंध छोडेंगे, मुनिवर संघ की साथ रहेंगे; संतजनोकी सेवा करेंगे, स्वानुमृतिका प्रासाद लेंगे; उपगमरसर्वे सदीव रहेंगे, आस्मिकजीवन सत्य जीयेंगे; रत्पत्रय-शुद्धरुपे रहेंगे, केवलज्ञानको शीम ही लेंगे...

—ऐसे मुनिजीवन अध्यासी,

हम तो सहेसावनके वासी. .

[इस पुस्तक के लेखक सम्पादक द्वारा सहस्राध्रवन मे बैठे-बैठे भायी हुई भावना]

ब्ही न तो कोई विकास्य है और न कोई बाह्यवृत्ति एक छोटे-से क्षणमें ही शुक्ल ध्यानचक्र के प्रहार हास समस्त कवाय-शहुओं का नाश करके प्रभु बीतराग हुए और समस्त धातिकमाँ भी नष्ट करके सर्वज्ञ हुए, शुद्ध हुए, बुद्ध हुए, केवलजानी-अरिहंत परमात्मा-बिन हुए। पुन: धन्य हुआ वह गिरनारधाम और उसका आप्रवन, कि विसने पौचर्च से लेकर तेरहवें तक के उत्तम गुणस्थानों में विराजमान प्रभुको साक्षात् वेखा...वही प्रभुक्त दीहा एवं केवलजान के महान कल्याणक हुए। धन्य वह भूमि...वही पुन: पुन: तीर्थंकर प्रभु का आगमन हुआ। उस तपोवन-सहस्राप्तवन का परम शात वातावरण आज भी हमें तीर्थंकरपुन की महिमा एवं आत्मसाधना की मंगलकथा सुना रहा है। 'णमो विणाणं वितर्भवाण' भवको जीवनेवाले विनों को नमस्वमा।







श्रीकृष्ण के राजदरबार में--

# नेमिप्रभु के केवलज्ञान की मंगल बधाई और उसकी महिमा

द्वारिकानगरी में भच्य राजसभा भरी है। महाराजा समुप्रविजय तथा बलदेव-वासुदेव (श्रीकृण बक्रवर्ती) आदि बैठे हैं और नेमिनाध्यभु का गुणाना किया जा रहा है। इतने में एक दूनने राजसभा में प्रवेश किया और आस्यन्त हर्षपूर्वक कहने लगा- (यह प्रसंग वीरसंवत् २५०१ में वढवण-वर्धमानपुरी में नेमिप्रभु के पंचकल्याणक हुए उस समय तिख्खा गया है; और उसमें दूनके रुप में कढवणा-वर्धमानपुरी का कार्य इस पुस्तक के तिखक क्र० हरिभाई ने किया था।) भगवान नेमिनाध की जय हो...महराज! मैं गिरनार से आ रहा हूँ और एक उत्तम बचाई लाया हूँ। अपने राजकुमार नेमिनाध-जिन्होंने दो मास पूर्व विवाह के समय बैराम्य थाएण करके गिरनार के आद्यवनमें दीवा ग्रहण की थी, वे विहार करते-करते पुन: गिरनार पचारे हैं और आज ही (आधिन शुक्ला प्रतिपदा के दिन) शुद्धोपयोग की क्षपकश्रेणी

क्या मुनते ही सभावन आनन्द से बोल उठे-वाह वाह। धन्य है! नेमिप्रभु सर्वज्ञ परमात्मा हो गये, उन्हें नमस्कार हो। ऐसा कहकर सबने सिहासन से उसरकर प्रभुको वंदन किया।

बहीं का प्रत्यक देका हुआ वर्णन करते हुए दूत कहने लगा- हे महाराव! प्रमु नेमिनाथ मुनिराज गिरनार पचारे तो वहीं के हवारों आमक्क प्रस्कता से धूम उठे! एक ओर आमवन प्रपुतिहत हो उठा तो दूसरी ओर प्रभुका रत्नव-उद्यान खिल गया। अहा, उस दिव्यता की क्या बात करें! वही मुनिजर्नों के मध्य नेमिप्रभु ध्यानस्थ मुद्रा में निर्विकल्प हो गये; परमवैतन्य का अवलम्बन करके शुद्धोगयोग की श्रेणी लगायी; अप्रमत्त भाव से अतीन्द्रिय आनन्द में झूलते-झूलते शीप्रता से गुणस्थान श्रेणी कब्दूने लगे. आठवी, नीवाँ, दसवाँ और बारहवाँ-यह सर्व गुणस्थान क्षणमें पार करते हुए प्रभुने केवलहान प्राप्त कर लिया। अहा, गिरनार धाम और समस्त पृथ्वी आनन्दमय हो गई। अब तो इन्द्र वहाँ सहस्राप्तवन में आ पहुँचे हैं और केवलहान की पूजा कर रहे हैं। अद्भुत समक्सरण में विराजमान सर्वकारभु नेमिनाथ तीर्थकर की दिव्यध्वान से गिरनार धाम गूँज रहा है। प्रभुकी अद्भुत वाणी से परमशांत चैतन्यरस झर

- Ж. प्रभुके केवलज्ञान की बधाई सुनकर श्रीकृष्ण आदि सभाजन हर्षपूर्वक बील उठे-बाह! आज तो सध्यस्व सब मगल-मंगल भासित हो रहा है. समस्त विश्व मगलमय लगता है!
- आज प्रात काल तो भगवान साधुपद में थे और अभी-अभी केबलज़ान प्राप्त करके अरिहतपद में पहुँच गये। पदापत्मेद्वी में पौचवे पद पर थे और अब प्रथम पद में आ गये हैं, 'नमो लोए सञ्चसाहुणं' में में अब 'नमो अरिहताण' में आगये।
- ﷺ ठीक ही हैं, भगवान नेमिनाथ को तीर्थंकर प्रकृतिका उदय आज प्रारम्भ हुआ; चैतन्य में केवलज्ञान का प्रकाश और पुद्शल में तीर्थंकर प्रकृतिका उदय-ऐसा सर्वोत्कृष्ट सुयोग आज मिरनार के सहस्रावन में वर्त रहा है और साथ ही साथ रलजयभारी गणभर, हजारों सुनिवर तथा वैराज्यमयी राजुलदेवी आदि हजारी आर्थिका माताएँ भी प्रमुकी धर्मसभा में सुशोभित है। वैनशासन का धर्मचक्र तीलला में गिरिपार है।
- अस् अता, भगवान के आत्मा में द्रव्य-क्षेत्र-काल और भाव सर्वप्रकार से मंगल है। भगवान नेमिनाथ का आत्मद्रव्य परमपारिणासिक भावले त्रिकाल-मगलक्ष्य है, वह 'मगल-द्रव्य' है, केबलकान तथा अतीन्द्रिय महा आनन्द से भरपूर उनके असंख्य वैतन्य प्रदेश वह 'मगल-क्षेत्र' है। जहाँ वे क्सिजमान है ऐसा गितार तीर्थ भी मगलक्षेत्र है। (त्री वीरसेन स्वामीने बर्ट्यप्रकाणम की भवला टीका में गितार, पाक्षपुरी, राजगृही आदि तीर्थों का मंगलक्षेत्र के रूप में स्वरण किया है।
- अस् अपने चितन्य स्वभाव के अवलम्बन से प्रभु को जो अपूर्वपर्याय प्रगट हुई वह 'मंगल-स्वकाल' है, तथा आज यह आश्विन मुझ्डा प्रतिभवा का दिवस भी प्रभु के झान कल्याणक के कारण मगल है .और भगवान नेमिनाथ का आत्मा मुद्धोपयोग से केवलझानरुप होकर परम आनन्दरुप परिणमित तो रहा है वह 'मगल-भाव' है।
- अहा, जिनेन्द्र भगवान के ह्रव्य-क्षेत्र-काल-भाव का ऐसा मंगलपना विचारने से अपने भावों में भी चैतन्यतत्व की कोई अगाध महिमा प्रयट होती है. वह भी भाव-मगल है।
- अश्रीकृष्ण कहते हैं-वाह, बड़ी ही सरस बात! आवार्य भगवन्तों ने भी कहा है कि जो औष भगवान ऑस्ट्रेतरेव के आत्मा को चैतन्यभाव से जानता है वह जीव राग एवं चैतन्य की भिन्नता को जानकर अपने आत्मा के शुद्धस्वरूप को जान तेता है, इसलिये दर्शन खेड का नाश करके सम्बन्धरान प्राप्त करता है। ऑस्ट्रित देवके आत्मा की सच्ची पहिचान का यह सामल-फूल है।
- अश्व भगवान अरिहत देवकी यह एक अधिन्त्य विशेषता है कि उनकी उपदेश, विहासिद्ध क्रियाएँ तीर्थंकर नामकर्म के उदय से होने के कारण औदयिकी हैं तथापि, मोह के अधाव के कारण उनकी वे क्रियाएँ शायिकी ही मानी गई है, क्योंकि वे क्रियाएँ उन्हें बाप का कारण नहीं होती और उनको क्षण-क्षण कर्मका क्षय ही होता जाता है।
  - 🚌 बाह, अद्भुत बात है। भगवान के क्षायिक भाव को तथा उदय भाव को जो भिन्न-भिन्न

कार में बाने करी बार बात की समझ सकता है. और यह बात समझने से अपर्व भेदजान होकर उस कीय को कभी का क्षय होने लगता है।

■ बलभव कहते हैं-श्री नेमिनाध भगवान आज सर्वज हए. वे किस प्रकार हए? देखो. सुनोः शाद्रोपयोग के प्रसाद से ही से सर्वन का है। सर्वन होते के प्रतंश्रण में से गण का मर्वश्रा श्रय कराके पर्ण बीतराग हुए और पक्षात ही सर्वन हुए हैं। राग का एक सक्स अंग भी सर्वनता को रोकता है: हमिलये जो बीतराय हो नहीं मर्चन होता है। राय का कोई अंग जान का कारण नहीं होता। आत्मा स्वयज्ञान स्वभाव है. वही स्वयभ सर्वज होता है। इस प्रकार आतमा स्वय ही सर्वजता का साधन होता **₽**i

भरा सर्वेज भगवन्त स्वयभ है. जिस प्रकार आकाश में सर्व अन्य किसी के अवलम्बन बिना स्वयं ही-स्वयंसेव प्रकाश एवं स्थानास्य है असी प्रकार जैतन्त्र भारतात्रभारमा अन्य किसीके अवलम्बन बिना स्वय ही स्वयंभरूप से जान एव आनन्द रूप है।

### सर्वज लब्धस्वधाव ने त्रिजानेन्द्र प्रजित हे रीते. स्थयमेव जीव बच्चो धको हे 'स्कर्यभ' जिलो करे।

🐞 अहो, उन स्वयभू भगवान सर्वज्ञदेव के दिव्यज्ञान की अचिन्त्य महिमा का क्या कहना-? वह परमआनन्दमय सर्वज्ञपद वीतरागी सतों को प्रिय है। उन अरिहंत भगवन्तों का अतीन्द्रिय महा आनन्द पंचेन्द्रिय के विषयरहित है. पण्यफलरहित है.रागरहित है. और शद्धोप्रयोगद्वारा आत्मा में से ही वह प्रगट हुआ है। वह स्वामाविक आनन्द कही बाहर से आया हुआ नहीं है-

### अत्यंत आत्योत्पन्न विषयातीत अनुप अनंत ने विच्छेद्द्वीन छे सख अहो! श्रजीपयोग-प्रसिजने।

💥 उन अरिहन्त भगवन्तों को आत्मा में से जैसा सख और जैसा आनंद प्रगट हुआ वैसा सख और वैसा आनन्द प्रत्येक आत्माका स्वभाव है। ऐसे स्वभाव का श्रवण करते ही जो जीव प्रसन्न होकर उल्लासपूर्वक उसका स्वीकार करता है वह जीव आसन्नभव्य है, निकट भविष्य में ही मोक्षगामी है।

- . 🛎 अहा. केवलजान तो आत्मा का स्वभाव है: उस स्वभाव का स्वीकार करनेवाला जीव मोक्षका साधक हो जाता है: फिर उसे अनन्त भव नहीं होते. और केवलीने भी वे नहीं देखे हैं। केवली भगवान ने निकट में ही उसका मोक्ष देखा है। बाह, केबलजान के इस न्याय में तो अतिगम्भीरता है. उसके स्वीकार में ज्ञानंस्वभाव की सन्मखता होकर मोक्षकी और का अनन्त पुरुषार्थ प्रारम्भ होता है। इसलिये सर्वज्ञ की श्रद्धा वह धर्म का मल है।
- अहा. अपने महान भाग्योदय से अपनी इस सौराष्ट्र भूमि में गिरनार धाम में हमें ऐसे सर्वज्ञ प्रभ नेमिनाथ भगवान के साकात दर्शन प्राप्त हो रहे है। अपने सौराष्ट्र का गिरनार प्रदेश तो सिंहों की जन्मभी है: आज धर्म के केवारी सिंह समान केवली परमात्मा अपनी इस भूमि में उत्पन्न हुए हैं। चलो, हम सब गिरनार धाम में चलें और तीथैकर नेमिनाध प्रभक्ते दर्शन करके धन्य हो।
- -इस प्रकार सर्वक्रपदकी अस्यन्त महिमापूर्वक महाराजा समुद्रविजय तथा श्रीकृष्ण, बलभद्र आदि सब धामधूम सहित नेमिनाथ प्रभुक्ते दर्शन करने बले। दसरी ओर स्वर्गलोक के देव-देवेन्द्र भी भवा शोभायात्रा सहित नेमिनाथ तीर्थंकर के केवलज्ञान-कल्याणक का उत्सव मनाने आ पहेंचे। प्रभु को केवलहान होते ही. उसके साथ की तीर्थंकर प्रकृति के प्रभाव से सम्पूर्ण स्वर्गलोक में हर्षपूर्ण खुलबली

मच गई। अरे, स्वर्गलोक तो ठीक तरक के नारिकारों भी उस क्षण शान्ति का अनुभव किया! तरको में अचानक ऐसी शान्तिका होना एक महान आखर्य था! अरेर उस आखर्यक कारणस्य सीर्थंकर की अधिकर महिमा का चिन्तवन करनेसे अनेक जीव सम्यव्हर्गन को प्राप्त हुए।हेवों और मनुष्यों के उपरांत सिंह और शशक, नाग और वाघ मगर और मोर आदि तिर्यंचों के समृह भी तीर्थंकर प्रभु के दर्शन हेतु दीड आये। जगतकी उत्कृष्ट धर्मसभा वहीं सहसावन में भी थी और उसके मध्य त्रिलोकीनाथ लेथिकर प्रमानमा नेमिनाथ भगवान विराजमान थे। आनद के धाम ऐसे नेमिनाथ को शतेन्द्र पूज रहे थे। अस्प्रसंग को लक्ष में लेकर स्वतिकार कविषयप्रभा नियासार-टीका में। कहते हैं किन



शतमखा शत पूज्यः , प्राप्य सद्बोधराज्यः; स्मरतिरसुरनाथः प्रास्त दृष्टाधयूथः। पदनते वनमाली भव्य-पद्माशुमालि, दिसत शमनिश नो तैमिः आनन्दभमिः॥

अहा कैसा होगा वह पावन हुश्य । जहाँ एक ओर तो मुनिगण सर्वन्न प्रभुकी स्तुति करते होगे और दूसरी ओर श्रीकृष्ण तथा इन्द्रादि भक्ति से सिर झुकाकर प्रभु नेमिनाध की वन्दना कर रहे होगे। वाह, नेमिनाध और श्रीकृष्ण-एक साथ दो तीर्धकरों का सुयोग; एक तो वर्तमान तीर्धकर और दूसरे भावी तीर्धकर . जो वीच मे एक भव करके आगामी चौवीसी में भरत क्षेत्र के तीर्धकर होगें।

महाराजा समुद्रविजय, बलभंद्र श्रीकृष्ण तथा उनके पुत्र-पीत्र शानुकृमार, प्रसुम्नकृमार, अनिरुद्ध कुमार आदि सम्वसरणमें विराजमान परमात्मा नेमिनाच के दर्गनोसे अति प्रसन्न हुए। महाराजा श्रीकृष्ण को महान गीरव का अनुभव हुआ कि अहा। में लागुआता तीर्थकर हुए, इतना ही नहीं, धर्म के किसी अहान यहास से उन्होंने प्रभुवरणों में तीर्थकर प्रकृति बौधना प्रारम्भ किया। (श्रीकृष्ण की भौति बलभद्र भी भावी तीर्थकर होने का पुराणों में उहुंख है।) त्रिलोक के इन्हों द्वारा पूज्य तथा सर्वोत्तकृष्ठ शान साम्राज्य के स्वामी ऐसे परमात्मा नेमिनाथ ने, सर्व प्रथम गिरनार के तथीवन में विष्वप्यति द्वारा मोक्समार्ग बतलाकर भव्य जीवों को परम आनन्दित किया। हस्तिनापुर से युधिष्ठिर भौम, अर्जुन आदि गण्डव ( जो कि नेमिनाथ प्रभुक्ते बुआ-मामा के भाई होते थे) भी प्रभुवर्शन हेतु गिरनार आ पहुँचे और वह सर्वज की धर्मसभा देखकर अति आनन्दित हुए।

नेमिप्रभुकी धर्मसभा मे महाराजा वरदत्त (जिन्होंने नेमिनाथ प्रभुको मुनिदशा में प्रथम आहार दान

दिया था) दीक्षित हुए और प्रभु के धर्ममंत्री बने उन वरदस्साहित ११ गणधर समवसरण-सभा को सुरोमित करते थे; इतना ही नहीं, प्रभु के सह-दीक्षित हजारों मुन्तियों में से डेढ़ हजार (५००) मुनिबर तो केवलक्षान प्राप्त करके अरिस्तंपद पर (समवसरण में ५००० धनुव ऊपर आकाश में) विराजते थे वास्तव में अस्भुत था वह भगवन्तों का सम्मेलन! ततुपान्त अविरा, मनःपर्यय झानी, सुतकेवली तथा विविध क्रदियों के धारी कुल १८००० मुनिवर उस धर्मसभा में मोक्ष की साधना कर रहे थे; राजीमती आदि आर्थिकाएँ भी अब गिरिगुका का निवास छोड़कर ४०००० आर्थिकाओं के संध सर्वित प्रभुके समवस्तरण में गोभायमान थी। एक लाख श्रावक और तीन लाख श्राविकाएँ भी उपस्ता कर रहे थे। देवों और तिर्वेचों का तो कोई पार नहीं था। प्रभु की धर्मसभा में सबको आत्मवभव का अपूर्विनिधान मिलते थे। अहा, कितना गोभायमान होगा गिरनार की वह धर्म सभा! और जगत में सीराष्ट्र के गिरनार तीर्थ का कितना महान गौरव होगा! आज भी वह गिरनार लाखो-करोड़ों जीवों द्वारा तीर्थरण में पूजत है और भगवान नेमिनाथ की महिमा जगत में प्रकाशित कर रहा है।

िरनार के उस आम्रवन के बीच आश्चर्यकारी धर्मसभा मे प्रभु नैमिनाथ ने दिख्यध्विन द्वारा धर्मोपरेश दिया और सर्वाधिक आश्चर्य काक ऐसा एमानस्वैभव भव्य जीनों को बतलावा-भो ..भो .. भव्यजीवो! हमे जो सर्वक्र-एमानस्पद प्राट हुआ वह आत्मा में से ही प्राट हुआ है, तुम्हारे आत्मा में भी ऐसा ही परमात्मपद भरा है; उसे पिहचानकर अद्धा-ज्ञान-चित्र द्वारा उसकी उपासना करके तुम भी परमात्मा म सकते हो। हमग्रकार चैतन्वतत्त्व की अगाध महिसा जानकर अपने में उसकी अनुभूति करना सो जैनशासन है। जिस प्रकार भगवान कष्मदेव की धर्मसभा में मोक्षगामी भरत राजने धर्म का श्वण किया था, उसी प्रकार नेमिनाथ की धर्मसभा में मोक्षगामी पराव राजने धर्म का श्वण किया था, उसी प्रकार नेमिनाथ की धर्मसभा में मोक्षगामी परव राजने धर्म के श्वण किया था, उसी प्रकार भीनिवाध की धर्मसभा में मोक्षगामी परवहाँ ने तथा गजनुस्तार, प्रदार आदि ने धर्मका श्रवण किया। प्रभुकी आयु १००० वर्ष थी। उसमें से ३०० वर्ष की आयु में प्रभु केवली परमात्मा हुए; प्रशात ७०० वर्ष तक तीर्थंकर रुप में विहार करके भारतभूमि में धर्ममृत की वर्ष की।

धर्मचक्रसहित देशदेशान्तर में विचरते हुए प्रभुनेमिनाथ कभी-कभी रेवतिगिरि (गिरनार) पधारते थे। एक बार प्रभुका आगमन होनेपर श्रीकृष्ण-बलभद्र परिवार सहित प्रभु के दर्शन करके अति आनन्दित हुए और धर्मीपदेश सुनने के पक्षात् पूछा-है देव! इस संसार में आत्मा के अस्तित्व सम्बन्धी अनेक मिण्या मान्यताएँ चलती हैं कि-आत्मा जैसी कोई वस्तु है ही नहीं; कोई उसे पृथ्वी, जलादि अचेतन कं संयोग से हुआ मानते हैं, कोई उसे एक मानते हैं, कोई उसे एक प्रभाव अपरिणामी मानते हैं, तो कोई एकान्त क्रूटस्थ अपरिणामी मानते हैं तो कोई एकान्त हाणिक नामवान मानते हैं, कोई उसे प्यांध गुणरहित मानते हैं, ट्रोसे अनेक प्रकार की मिण्या मान्यताएँ चलती हैं;-तो हे प्रभो! आत्मा का सत्यस्वरुप क्या है वह समझाहये। ?

प्रभुकी वाणी में आया-हे भव्यराज! तुम भावीतीर्यंकर हो, तुमने उत्तम प्रश्न पूछा। सुनो, सत्रूथ हस विश्वमें अनन्त जीवात्माएँ स्वतंत्रक्ष्य से विश्वमान तस्व हैं, उनमें से 'मैं' ऐसे स्वसंवेदन द्वारा आत्मा सदा सर्वंत्र अपने अस्तित्व को प्रसिद्ध करता है। कोई भी जीव किसी भी स्थिति में, 'मैं नहीं हूँ-ऐसा अपना अभाव सिद्ध नहीं कर सकता, अपने अस्तित्व का अस्वीकार नहीं कर सकता, क्योंकि मैं नहीं हूँ-ऐसा कहनेवाला स्वयं ही जीवा है। आत्मा विश्वनिध्यमान है लह जानमय-सुख्यम्य वस्तु है, स्थयं अपने में हैं, अपने गुण-पर्यायक्ष्य भावों में स्थित, उत्पाद-व्यय-भुवरूप सत्तु है। सदा शरीर से भिन्न स्थाना उसका अस्तित्व है, वह 'ब्राला' ऐसे विश्व द्वारा बात होता है। यदापि अरुपी होने के कारण

वह इन्द्रियों हारा दृष्टिगोचर नहीं होता, परन्तु अंतर में इन्द्रियों से पर अपने अनुभवजान हारा वह स्पष्ट ज्ञात होता है-अनुभव में आता है। राग के तथा बाह्यजियों के बिना एकाकी ही सुखी होने का उसका स्वभाव है। ऐसे परमतत्व रूप अपने आत्माको जानकर हे भव्यो। तुम कथायों से पित्ररूप उसकी उपासना स्वो क्षा ग्रोम सामोजियों गिति है।

आत्मा के अस्तित्व की ऐसी मुन्दर मिद्धि मुनकर सर्व श्रोताजनों का चित्त प्रसन्न हो गया, अनेक भव्यजीवों ने अपने सम्यक्त्व को उज्ज्वल किया। श्रीकृष्ण ने प्रभुकी वाणी में अपने पूर्वभव तथा भविष्य के भी मोक्षतक के दो भव जान लिये। पूर्वभव में स्वय मुनि थे, परन्तु निदान बन्ध के क्षारण धर्म की भावना में मत को स्थिर किया; परन्तु आयुवध के कारण वे व्रत नहीं ले सके। अनेक जीवों ने प्रभु के उपदेश में आत्माका शुद्ध स्वरूप जैसा जाना वैसा ही अनुभव में लिया और मोक्षमार्ग में प्रविष्ट होकर पाम आनदित हुए।

तत्मश्चात् श्रीकृष्ण की माता देवकी ने बरदत्त गणधर को बन्दन करके अपने मन की शका पूछी कि-हे देव। मेरे ऑगन मे दो मुनिराज आहार के लिये प्यारो थे, दसरे दिन वे ही मुनिराज फिर प्यारे और तीसरे दिन भी दे ही दो मुनिराज मेरे घर आहार लेने प्यारो, दो वे मुनिरा मेरे यहरे बार-बार क्यों एमोर 2 - बे टेवक्क मेरे असर में अस्तान स्टेक समझा था। सकका क्या काएए?

दिव्यक्षानी गणधरेदन ने देककी माता के मनका समाधान करते हुए कहा-हे माता! आपके औगन में तीन बार जो मुनि-युगल पधारे वे मुनि-युगल वहीं के वहीं नहीं थे, परन्तु हर बार अलग अलग थे; और वे मुनिवर आपके पुत्र ही थे। श्रीकृष्ण के अवतार से पूर्व तीन बार जो युगल-पुत्र अवतरित हुए थे उनका आपके भाई कस के भव से अन्यत्र लालन-पालन हुआ था, वे छहीं पुत्र जिनदीक्षा लेकर मुनि हो गये थे। आपने बचपन से ही अपने उन पुत्रों को नहीं देखा था, उन छहते का रूप एक-सा था, इसित्ये आप उन्हें नहीं पिहलान सकी, परन्तु वे आपके पुत्र होने से प्राकृतिक हर से आप को उनके प्रति पुत्रवत स्नेह उमझ था और सुनिये, हे देवकी माँ! वे छहाँ मुनिवर कि जिनका नाम देवदत्त-देवपाल, अनिकदत्त-अनिकपाल तथा गडुप-जितग्रातु है, वे छहों चरमगरिति हैं, इसी भव में मीक प्राप्त करेंगे। पूर्वभव में भी वे छहाँ भाई थे और आपके ही पुत्र थे। अपने छहाँ पुत्र मुनि हुए है-ऐसा जानकर तथा उनके पूर्वभव सुनक देवकी माता आधर्य पूर्वक वैराय को प्राप्त हुई, परन्तु श्रीकृष्ण के प्रति में के कारण दीक्षा नहीं ले सकी।

तत्पक्षात् श्रीकृष्ण ने अपनी आठ मुख्य रानियों-१.सत्यभामा २. शक्सिणी, ३ जाम्बुबती, ४ सुसीमा, ५. लक्सणा, ६. गांधारी, ७ गीरी तथा ८ पदावती-के पर्वभव पर्छ।

उत्तर में गणधरदेव ने प्रथम सत्यभामा के पूर्वभव कहे-शीतलनाथ प्रभु के तीर्थ में वह जीव मधुरा राज्य की शीरीपुर नगरी में एक अभिमानी विद्वान था; तब जैनधर्म की निन्दा करने तथा विषय-कथाययोषक कुप्पर्मका उपरेश देने से वह सातवें तरक में गया और अनेक निव्दों भवों में परिभूगण किया। पक्षात् भीता के भव में उसने एक पुनियाक के उपरेश से मध्, मास, मदिरा, अण्डा, शहद आदि का त्याग किया और मरकर राजपुत्र हुआ; वहीं भी आत्मजान के बिमा व्रत करके शुभ परिणाम से देव हुआ और वहीं से ज्यवकर यहीं श्रीकृष्ण की पटरानी सस्यभामा के रूप में अवतरित हुआ है। अब भगवान नेमिनाथ के शासन में धर्मग्राम करके वह खीपर्यायका छेद करेगा और अनुक्रम से मीक ग्राम करेगा।

इसी प्रकार दूसरी सातों रानियों ने भी पूर्वभव में धर्म की कैसी विराधना की थी, और फिर

मुनिक्तोंको आहार दान, ज़तादि से धर्म के संस्कार प्राप्त किये, परन्तु अभी तक आत्मज्ञान नहीं किया होने से स्त्री पर्याच में अवतरित हुई: अब वे नेमिप्रभु के शासन में धर्मप्राप्त करके अपना कल्याण करेंगी।-वह बात गणधा ने बतनायी।

इस प्रकार मणफरदेव के मुखं से अपने पूर्वभव सुनकर तथा स्वयं निकट भविष्य में मोक्षगामी होना नानकर वे सब रानिकी अति प्रसन्न हुई और अभी तक आत्मजान के बिना ही ऐसी दीच सीपर्याय में भटकती रही-ऐसा विचारकर उन्होंने वैसावपूर्वक जैनधमं में अपनी बुद्धि लगायी और भिक्ताहित निप्तपुत्त के स्वर्णों में बित लगाया। धर्मरिहत मुखं जीनों का जीन निन्दनीय तथा धर्म ही प्रगंसनीय है-ऐसा समझकर अनेक जीनों ने अपना चित्त फर्ममें लगाया और पाएयुनिए छोड़ दी।

पद्यात् अस्तदेव ने श्रीकृष्ण के पुत्र प्रशुन्मकुमार तथा शम्बुकुमार का जीवन चरित्र पूछा। उसका गणधारदेव में संक्षेप में वर्णन किया।

### श्रीकृष्ण के पत्र चरमशरीरी शम्ब तथा प्रदान्य के पूर्वभव

स्विमणी का पुत्र प्रशुन्ध तथा बाम्बुबती का पुत्र शम्बु (शभव); वे दोनों बीव कुछ भव पहले मगधदेग में अग्निभृति तथा वायुभृति नाम के दो भाग्नं थे। दोनों भाग्नं नास्तिक थे। एक बार उन्होंने एक जैनमृति के साथ वाद-विवाद किया। मुनिराबने अनेकान्त विद्या द्वारा जीव का अस्तित्व, उसका ज्ञानस्वभाव, तथा सर्वज्ञतारूप प्रसारम पद की सिद्धि करके उन दोनों भाइयों को पराजित कर दिया। उस से अपमानित हुए वे दोनों भाग्नं रात्रि के समय उन ध्यानस्थ मुनि को मारने के लिये तथा। एक यक्षदेवने उन्हें नहीं किस्त दिया।

तब उनके माता-पिताने यक्षसे पुत्रों को छुड़ाने की प्रार्थना की। यक्षदेव ने कहा-तुम हिंसाचर्म को छोड़का मुनिराज से क्षमायाचना करो और एस अहिंसाचर जैनामं को स्वीकार करो तो तुम्हारें पुत्रों को मुक्त कर दूँगा। उन्होंने यक्ष की आजा का पालन किया और दोनों भाई छूट गये। फिर उनार्थक पिताने कहा-केटा, अब तुम कैनमर्भ को छोड़ दो, क्योंकि हमने तो मात्र दिखाने के लिये स्वार्थका वितामं का स्वीकार किया था। तब दोनों भाइयों ने उसकी बात मानने से हन्कार किया और कहा कि-'कैनमर्भ के कारण ही हमारी रक्षा तुई है, इसलिये हम उसे नहीं छोड़ सकतें -इस प्रकार दोनों ने हुइता से कैनमर्भ आस्था प्रगट की और जावकमर्भ का पालन करके स्वर्ण में गये। वहीं से निकत्सकर वे दोनो अयोध्यापुरी में पूर्णभद्र तथा मणिभद्र नामक श्रीष्ठपुत्र हुए। केनमर्भ की उपासना करके पुन: स्वर्ण में ये और फिर हिस्तिनपुर में राज्यके पुत्र हुए। उनके नाम मधु और क्रीइइव। (मधु वह प्रमुन्न का जीव है।)

एक बार राज्यामधु ने अपने मित्र कनकरणकी स्रोपर मोहित होकर उसका अपहरण किया। स्त्री के कियोग से दःखी होकर कनकरण ने संन्यास ले लिया और मरकर धमकेत देव हुआ।

पश्चात् राजामधु को अपने दुरानार के लिये पश्चाताप हुआ और मुनिराज के निकट धर्मोपदेश सुनकर अपने भाई के साथ संयम धारण किया और धर्म की आराधना द्वारा पापों को धो डाला। दोनों भाई पुण्य से स्वामें गये और वहीं से निकलकर राजा मधु का जीव तो शंकिणी का पुत्र प्रश्चन्म और असके भाई क्रीड़ब का बीव बाम्युबर्तीका पुत्र प्रायुक्तमार हुआ है। श्रीकृष्ण के वे दोनों पुत्र चरमशारीरों हैं और इस मिरनार से ही मोख प्राप्त करेंरे।

प्रशुन्म और शम्बुकुमार के जीवन की यह बात सुनकर सबको बढ़ा हर्ष हुआ। पक्षाद विशेषरूप से गणका देवने कहा- यह प्रश्नुम्नकुमार द्वारिका नगरी में जब मात्र छह दिन का बालक था तब धूमकेतु देव वहाँ से विमानमार्ग से जा रहा था। किस्मेणी के महत्त पर उसका विमान धम गया। अवधिज्ञान से उसने जाना कि यह कुमार मेरा पूर्वभवका त्रातु है; पूर्वभवमें इसने मेरी रानीका अपहरण किया था। इसलिये राजुला का बदला लेने के लिये उसने देवी विद्यासे प्रश्नुत्वमार का अपहरण कर लिया। वह उसे मार डालने का विचार कर रहा था, परन्तु चरामशारी प्रश्नुम्न की आयु के प्रताप से उसमें यथा का संचार हुआ, और वह बालक प्रश्नुम्न को वन में एक शिला के नीचे स्वाक्त क्ला गया।

उसी समय कालसंबर नामका एक विद्याचर राजा वहीं से निकाला। शिला ऊँची-नीची होते देखकर वह आधर्यचिकत हुआ और उसके नीचे अत्यन्त सुन्दर चरमशरीरी बालक को देखकर उसके हर्षका पार नहीं रहा। उसने वह बालक अपनी रानी कंचनमाला को दिया, और युक्शाकपद पर स्थापित करके उन्होंने उसका पुत्रवत लालन-पालन किया। प्रशुप्त बड़ा होने पर कंचनमाला के दूसरे पुत्र उसकी ईच्यां करने लो और उसे मारने के अनेक प्रपंच कियो; परनु पुण्यात्मा प्रशुप्त को कोई हानि होने के बदले उसके पुण्यप्रताप से उसे महान देवी कैमब प्राप्त हुए। धीर-धीर वह सोलह वर्ष का किशार हुआ। उसमी और वारिका में प्रविवर्णण से तक्ष्यपी इक्सिणी का क्या हमा बह सनी।

हारिका नगरी में, अपने छह दिन के पुत्र को न देखकर किमणी व्याकुल हो उठी। महल में चारो और खोजने पर भी उसका कहीं पता नहीं लगा। श्रीकृष्ण भी उसकी खोज नहीं कर सके। श्रीकृष्ण और हिमणी पुत-बयोग से अस्पता शोकमार रहने लगे; इसिलिये श्रीकृष्ण के मित्र नरदवी उसे खोजने के लिये विदेहसोत्र गये और वहीं विराजमान स्वयंप्रभ तीर्णंकर (सीम्पेयर स्वामी) के समयसरण में जाकर प्रमुख्न की कथा सुनी। हारिका आकर श्रीकृष्ण तथा हिम्पिणी से कहा-सुनी, मैं एक आनन्द की बात करता है-तुम प्रमुख्नका शोक छोड़ो, क्योंकि वह कुशत है और १६ वें वर्ष में महान वैभवसाहित लीटकर आपसे मिलेगा। मैं यहीं से विदेहसोत्र में सीमंपर प्रभु के समवसरण में गया था। आहा, वहीं की आखर्यकारी शोभा का कथा कहना। वहीं तीर्थंकर प्रमाल्या के साक्षात् दर्शन से सुद्धे अति आनन्द हुआ और मैंन प्रमुख्न की बात पूछी। उसके पूर्वभवका बेरी उसका अपहरण करके ले गया था, और इस समय वह एक विद्याभर के यहाँ पुत्रच्य में उसका लालन-पालन हो रहा है। १६ वें वर्ष में अब वह यहाँ लीटेगा तब अनेक गुभचिंक होणाचा होंगे-सुखे सरीवर जनन के हो रहा है। १६ वें वर्ष में अब वह वहीं लीटेगा तब अनेक गुभचिंक होंगे अहक सित्रच जल से छलक उठेंगे, उनमें कमल खिला कायेंगे, मेर नावने लगेंगे, बिना कहांक अस्ता-ऐसा मिंत प्रमुख सरीवर जला में सन्त है। से स्वर्ण में स्वर्ण में स्वर्ण करेंगा। वह पुत्र इसी भव में मोल प्राप्त करेगा-ऐसा मैंत प्रमुख ताली में सना है।

वाह! सीमंधर प्रभु की धर्मसभा में नारवजी द्वारा सुनी गई अपने पुत्र की बात सुनकर श्रीकृष्ण तथा रुक्मिणी को अतीव प्रसन्नता हुई, उनका शोक मिट गया और वे बातक की भीति प्रशुम्न के आगमन की प्रतीक्षा करने लगे।

इधर नवयुवा प्रष्टुम्न का सुन्दर रूप देखकर उसकी पालक माता रानी कंचनमाला उन पर मोहित हो गई, उसके मनमें विकारभाव जागृत हुए। उसने अपनी महस्वपूर्ण प्रश्नित विद्या उन्हें दे दी और अनेक हावभावों से लसायाने का प्रयस्न किया; परनु धीर-गंभीर प्रयुम्नकुमार शीलव्रत में अहिंग रहे। इससे कुपित होकर रानी कंचनमालाने उन पर कुशील का हुटा आरोप लगाकर राजा को भड़काया। राजाने उन्हें मार हालने का काम अपने ५०० पुत्रों को सींग; परनु वे किसी प्रकार प्रयुग्न को मार नहीं सके। चरमशरीरी को कौन मार सकता है? उसटे उन्हें दिव्य विभित्तिय प्राप्त हुई।

एक बार नारक्षी वहाँ आये और प्रदान्न कमार को विदेहक्षेत्र में सनी हुई उनके पूर्वभवों की सारी क्रामें कर्ती: तथा रुक्सिणी और श्रीकरण उनके सच्चे माता-पिता होने की बात का विश्वास कराया। नारिका की भी वर्तमान स्थिति समाधी। उनके काका नेसिनाथ प्रथ वही विराजसान हैं वह भी बतलाया। कान ही प्रशासकत्त्रासको अपने साता-पिता से सिलने तथा नेमिप्तभ के दर्शन की इन्छ। हुई: दिख्यवैभव सहित ठाटबाट से वे द्वारिका आये। वहीं आंकर उन्होंने बन्दर, सिंह आंटि के रूप धारण ब्यांके सन्त्रभाषा और सम्बद्ध आदिको खब खिद्याया चित्र-विचित्र चेत्राओं द्वारा नगरवनों को भी पर्याहर किया फिर पन सहाराणी भारतक का क्या आगण काके क्रिकेशणीके पहल में पहेंचे। वहीं क्रिकेशणीने उन्हें धर्मात्मा जानकर आलापर्वक भोजन बनाया। भोजन के प्रशांत वे बोले-हे माता। आप सम्यव्हर्गनधारी एवं साधर्मी के पनि साम्यक्ता टामानेसासी हो।

उस समय राजधवन में अनेक शधिबह पगट हए-अनानक ही फल-फल खिल उठे. मोर आनन्द में जानने लगे. आप्रवक्ष फलों से लंद गये और हिस्मिणी के स्तर्नों से दश डारने लगा। इस प्रकार पत्र-आगमन्द्रिक सर्वचिह्न देखे, परन्तु प्रधान तो कहीं दिखायी नहीं दिया! तब आशंका से रुक्मिणीने पछा-हे बह्मचारी महाराज! मेरे पत्र के आगमन पर जो चिह्न भगकान ने नारदजी से कहे के वे सब यहाँ पगर दक्षिमोच्या हो उन्ने हैं. परन्त मेरा पत्र दिखायी नहीं देता!. आपको देखकर मेरे बदय में बात्मन्य उमक्र रहा है. तो क्या आप ही मेरे पत्र हैं?

यह सनते ही प्रदानन ने अपना यथार्थ दिव्यरूप धारण किया और हर्षपर्वक नमन करते हुए बोले-हे माता। में ही आपका पत्र प्रशास आपके चरणों में समस्कार करता है। उसके मीठे बचन समकार तथा दिल्यरुप देखकर माताने अत्यंत हर्षपर्वक उन्हें गले से लगा लिया। ममक्ष को मोक्ष की कथा सनकर जो आनन्द होता है. आत्मार्थी को आत्मा की अनभति से जो सन्तष्टि होती है. वैसा ही आनन्द और वैसी ही सन्तृष्टि पृत्र मिलन से माता रुक्पिणी को हुई। अपनी बाल्यक्रीडा का विशेष आनन्द देने के लिये प्रदान्तकमार ने विक्रियालिको हारा बचपन से अब तक की सर्वचेनाएँ प्रवर्णित की. और बालपन को गोड में लेने का लाभ पाप करके प्राता रक्किणी मन्त्रत्र हाँ।

पर्वभव में जो प्रचम्नका भाई था और स्वर्गलोक में भी उनके साथ था, वह जीव वहाँ से च्यवकर श्रीकृष्ण के पत्ररूप में आम्बवती की किन्न से अवतरित हुआ: उसका नाम शंभव अथवा शास्त्रक्रमार...वह भी नामधीरी है।

इस प्रकार श्री नेमिनाच प्रभ के समबसरण में अपने पर्वभव सनकर श्रीकच्या की आठों रानियोंने अपना चित्त धर्म में लगाया तथा शम्बुकुमार-प्रधूम्नकुमार आदि को भी वैराग्य हुआ और आत्मजानसहित धर्मसाधना में अपना चित्र स्थिर किया। तत्पश्चात भगवान नेमिनाथ ने विहार करके देश देशान्तर में बीतरागी मोक्षमार्ग का उपदेश दिया और लाखों-कराड़ों बीवों को धर्मस्थ में बैठाकर मोक्षमार्ग में गमन कराया। प्रभ ने तीर्थंकर रूप में रहकर भरतक्षेत्र में ७०० वर्षतक धर्मचक्र चलाया।

अनेक वर्षों पद्यात् नेमिप्रभु जब पुन: गिरनार पधारे तब अति हर्षपूर्वक दर्शन करके सबने धर्मोपदेश सुना। उस समय गिरनार के वनराज-सिंह भी अहिंसक बने गये थे और प्रभ का धर्मोपदेश धुनकर आत्मकल्याण करते थे।

श्रीकृष्ण के लघु भ्राता गजसूकुमार भी प्रभु के धर्मदरबार में आये थे; प्रथमवार ही प्रभु को देखकर उन्हें ऐसा लगा कि-अहो, यह तो मेरे भाता! मुझे मोक्ष ले बाने के लिये ही प्रधारे हैं। प्रभा के श्रीमाव से उन्होंने तीर्थंकरादि महापुरुषों का चरित्र तथा मोक्षपुरुषार्थ का वर्णन सना। सनते ही उनका आत्मा मोक्ष पुरुषार्थ हेतु आगृत हो उठा। अहा, यह तो नेमिप्रभुकी वाणी! विवाह के समय ही वैराग्य प्राप्त करनेवाले उन प्रभुकी बीतरागरसम्रसती वाणी में ससार की असारता और मोक्षकी परममहिमा सुनकर गज सकसार का हृदय कैराय्य से खंकत हो उठा।



तुरत ही उन्होंने प्रभुवरणों में जिन दीक्षा अगीकार की और महान पराक्रम पूर्वक स्मशान में जाकर आतम्प्यान में लीन हो गये। इतने में कूर परिणामी संगिरत सेठ वहीं आ पहुँचा। गक्सुकुमार पुनि को देखते ही 'इस दुष्ट ने मेरी कन्या को अविवाहित खा और भी पत्नी को पंशान किया। उनका सिर अग्नि में अक्षक मन में जागृत हो उठा और उसने गक्सुकुमार पुनिपर पोर उपसर्ग किया। उनका सिर अग्नि में जलाया और शरीर में कीलें ठोक-ठोककर चलनी जैमा बना दिया। परन्तु यह तो महापराक्रमी गब्बुक्मार। उपसर्ग के बीच शानि के पर्वत की भीति ध्यान में अङिग रहे और शुक्त च्यान की श्रेणी हारा केवलाता ग्राट करके मोक प्राप्त किया। इस प्रकार नेमिनाथ प्रभु के तीर्थ में वे 'अंतकृत' केवली हुए। उनका केवलातान तथा निर्वाण-दोनों महोत्सव देशों ने एकसाथ किये।

[आत्म साधना में गजसुकुमार मुनि के इस प्रचंड पुरुषार्थ की घटना पूज्यगुरुदेव श्रीकानतीस्वामीको अति ग्रिय थी। प्रवचन में जब भाविकोर होकर तथा चित्र बतलाकर साधक के अति उग्र पुरुषार्थ वर्णन करते तक पुमुशु जीव बैतन्य के पुरुषार्थ की प्रेरणा लेते और मोक्ष के अडोल साधक के प्रति हृदय से विनत हो जाते। अहा, जिन्हें पुरुषार्थ द्वारा आत्मसाधना करना है, उन्हें जगत की कोई पटनाएँ रोक नहीं सकतीं।)

राजपुत्र गजकुमार की दीका, केवलज्ञान और मोक्षकी बात सुनकर तुरन्त ससुप्रविजय महाराज (नेमिप्रभु के पिताश्री) आदि नर्वो भाइयों ने (वसुदेव के अतिरिक्त) संसार से विरक्त होकर जिन्दीका नेकर मोक्षकी साधना की, मातुशी गिवादेवी आदिने भी आर्थिका पद अगीकार किया और राजीमती रु स्थ में रहने लगी। राजीमती,शिवादेवी आदि आर्थिकाओंने अद्भुत वैराय-जीवन जीकर नेमिप्रभु के राणिका अनुसरण किया और कीपर्याय का छेद करके स्वर्ग में देव हुई; वहाँसे निकलकर एक भव में नेकर प्राप्त करेंगी।

## द्वारिकापुरी का दहन

प्रभु नेमिनाथ तो बीतरागरूप से भारत में बिहार करते हुए पुन: पुन: गिरनार प्रधारते हैं। एकबार

क्षा पतः गिरतार पधारे। इस बार प्रभ का उपदेश सनकर बल्भाद्र जी ने अपने भाई श्रीकृष्ण का तथा नारिकानगरी का भविष्य प्रका। 'बारक वर्ष प्रधात द्वीपायन ऋषि द्वारा समस्त द्वारिका नगरी भस्मीभूत को जाजारी और श्रीकरण की पत्य उसके भाई जात्कसम के हाथ से होगी --रोमा प्रभ की वाणीमें आया। तक प्रतकत अनेक जीवों ने वैशाय पाप करके दीका गहण कर ली। श्रीकच्या महाराजने दारिका नगरी में घोषणा करायी कि-मेरे पिता-माता-भारा-भगिनी-पत्रादि परिजन तथा समस्त नगरवासी सब क्रियायपूर्वक संयम धारण करके शीच आत्मकल्याण करो। मैं किसी को रोकेंगा नहीं। मैं स्वयं वत धारण आहें कर सकता. परन्त जो भी वत-दोक्षा लेगे उनके परिवार के पालन का सम्पर्ण भार मैं लैंगा। इसलिये शास्त्रिका नगरी भूतम हो आय उससे पूर्व जिन्हें अपना कल्याण करना हो वे कर लें . उससे मेरी अनसीवना ٠.

दारिका का भविष्य तथा श्रीकृष्ण की धर्मधोषणा सनकर उनके पत्र-पीत्र प्रधम्नकमार, शम्बक्रमार, भानकमार अनिरुद्धकमार आदि चरमशरीरी राजपत्रों ने तस्त नेमिएस के निकट जिनदीका ले ली...और गिरनार की दसरी, तीसरी, चौधी टंकसे मोक्षपद प्राप्त किया। श्रीकृष्ण की सत्यभागा, जाम्बवती, रुक्सिणी आदि आठों पटरानियों ने तथा अन्य हजारों रानियों ने भी नेमिप्रभ के समवसरण में जाकर आर्थिका-ब्रह्म धारण किये। हीर-मोती के हार, मकट द्वारा संशोधित वे रानियाँ अब मात्र क्षेत साही में भी विशेष शोभायमान होते लगीं: सच ही है, जैसी शोभा बीतरागता मे है वैसी रागमें कहाँ मे होगी ? अनेक नगरजनी तथा सिद्धार्थ नामक सेनापति ने भी जिनदीका धारण की. और वे सिद्धार्थ मनिराज समाधि माण करके स्वर्ण में देव हुए।

अब, उधर द्वीपायन मृति जो दर देशान्तर चले गये थे वे ठीक बारह वर्ष पर्ण होने से पर्व (बारह वर्ष हो चके है ऐसा समझकर) द्वारिका के उद्यान में आये। (-जो जो देखी वीतराग ने, सो सो होसी वीरा रे...) (वे बलभद्र के मामा लगते थे:) यादव कुमारों ने उन्हें देखा, और 'यह द्वारिका जलानेवाला आयां -ऐसा कहकर पत्थर आदि मार कर तथा भला-बुरा कहकर उनका खुब अपमान किया। **इससे** कोधित होकर वे द्वीपायन ऋषि सस्पर्ण दारिकानगरी के अस्म करने के लिये उदात हरा।-रे होन्हरा मनिभाव से भ्रष्ट हुए वे द्वीपायन क्रोधपर्वक तेबोलेश्या द्वारा द्वारिका को जलाने लगे। (दसरे पराण में ऐसा भी आता है कि उन द्वीपायन ने अश्वभनिदान किया और भरकर देख हए, पश्चात द्वारिकानगरी की भस्म किया)। नगरी के पशु तथा मनुष्य अभिमें धू-धू करके जलने लगे: बचाओं , बचाओं , का करूप विलाप करने लगे। श्रीकृष्ण की द्वारिका में ऐसा करूण क्रन्दन कभी हुआ नहीं था। देवों द्वारारचित द्वारिकानगरी छह<sup>्न</sup>मास तक अग्नि में **जलती रही औ**र सर्वधा नष्ट हो गई।

यहाँ किसी को प्रश्न होगा कि-अरे. यह महान वैभवसम्बन्न द्वारिकापुरी ,जिसकी रचना देवों ने की थी और श्रीकृष्ण जिसके राजा, अनेक देव जिसके सहायक, उस द्वारिका को भस्म होने से किसीने क्यों नहीं बचाया? कहाँ गये के देव? और कहाँ गया उन कासुदेव का पुण्य?

उसका समाधान:-हे भाई! सर्वज्ञभगवान की वैखी हुई भवितव्यता दर्निवार है. उसे कोई रोक नहीं सकता। जब ऐसी होनहार हुई तब देव भी दूर हो गये। पुण्य का संयोग बासुदेव जैसों को भी कहाँ स्थिर रहता है ? वह तो अस्थिर, क्षणभंगर और अशरण है।

अपनी आँखों के सामने घू-धूकर जलती हुई द्वारिका नगरी को देखकर दोनों भाई एकदम आकृत-व्याकृत हो गये। यद्यपि दोनों आत्मज्ञानी हे...आनते हे कि द्वारिका के इन सर्व परदुख्यों में से कोई भी हमारा नहीं है; हम तो सबसे भिन्न चेतन स्वरूप हैं;-तथापि व्याकल होकर कहने लगे-अरे. हमारे महल और रानियों जल रही हैं, माता-पिता जल रहे हैं, परिजन एक प्रजाजन जल रहे हैं.. कोई तो बचाओ रे...कोई देव तो सहाय करने आओ। पत्तु सर्वंडके देखे हुए भवितन्य के सामने तथा द्वीपायन किंदि के क्रोधके समक्ष देव भी क्या करते ? आयु समाम होने पर इन्द्र-नेरन्द्र या जिनेन्द्र कोई भी जीव को बच्चा नहीं सकते । एक अपना आतमा ही मरणभत है।

आग बुझाने का कोई साधन दिखायी नहीं दिया तब श्रीकृष्ण और बलभद ने नगरी का गढ़ तोड़कर समुद्र के जलसे अपि बुझाने का प्रयत्न किया। परन्तु रे देव । वह जल भी तेल जैसा होने लगा, और उससे आग अधिक बढ़ने लगी। अंत में आग को बुझाना असंभव कानकर वे दोनों भाई माता-पिता को बाहर निकासने का उद्यम करने लगे। माता-पिता को रथ में बैटाकर योड़े जोत दिये, परन्तु वे नहीं चले; हाथी जोते वे भी रथ को नहीं खेंला सके; रथ के पहिये पृथ्वी में विपक गये थे। अंत में, 'हाथी-घोड़ों से यह रथ नहीं चलेगा'-ऐसा देखकर श्रीकृष्ण और बलभद्र दोनों महान योद्धा थयों जुत गये और शक्ति लगाकर खींचने लगे, हजार-हजार सिंहोका बल रखनेवालों उन बलदेव-बासुदेव स्थ को बाहर निकासने के लिये शक्ति लगा, वह तो बहीं का बहीं गड़ गया। जब बलदेव-बासुदेव स्थ को बाहर निकासने के लिये शक्ति लगाने लगे तब नगरी के द्वार अपने आप बन्द हो गये। दोनों भाइयों ने लातें पार-मारकर द्वार तोड़े कि उसी समय आकाश में देववाणी हुई कि-मात्र तुम दोनों भाई ही



द्वारिका से जीवित निकल सकोगे, तीसरा कोई नहीं माता-पिता को भी तम नहीं बचा सकोगे।

अरे, अजरण ससार! श्रीकृष्ण-बलभद्र माता-पिता को अमहाय छोडकर हरन करते-करते हारिका के बाहर निकले। बाहर निकलकर देखा तो क्या देखा? कि-मुवर्ण एवं रत्नमयी द्वारिकानारी घाम की भीति भडभड़ जल रही है, घर-घर से आग लगी है, राजमहल भस्स हो बके हैं.

सम्म हा चुक ह. दोनों भाई एक-दूसरे के गले में टक्सिण टेश में प्रापटनों के प्राम

लगकर रीने लगे। अब कहीं चला जाय वह सोचने लगे। अन्त में, दक्षिण देश में पाण्डवों के पास जाने का निर्णय करके उस ओर चलने लगे।

द्वारिकानगरी छह मास तक सुलगती रही . तब जो तदभव मोक्षगामी थे अथवा जिन्हें सयम धारण करने का भाव था ऐसे जीवों को तो देव नेमिनाथ प्रभु के निकट ले गये; जो सम्यादष्टि थे, धर्म संस्कारों से युक्त थे उन्होंने अंत समय जानकर प्रायोगगमन सन्यास धारण कर लिया; अप्रि का घोर उपसां भी उन्हें आतंष्यान का कारण नहीं हुआ। जो सच्चे जिनधर्मी हैं वे मृत्युकाल में भी कायर नहीं होते परन्तु उत्तटे धर्मसाधना में शूरवीर होते हैं; वे शरीर का त्याग देते हैं परन्तु धर्म का त्याग नहीं करते। यह कैन सन्तों की शित है।

अरेरे, द्वीपायन ने जिन बचन की श्रद्धा छोड़कर अपना भव बिगाड़ा और अनेक जीवों की मृत्यु

का कारण बने। धिक्कारर है ऐसे क्रोध को जो स्व-पर का नाश करके संसार की बृद्धि करता है। और देखों तो सही इस संसार की स्थिति। द्वारिका जल रही थी तब श्रीकृष्ण का सुदर्शन चक्र भी क्या काम आया? कहीं गये वे सब देव? मात्र प्राण ही अब किनका परिवार बचा हो, ऐसे वे दोनों भाई पाण्डवों के पास जाने को चले। तिरस्कार करके स्वयं ही जिन्हें राज्य से निकाल दिया था उन्होंकी शरण में जाने का समय आया। ऐसा असार संसार ..उसमें पुण्य-पाप के विकित्र खेल देखकर है जीव। तू पाप के उदय में पक्षाना नहीं और पुण्य के भरोसे बैठ मत रहना; दोनों से निरपेक्ष रहकर शीप्र आत्महित

हर्ष-शोक से पार है, संयोग और वियोग में, ऐसा ज्ञान स्वभाव; अरु सुख में या दुःख में; उस स्वभाव को साधतो, संसार में या मोक्ष में, सच्ची शान्ती लहाय। रे जीव ! तृ तो अकेला।

(द्वारिकानगरी भले ही भस्म हो गईं, परन्तु धर्मात्मा जीवों की शान्ति नहीं सुलगी थी, वह तो अधि से तथा राग से भी अलिप्त शांत चैतन्य रस में सराबोर थी। घन्य ज्ञानी की चेतना!

### श्रीकृष्ण की मृत्यू और पाण्डवोंका वैराग्य

द्वारिकानगरी को जलता छोड़कर श्रीकृष्ण-बलभद्र दक्षिण देश की ओर जा रहे थे, वहाँ कौशाम्बी का भयकर वन आया। वहाँ गृगजल तो बहुत दिखता था, परनु कहीं सच्चा जल मिलना दुर्लभ था। थके हुए श्रीकृष्ण को तीव्र प्यास लगी थी। उन्होंने बलभद्र से कहा-हे बन्धु! पानी के बिना मेरे प्राण कण्ठतक आ गये हैं; जिस प्रकार संसार दुख से संसार ग्राणियों का भवाताप सम्प्ययन्ति क्यी जल से मिट जाता है, उसी प्रकार आप मुझे शीतल जल लाकर दो, जिससे मेरी तृषा शांत हो और प्राण बचें।

बलभद्र उनसे जिनेन्द्र-गुणस्मरण को कहकर पानी की खोज में गये। पानी खोजने हुए वे दूर-दूर चलो गये। इधर थंके हुए हताश एवं प्यासे श्रीकृष्ण पिताम्बर ओढ़े पैर पर पैर चढ़ाकर वृश्न की छाया में सो गये और उन्हें निद्रा आ गई। उसी समय सनसनाता हुआ एक तीर आया और श्रीकृष्ण विध गये! कीन था वह बाण चलानेवाला?-यह था उन्हों का भाई अरलुमार! एक भाई तो प्राण बजाने के लिये पानी लेने गया है और दूसरे भाई ने बाण छोड़कर उनसे प्राण हर लिये। भाई के हाथ से भाई का प्राणांत हुआ। यधाप उसकी इच्छा श्रीकृष्ण को मार्ट की नहीं थी; उत्तरे वह तो इसी भावना से कन में भटक रहा था कि उसकी इच्छा श्रीकृष्ण की मृत्यु न हो; परनु होनहार कीन टाल सकता है? श्रीकृष्ण के बख्न का एक सिरा हवा में उद्ध रहा था, उसे खरगोश का कान समझकर अरतुकृमार ने बाण छोड़ा और उस बाग से उनके धाई श्रीकृष्ण के कहने से उसने पतुच-बाण फेक दिये, शिकार करना छोड़ दिया, और द्वारिका भस्म हो गई तथा श्रीकृष्ण मृत्यु को प्रास हुए, वह समाचार हैने के लिये वह पाण्डवों के पास चल दिया।

राजा-राणा-छत्रपति हाथिन के असवार, मरना सबको एक दिन, अपनी-अपनी बार।

ओर, कहीं तीन खण्डका राजवैभव! और कहीं निर्जन वनमें बिना जल के मृत्यू! पुण्य के समय

सेवा करनेवाले हजारों देवों में से कोई देव उन प्यासे प्रभु को पानी पिलाने भी नहीं आया! संयोग का क्या विश्वास!

दूसरी ओर पानी लेने गये बलभद्र जी पानी लेकर जल्दी-जल्दी आये . और कहने लगे-अरे भैया कृष्ण! तुम्हें निद्रा आगई? उठो, मैं जल लेकर आ गया है, उसे पीकर तथा गांत करो!

—मन्तु कौन उठता और कौन बोलता? कौन पानी पीता? अत्यन्त भ्रातृस्नेह के कारण बलभद्र श्री म की मृत्यु स्वीकार करने को तैयार नहीं हुए; वे श्रीकृष्ण के मृतगरीर को कन्धेपर लेकर घूमें और छह मन्स तक अत्यन्त गोकमम्र रहे। आत्मज्ञानी होने पर भी मोह के कारण यह दशा हुई। अन्त में, उनके सारथी सिद्धार्थ ने आकर (-बोकि मत्कर देव हुआ था) सम्बोधन किया कि है महाराज! जिस एकार ते में तेल नहीं निकलता, पत्थर पर धान नहीं उगता और मरा हुआ बैल पाम नहीं खाता, उसी प्रकार मरा हुआ बैल पाम नहीं खाता, उसी प्रकार मरा हुआ मृत्य पुन सजीवन नहीं होता। आप तो ज्ञानी े, इसलिये श्रीकृष्ण का मोह छोड़ो और सयम घाषण करो।

सिद्धार्थ देव के सम्बोधन से बलभद्र का चित्त गांत हुआ और ससार से विरक्त होकर उन्होंने किनदीका धारण की और आराधना पूर्वक समाधिमाण करके वे स्वर्ग में गये। नेविनाथ प्रभुके शासन में श्रीकृषण-बलभद्र वे नौये (अन्तिम) वामदेव-बलदेव हुए और जरासध प्रतिवासदेव हुआ।

अभ दक्षिण देशमें पाण्डलों ने अत्कुमार के मुँह से द्वारिकानगरी का विनाश तथा श्रीकृष्ण की मृत्यु के समाचार सुने। सुनते ही वे शोकमध्र हो गये। बलभड़जी उन्हें आश्वामन देने गये फिर उन्होंने द्वारिकानगरी की नवरचना की और अरतकुमार को राजसिहासन पर बैठाया। परन्तु यह देखकर कि कहाँ निर्मिष्णिकर और श्रीकृष्ण के समय की द्वारिका और कहाँ यह द्वारिका। वे पाण्डल वैराग्यमें चिनतवन करने लो कि-अमे, समुद्र के बीच देवों द्वार निर्मित द्वारिका नगरी भी जलकर प्रस्म हो गई। जहाँ श्रीकृष्ण राज्य करते थे, वहाँ की राजस्था में नेमिकुमार बिराजते थे और दिन-प्रतिदित मगल उत्सव होते थे, वह नगरी आज सुनसान हो गई। कहाँ गये वे राजमहल ह कहाँ है वे राजवैभव? और कहाँ चले में वे उपभोग करनेवाले? .नदी के प्रवाह जैसे चलत विषयों को स्थिर नही राख जा सकता। विषयों की ऐसी विनश्वरता देखकर विवेकी जन उससे विरक्त होते हैं और वीतरागी होकर आत्महित की साधना करते हैं।

— इस प्रकार ससार से बिरक्त होकर वे पाण्डव पहुज देश में बिराजमान श्री नेमिनाध प्रभु के पास गये। प्रभु के दर्शनों से उनका दिश शात हुमा। प्रभुके केवलहान की अस्यन्त महिमा करके स्मृति अर्गर प्रभु के उपदेश में विदानन्द तत्व की, स्वानुभृति की तथा मोक सुख की परम महिमा सुनकर वे पाण्डक भी मोक साधना हेतु उत्सुक्त हुए। वे विवानते लगे-अरेर, नेमिनाध प्रभु कैसे तीर्थकर का साक्षात सुयोग होने पर भी अब तक हम असवमी रहे और तुच्छ (जाभोगों के लिये वड़े-बड़े युद्ध किये। अरे, श्रीकृष्ण कैसे चक्रवर्ती राजा का राज्य भी जहीं स्थिर नहीं रहा, द्वारिका नगरी भी देखते-देखते भस्म हो गई और श्रीकृष्ण कैसे चक्रवर्ती राजा का राज्य भी जहीं स्थिर नहीं रहा, द्वारिका नगरी भी देखते-देखते भस्म हो गई और श्रीकृष्ण कैसे चक्रवर्ती रहा सहराजा जल के विना मृत्यु को प्रपत् हुए; ऐसे महापुरुवों को भी कब पुष्प साराभ्य ता सहराजा वहाँ दूसरों की क्या बात? पुष्य और संयोग तो घुष एवं अधुव एवं अशुव एवं अशुवर हैं। मह रत्नश्रथमें ही बीव को सराणपुत हैं।

इस प्रकार जिनका चित्त असार संसार से प्रस्त होकर जिनदीक्षा हेतु तत्पर हुआ है ऐसे उन पाण्डवों ने भगवान नेमिनाथ की धर्मसभा में अपने और द्रौपदी के पूर्वभवों का नुसान्त सुना:----

युधिष्ठिर, भीम और अर्जुन-यह तीनों जीव पूर्व भव में भी भाई थे, और नकुल, सहदेव तथा

द्रीपदी-वह तीनों बीख उन तीनों भाइयों की पत्नियों थे। उनमें द्रीपदी का नाम नागश्री था। अर्जुन और द्रीपदी पूर्वभव मे भी पति-पत्नी थे। उस नागश्रीने (द्रीपदी के पूर्वभव के बीवने) एक बार मुनिराज का अनादर करके अयोग्य आहार दिया, जिससे मुनिराज का समाधिमरण हुआ। नागश्री के बीवने उस पाप के फल मे अनेक बार दुर्गितप्रमण किया और महान दुःख भोगे। अन्त में, वम्पपुरी में एक मुनिराज के निकट उस जीव ने जैनभमें के सस्कार प्राप्त किये और आर्थिकासंघ में रहक्र अहिंसादि व्रतों का पालन किया, जिनके फल में स्वर्ग में देवी होकर वह जीव यही द्रीपदी के रूप में अवतरित हुआ है। पूर्वभव में जब द्रीपदीने मुनिराज का अनादर किया, वह देखकर युधिष्ठिर आदि पौचों जीवो को वैराप्य जागृत हुआ और जिनदीक्षा लेकर स्वर्ग में देव हुए, वे वहीं से आकर यह पौच पाण्डव हुए हैं। स्वर्ग में भी अर्जुन तथा दीपदी के जीव पति-पत्नी (देव-देवी) थे। यहीं भी उस सती द्रीपदीने मात्र अर्जुन का ही वरण किया है; परन्तु पूर्वभव में एक अत्रुम संकर्त्य किया था; फलस्वरूप वह लोकमें 'पौच भर्तिर' कहलायी। तुममें से युधिष्ठिर, भीम और अर्जुन तो हसी भव में मोक्ष प्राप्त करोगे; शेव बहीं से स्वर्गलिक में जाकर पिरा अर्जुन के स्वर्गलिक में जाकर पिरा अर्जुन से मोक्ष में भव प्राप्त करोगे; शेव बहीं से स्वर्गलिक में जाकर पिरा अर्जुन से मोक्ष में भीव प्राप्त करोगे; शेव बहीं से स्वर्गलिक में जाकर पिरा अर्जुन से मोक्ष में भीव प्राप्त करोगे; शेव बहीं से स्वर्गलिक में जाकर पिरा अर्जुन से मोक्ष में भाव में मोक्ष प्राप्त करोगे; शेव बहीं से स्वर्गलिक में जाकर पिरा अर्जुन से मोक्ष में भीव में से मोक्ष में मोक्ष में मोक्ष में मोक्ष में मार में में में से से से से से से स्वर्गलिक में से स्वर्गलिक में से स्वर्गलिक में मोक्ष में मोक्ष में मोक्ष में मोक्ष में में स्वर्गलिक में स्वर्गलिक से स्वर्णलिक में स्वर्गलिक में स्वर्णलिक में स्वर्णलिक में से स्वर्णलिक में से स्वर्णलिक में स्वर्णलिक स्वर्णलिक में स्वर्णलिक में स्वर्णलिक में स्वर्णलिक स्वर्णलिक स्वर्णलिक स्वर्णलिक स्वर्णलिक स्वर्णलिक स्वर्णलिक स्वर्णलिक स्वर्ण

इस प्रकार प्रभु नेमिनाथ तीर्षंकर की धर्मसभा में अपने पूर्वभवों का वृतांत सुनकर पाण्डवों का चित्त संसार से विरक्त हुआ और प्रभुवरणों मे जिनदीक्षा लेकर युधिष्ठिर, भीम, अर्जुन, नकुल, सहदेव पीचों भाई जैनमुनि बनकर पंचरामेडी पद मे सुगोभित होने लगे। उन्हें देखकर सब आखर्यचिकत हुए, देवों ने भी आनन्दपूर्वक उत्सव किया। उसी समय माता कुन्ती, हीपदी तथा सुभद्रा आदिने भी राजीमती आर्थिका के संघ में तीक्षा धारण की।

तत्पश्चात् बिहार करते-करते वे पाँचों मुनिबर सीराष्ट्र देशमे आबे और नेमिप्रभु की कल्याणक भूमि गिरनार तीर्थंकी वन्दना की। वैराज्यभूमि आग्नवन में कुछ समय रहकर आतमध्यान की उग्रता द्वारा बीतरागता में वृद्धि की। वहाँ से शातुंबय सिद्धीक्षेत्र पर आये और अझेलाउप से आत्मध्यान मे लीन हो गये। आहा, परमेडीपद की आनन्दानुभूति में झूलते हुए वे पाँच पाण्डब मुनिवर पंचपरमेडी समान शोधा हेते थे।



कैसे सोहे पांडच-मुनिराज...अहो! उन्हें बंदन लाखा. . राजपाट त्यागकर बसे-उन्नत पर्वत में, जिसने छोडा स्नेहीओं का साथ,-अहो! उन्हें बंदन लाखा... सम्पन्दर्शन-नान-चारित के डो धोरक.

करते कर्मों के जलाकर भस्म,-अहो ! उन्हें वंदन लाखः...

शत्रु था मित्र नहीं कोई उसीके ध्यान में,

वे तो साधे मुक्तिका मार्ग, - अहो ! उन्हें वंदन लाख ...



कोई कथाकार ऐसा भी कहते हैं कि-पाण्डव मुनिराज नेमिनाध भगवान के दर्शन करने हेतु शतुंजब से गिरनार की ओर विहार कर रहे थे, इतने में उन्होंने नेमिनाध भगवान के मोक्षगमन की बात सुनी, जिससे वे वैराम्यपूर्वक भागजब पर्वत पर ही ध्यानस्थ हो गये।

> शहुजय पर्वत पर मोहगडु को जीत. के लिये ध्यानमाम पाण्डब मुनि भगवन्तों पर दुर्गोधन के भानजेने अग्नि का घोर उपसर्ग किया। उनके शरीर जल रहे थे, परन्तु उन मुनिवरों ने तो ध्यान द्वारा आत्मा में शांत जल का सिचन करके शरीर के साथ-साथ ध्यानामि में कमों को भी भस्म कर दिया। दुधिष्ठिर, अर्जुन तथा भीम ने तो उसी समय केवलज्ञान प्रगट किया और अतकृत केवली होकर मोक्षको प्राप्त हुए। नकुल तथा महदेव-उन दो मुनिवरों-को अपने भ्राताओं सम्बन्धी किंचित् राग की जुनि रह गई; इतने मात्र रागके कारण वे गोक्षप्राप्त

तेथी न करवो राग अरीये कयांथ पण मोक्षेच्छुऐ, बीतराग शर्डने ए रीते ते भव्य भवसागर तरे।

[शतुंजय पर्वत पर उपसर्ग के समय पाण्डवमुनियो द्वारा भाषी गई बारह वैराग्य-भावनाओं के लिये ''जैनधर्म की कथाएँ'' भाग-५ पढों।]

बाईसवे तीर्थंकर भगवान नेमिनाथ ने धर्मबक्रसहित गगनविहार द्वारा मोक्ष का धर्मस्य चलाते-चलाते अनेक हेनों में विकार किया; देशगी राजकुमार करंगा भी उन्होंक शासन में हुए; (उन करागकुमार के सुन्दर दैशाय-उद्यारों के लिये देखो-''जैनधमं की कथाएँ भाग ४ तथा ५) अन्तमे पुन? एक बार नेमिनाथ प्रभु सीराष्ट्र में पधारे। अपने देश के तीर्थंकर परमाल्या के आगामन से सीराष्ट्र की प्रजा धन्य हो गई! प्रभु पुन: उसी गिरनार गिरि (उज्बंबन्तगिरि) पर पधारे कि बढ़ी उनके दो कल्याणक कुए थे। अब १४ वें गुणस्थान तथा मोक्षपद की साधना द्वारा पंचम कल्याणक की तैयारी थी। नेमिनाथ भगवान से पूर्व भी कराड़ों पुनिवर्षों ने गिरनार से मोक्ष प्रणत किया था, और अब यह बाईससे तीर्थंकर प्रभु यहीं से मोक्ष पथार रहे हैं। नेमिनाथ प्रभुके १००० वर्ष के आयुक्षेप में से अब मात्र एक मास ही शेष रहा है। विहार और वाणी थम गये; गिरनार के सर्वोच्चर हिख्य (पीचर्षों टॉक...पंचम कल्याणक की टॉक) पर प्रभु अयोगी हुए। अचाढ़ शुक्ता सरनारी को समस्त कर्मरहित हुए वे प्रभु गिरनार गिरि के उपर सिद्धालय में सिद्ध परमाल्या हम से स्थित हुए। आज भी प्रभु वहीं विराज रहे हैं और अनंतकाल तथा उसी प्रकार मोकसुख में मार रहिंग। उन सिद्धपुभु का स्मरण करके गिरनारगिरि की मोक्षटीक ए वेंटे-बैठपुष्ट मारचेक की कानजी स्वासानेपरागद की भावना प्रभी थी-



पूर्वप्रयोगादि कारणना योगधी, अर्घ्यामन सिद्धालध-प्राप्त सुस्थित जो. सादि अनेत-अनेत संगाधि सुख्यां, अनेत दर्शन ज्ञान अनेत सहित जो... अपूर्व अवसर ऐवो क्यारे आवगे ?



[उस समय पूज्य बेनश्री-बेन तथा मुमुश्रुसमाज शान्तिपूर्वक उस भावना का अनुसरण कर रहा था। उस दृश्य के साक्षात् दर्शन सोनगढ की "गिरनार-यात्रा" फिल्म द्वारा आज भी हो सकते हैं। [-हम भी गिरनार जाकर सिद्धभगवन्तों की छवछाया में उस भन्यदशा की भावना भाते है।

तीन कल्याणक जहाँ हुए. .मोक्ष गये भगवान.. तीरथ सो नमें रे .

नैमिप्रभु मोक्ष पधारने पर हन्द्र मोक्ष का महोत्सव मनाने आथे। एक हजार वर्ष मे इन्द्र पीचवी बार सीराष्ट्र में आये और तीर्थंकर प्रभुके पंचकत्याणक का महान उत्सव किया। गिरनार की उस पीचवीं मोक्ष टोंकपर पर्वत की एक शिलापर प्रभुके चरणचिक्क तथा प्रतिमानी उत्कीर्ण हैं...जो आज ८६००० वर्ष बाद भी हमें तीर्थंकर प्रभुका स्मरण करा के परमपद प्राप्ति की भावना जागृत करते हैं।

> गिरनार की टॉक पर, नेमिनाथ निर्वाण; यात्रा करते हृद्ध में, जागे आतमध्यान।

[७२ करोड़ और सातसी मुनिवरों की सिद्धधूमि गिरनार तीर्थ को वंदन हो !]

पहले जो चिन्तागित विद्याभर थे और विवाह के लिये प्रीतिमती राजकुमारी की मीग को अस्पीकार किया था, पक्षात् वीचे स्वर्ग के देव होकर अपराजित राजा हुए थे, तलाक्षात् १६ वे स्वर्ग के इन्द्र होकर मुप्रतिष्ठ राजा हुए, पक्षात् अहमिन्द्र हुए, और अन्त मे भरतक्षेत्र के बाईमंत्रे तीर्थकर होकर गिरतार की पौचवी टीक से मीक पपारे, वे भगवान नैमिनाब हुए भी गीघ मोक्षपद की प्राप्ति कराओ।

यद्यपि इन्द्रादि देव भी बिसकी पूजा करें ऐसी अद्भृत पुण्यत्तस्मी भगवान नेमिनाथ के पास थी, अत्यन्त सीन्दर्य से सुशोभित उनकी कुमारावस्था थी और राजुल (राजमती) जैसी अत्यन्त सीन्दर्यवान राजकन्या उन्हें वरमाला (पिहनाने को आतुर थी) तथापि अतीन्द्रिय चैतन्यवैभव के निकट भगवान ने उन सकते तुष्ण वृणवत् जानकर त्याग दिया और सथम धारण करके परमात्मा बन गये, इस प्रकार जगत के मुमुख जीवों को वैराय का महान आदर्शस्य हुए। धर्मचक्र की धुरी (नेमि) बनकर जिन्होंने नेमिनाथ नाम सार्थक किया; -उन भगवान का चलाया हुआ धर्मचक्र धर्मा जीवों के अन्तर में आज भी मोक्सकी और अग्रसर है।

#### हमारे धर्मरक्ष के सारधी प्रभु नेमिजिन को नमस्कार हो।

श्रीकृण जैसे महात्माने भी जिन परमात्मा की शरण लेकर तीर्थंकर प्रकृति का अध किया, वे भगवान नेमिनाथ इस पृथ्वीपर किसके द्वारा बंद्य नहीं हैं।

> हरिजंश के हंस प्रभु, बने सिद्ध भगवानः 'हरि' नमें तुत्र धरण में, करे सदा गुणगान। प्रभु तुम्हरे प्रसाद से, तीर्थ बना गिरनारः तीन करूयाणक तुम्हारे, सनत्रय दातार।

[इस प्रकार सौराष्ट्र देश में जितके पंचकत्याणक हुए ऐसे बाल ब्रह्मचारी बाईसवें तीर्धकर श्रीनेमिनाथ भगवान का मगल प्राण पूर्ण हुआ। वह सर्वजीवों को उत्तम ज्ञान-वैराम्य का कारण हो।]

#### AC AC AC AC

(ગીરનારનીય ઉપર જેઠાવેઠા પૂ. કાનજ સ્વામીએ હપેલા હસાકર) ક્રિલ નેમી નાંધે ભત્ર ધાનનુ રારી ત્રધામ ક્રિલ જ્ઞાન ધામ સ્ત્ર ક્રિકેલિલ ધ્રિય ધામના સ્ત્ર સ્ટાન સ્ટેગીરનાર ધામના જયાઈ !

#### अन्तिम चक्रवर्ती बहारन

भगवान नेमिनाथ और पार्श्वनाथ के मध्यकाल में क्रियला नगरी में बारहती ब्रह्मदत चक्रवर्ती हुए।
पूर्वभव में वह जीन एक निर्मन कृषक का पुत्र था। उसने एक मुनि के निकट दीक्षा लेकर तप किया,
और मूर्खातवश तप के फलमें चक्रवर्ती एद की किमूतिका निराम बंध किया। मस्कर वह जीन सीधमें
स्वर्ता, में गया और वहाँसे कियलानगरी में ब्रह्मदत चक्रवर्ती हुआ। एक दिन कारणवश अपने राश्वियर
क्रोध करके उसे मृत्युदण्ड दिया; स्तोइया मस्कर व्यन्तर देव हुआ और वैस्तुद्धि से ब्रह्मदत को मार्न
का विचार करने लगा। एक दिन समालीलुपी ब्रह्मदत्तकों बनावटी अमृतफल द्वारा लस्त्वाकर वह समुद्र
के बीच ले गया; वर्त उसने उन्हें डुकाने के लिये खुब उपहर्व किये। परन्तु चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त णमोकार-मंत्र
का जाप करते रहे; इसलिये वह देव उन्हें डुकाने के लिये खुब उपहर्व किये। परन्तु चक्रवर्ती ब्रह्मदत्त णमोकार-मंत्र
के बीच ले गया; वर्त उसने उन्हें डुकाने के लिये खुब उपहर्व किये। परनु चक्रवर्ती ब्रह्मद णमोकार-मंत्र
के बीच ले गया; वर्त उसने उन्हें डुकाने के लिये खुब उपहर्व किये। परनु चक्रवर्ती ब्रह्मद णमोकार-मंत्र
से बोता-है राजन्। यदि तुम पानीमे णमोकार मत्र लिखकर पैरों से मिटा रो तो हुका है से बाहर
निकाल दूँगा, नहीं तो दूवा दूँगा।' मूर्ख चक्रवर्ती ने मरण के भय से धर्म छोड़ दिया। ज्यों ही बहु
नमसकार मंत्र लिखकर पैरों से मिटाने लगा कि हुष्ट देवने उसका पर पक्रवर्का समुद्र में फेंक दिया और
वह ब्रह्मदत्त चक्रवर्ती मरकर सातर्व गरक में भीथ मुंह जा गिरा। और! विवयसक्ती लोलुपता और धर्म
वी विरासना को उसे कितना भयकर दुःखरायी कल मिला! यह जानकर है भव्य बीबो। तुम विवयों
की लालमा को छोड़ो और कैनपार्स की आराधना करों!



# "हमारे ज्ञानमें उत्कीर्ण है-सिद्धभगवन्तों की स्तुति"

जब भगवान महाबीर का ढाई हजार वर्षीय निर्वाण-महोत्सव मनाया गया तब पूज्य श्री कानजीस्वामी ने अत्यन्त महिमापूर्वक कहा था कि आत्मा में सिद्ध भगवान की स्थापना वह मोक्षका मंगल-महोत्सव है। जिसने अपने आत्मा में 'सिद्ध' को (शुद्ध आत्मा को) स्थापित किया, उसमें अब विभाव या संसार रह नहीं सकता; उसे सिद्ध होता ही प्रदेगा।

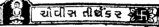
सिद्ध भगवान कैसे हैं? कि-अपने स्वभाव से ही अतीन्द्रिय ज्ञान एवं सुखरूप परिणाने वाले, दिव्य चैतन्य शांकिवान देव हैं। किसके देव हैं?-गणभगदि बुधपुरुषों के देव हैं। गणघर से लेकर अविदात सम्यग्हृष्टि तक के धर्मात्मा जीवों के अंतर में, निर्विकल्प समिधिगम्य सिद्धपरमात्मा-इष्टदेव विराज रहे हैं; उन 'सिद्ध' का स्वीकार 'ज्ञान' में होता है, 'विकल्प' में नहीं।

अहा, जिसने अपने ज्ञानमें सिद्ध भगवान को देवरुप में स्वीकार किया उसकी दशा भी अलौकिक-अखित्त्य शान्तिरुप होती है। सुखस्वरुपी सिद्धको जो अपने अंतर में स्थापित करे वह स्वयं सुखरिहत नहीं रह सकता। अंतरमें अपने स्वसंवेदन से अतीन्त्रिय आनन्द का रसास्वादन करके जिसने सिद्धापुको देवरुप में स्वीकार किया उस बुधअन के ज्ञानमें सिद्धापु की दिव्यमित की सुति उत्कीर्ण हो गई है; अब किसी दूसरे की महिमा का समावेश उसके अंतर में नहीं हो सकता। इन्द्रियज्ञानवाला अञ्चानी जीव अतीन्द्रिय सुखस्वभावी सिद्धको नहीं स्वीकार सकता।

देखो, भगवान महावीर परमइष्ट सिद्धपद को प्राप्त हुए, उसके ढाईहजारवें वर्षका यह उत्सव है; उसे मनाने की यही सच्ची रीति है। सम्यन्दृष्टि के भावशृत में सदा मोक्षका महोत्सव (सिद्ध पद की साधना) चल ही रहा है। हे जीव! तू भी भगवान महावीर जैसे ही अपने अतीन्द्रिय ज्ञान एवं सुखस्वभाव की प्रतीति करके अपने में मोक्षका अपूर्व महोत्सव कर।

(-पूज्य श्री कानजी स्वामी के प्रवचन से)

# જે આપણા ભગવંત





# पारसनाथ भगवान की स्तृति

ਪੂਮ ਆਪ ਵਿੱਸਦਰੇ ਟੇਕ ਸਫ਼ੈ ਜਿਯ सगरहित निरात्नम्ब स्वयज्योति रत्नत्रय आभवण सच्चा, जड आभवण तीन लोक के मुकट स्वयं हो, फिर क्या स्वर्ण-मुकट का काम? भिटासन असरिक वस्त्र-मकट राज-मकटको अहो ! प्रभुजी राग-वस्त्रमें शद आनदधाम: मंगलकारी तम्हारा. नग्र-दिगम्बर पारसप्रभुको, करता

(बीरसबत २४९६ में पूज्य श्रीकानजी स्वामी सप्तमहित गिरपुर-अतरिक्ष पथारे और पचकल्याणक-प्रतिष्ठा-महोत्सव हुआ। उस समय भोवरे में पार्श्वनाथ प्रभुके सन्मुख बैठे-बैठे श्री ब्र हरिभाई ने यह स्तृति रखी थी।।

- おうカマスマンピッカンカッ( \*★\*\*) ひろろみろろろろろろろろ

[es]



बन्दों पारसनाथ, महारस के जो दाता; प्रभ पारस-स्पर्शसे, जीवन उत्तम बन जाता।

अपने बाईस तीर्थंकर घावन्तों की कथा आपने तथिपूर्वंक पड़ी। अब, पावान श्री पार्धनाथ जिनेन के दसमय की पवित्र कथा प्रारम्भ करते हुए आनन्द होता है। यह कथा आधार्य गुणभहस्वामीरिकत उत्तरपुरण तथा पे. दौलतरामजी रिक्त पार्धनाथपित आदिके आधार से लिखी गई है; तदुपरान्त प्रत्यक्ष सन्तों के कृपा-प्रसाद से प्राप्त हुए उत्तम माथ थी इस कथा में गूँथ है; पार्धप्रमु के दसमय की यह कथा उत्तम क्षमा धर्म का बोध देती है और शत्रुके प्रति भी मध्यस्थ एकतर हमें आत्मसाधना करना सिखाती है। साधमी बन्युओ! तुम यह भगवानका जीवनचरित्र आनन्द से पढ़ना और उसमें से उत्तम संस्कार प्राप्त करना। बालको में उच्च धार्मिक संस्कार हालने के लिये ऐसे साहित्य की आब विशेष आवस्यकता है; इस ओर जितना लक्ष दिया जायगा उत्तनी ही समाज की उन्नति होगी। पार्धप्रभुके दस भव की कथा प्रारम्भ होती है।

### [(१)पूर्वभव-दो भाई-मरुभूति ओर कमठ]

चतुर्वकाल में पोदनपुर में अरविन्द राजा राज्य करते थे; उनके मंत्री के दो पुत्र था; उनमें ज्येष्टपुत्र कमठ और छोटा मरुपूरि यह मरुपूरि ही अपने पार्धनाथ भगवान का जीव। (यह उनका नीवां पूर्वभव है।)

कमठ और मरुभूति दोनों संगे भाई थे; कमठ क्रोधी और दुराचारी था; मरुभूति शांत और सरल।

जिस प्रकार एक ही लोहे में से तलवार भी बनती है और बब्तर भी बनता है: तलवार काटती है और बस्तर रक्षा करता है: उसी प्रकार एक ही माता के दो पत्र: उनमें एक कपत्र है और दसरा सपत्र। कोची कमठ मदा दोष देखता है और मरुभति विनय से सदगुण देखता है। प्रिय पाटक । आगे चलकर तम्हें जात होगा कि क्रोध से जीव का कितना अहित होता है और शान्ति एवं सदगणों से वह कितना साली <del>2)</del>27 **3** 1

अरविन्द राजा के मंत्री ने एक बार सिरमें श्वेत बाल देखकर मनि के निकट जिनदीका ले ली। राजाने उसके पत्र को मत्री बनाया। बड़ा भाई कमठ कोधी और दष्ट-प्रकृति होने से उसे मंत्रीपद नहीं मिला और छोटे भाई को मंत्रीपद प्राप्त हुआ, जिससे कमठ के मनमें उसके प्रति ईंच्या उत्पन्न हो गई।

एक बार राजा अरविन्द किसी दसरे राजा से यद करने गये तब मंत्री मरुभति को साथ ले गये। राजा और मंत्री दोनों के बाहर जाने से दुए कमत ऐसा बर्तन करने लगा जैसे वह स्वयं ही राजा हो और प्रजा को हैरान करने लगा। छोटे भाई मरुभति की पत्नी अति सन्दर थी: उसे देखकर कमट उस पर मोहित हो गया। उसने मरुभति की पत्नी को कपटपर्वक एक फलवाडी में बलाया और उसके साध दराचार किया। कछ दिन बाद राजा अरविन्द युद्ध का भार मंत्री मरुभृति को सौंपकर स्वयं पोदनपर लौट आये। वहाँ लोगों के मैंह से जब कमठ के दराचार की कथा सनी तब उन्हें विचार आया कि ऐसे अन्यायी दराचारी का हमारे राज्य में रहना उचित नहीं है। उन्होंने उसका सिर मैडाकर काला मैंह करके. गधे पर बैठाकर नगर मे बाहर निकलवाँ दिया। पापी कमठ की ऐसी दुर्दशा देखकर नगरवासी कहने लगे कि-देखो, पापी जीव अपने पाप का कैसा फल भोग रहा है; इसलिये पापों से दर रहो।

राजाने कमठ को नगर से निष्कासित कर दिया, जिससे वह बड़ा दु:खी हुआ और तापस लोगों के मठ में जाकर वहाँ बाबा बनकर रहने लगा तथा कगरूओं की सेवा करने लगा। उसे कछ जान तो था नहीं. वैराग्य भी नहीं था। अज्ञान एवं क्रोध के कारण वह एक बेहा पतथर हाथों में उठाकर खड़े-खड़े तप करता था। इतने में क्या हुआ ?...वह जानने से पूर्व हम उसके भाई मरुभूति की खोज कर लें।

युद्ध में गया मरुभूति जब लौटकर आया और उसे ज्ञात हुआ कि उसके बड़े भाई कमठ को राजाने नगर से निष्कासित कर दिया है, तब उसे बड़ा दु:ख हुआ। भाई पर क्रोध न करके मरुभृति ने उससे मिलने तथा घर वापिस लाने का विचार किया और वह उसकी खोज करने निकल प्रशा



वैंडते-वैंडते अन्त में उस कमठ का पता चल गया और अपना भाई बाबा बनकर मिध्या तप कर राहा है वह देखकर उसे खुब द:खाहआ। वह कमठ के पास आकर हाथ ओडकर बोला-हे भाई! मुझे हम्हारे बिना अच्छा नहीं लगता। जो हुआ सो हुआ: अब आप इस मिथ्या वेष को छोड़कर मेरे साथ घर लीट चलो। आप मेरे ज्येष्ठ भ्राता हो, इसलिये मुझपर क्रोध न करके मुझे क्षमा कर दो।-ऐसा कहकार मरुभृति ने भाई कमठ को वंदन किया।

---परन्तु दृष्ट कमठ का क्रोध तो और भी बढ़ गया। इसी के कारण मैं इतना अपमानित हुआ हैं, और अब यहाँ भी मुझे दु:खी करने आया है!

में पाप की बात यह यहाँ सबसे कह देगा तो? -ऐसा विचार आने से उसने हाथों में उठाये हुए उस पत्थर का प्रहार मरुभूति के सिर पर किया। पत्थर लगते ही मरुभूति का सिर फूट गया; रक्त बहने लगा और कुछ ही देशों उसका प्राणान्त हो गया। ओरे! क्रीभ के कारण सगे भाई के हाथ से भाई की मृत्यु हुई!...रे संसार! जिस प्रकार को से कभी अनृत प्राप्त नहीं होता, उसी प्रकार क्रोभ से कभी सुख नहीं विलाग। क्षाम जीव का स्वभाव है. उसके सेवन से ही सख की प्राप्त होती है।

पत्थर के प्रहार से जब मरुभूति की मृत्यु हो गई तब उसे भी भयंकर वेदना के कारण आर्त्तप्यान हो गया। क्योंकि अभी उसे आतमज्ञान तो हुआ नहीं था; इसलिये आर्त्तप्यान से मरकर वह सम्मेवशिखर के निकट बनमें विगाल हाथी हुआ।

प्रिय पाठक! हाथी हुआ वह पार्श्वनाथ भगवान का जीव उस हाथीं के भवमें ही आत्मज्ञान प्राप्त करनेवाला है। उसकी सुन्दर कथर आप कुछ ही समय में पढ़ेंगे; पहले यह जान लें कि-कमड का तथा गाज अरविन्ट का क्या रुआ!)



कमठ ने अपने भाई को पत्थर से मार डाला-यह बात जब आश्रम के तापसों ने जानी तब उन्होंने कमठ को पापी मानकर उसे वहाँ से निकाल दिया। पापी कमठ चोरों के गिरोह में सम्मिलित होकर चोरी करने लगा। एक बार चोरी करते हुए पकड़े जाने पर उसे भयंकर मार पड़ी, जिससे वह बहुत दु:खी हुआ, परन्तु उसके भावों में कोई परिवर्तन नहीं आया। अन्तमें, क्रोध से मरकर वह कुक्कट नामका भयंकर विवेला दर्ग हुआ।

#### (२) पूर्वभव आठवाँ-हाथी और सर्प

मरुभूति तो मरकर हाथी हुआ; परन्तु राजा अरियन्द को उसकी कोई खबर नहीं मिलने से वह चिन्तित रहने लगा कि-मरुभूति मेरा मंत्री अभी तक क्यों नहीं लौटा? उन्हीं दिनों वहीं एक अवधिज्ञानी मुनिराज का आगमन हुआ। उनका उपदेश सुनकर राजा को हार्दिक प्रसन्नता हुई...राजाने उनसे पूछा कि-हमारा मंत्री मरुभूति कहीं है? और अभी तक क्यों नहीं आया?

मुनिराज ने कहा-है राजन्। मरुभूति को तो उसके भाई कमठ ने मार डाला है और उसे हाथी की पर्याय मिली है। तथा कमठ भी मरकर सर्प हुआ है।

यह सुनकर राजा को अत्यन्त दुःख हुआ। वह विचारने लगा कि-अरे! कैसा है यह संसार! दृष्ट कमठ के संग से मरुभूति भी दुःखी हुआ।

मुनिराजने समझाया कि हे राजन्। इस संसार मे जीव जब तक झान नहीं करता तब तक उसे ऐसे जन्म-मरण होते ही रहते हैं। अपने हित के लिये दुष्ट अज्ञानी जीवों का संग छोड़कर ज्ञानी-धर्मात्माओं का संग करना योग्य है।

राजा उदास जिल से महल में आया। एक बार वह राजमहल की छत पर बैठा-बैठा मुनिराज के उपदेश का स्मरण करके वैसाय के विचार कर रहा था। इतने में एक घटना हुइ-आकाश में राजिरों मेप एकत्रित होने लगे और कुछ ही देर में ऐसी रचना हो गई मानो एक सुन्दर जिनमन्दिर हो! अतिसुन्दर हुच्च था वह! आहा, आकाश में ऐसे समगीक जिनास्त्य की रचना!!...उसे रेखकर राजा अस्विन्द को विचार आया कि मैं भी अपने राज्य में ऐसे ही सुन्दर विनामन्दिर का निर्माण कराउँगा। —-ऐसे विचार आते ही उसने उस मन्दिर की आकृति बना लेने की तैयारी की। परनु उसने कलम हाथ में ली कि देखते ही बहु मेच एवना विखर गई और मन्दिर की आकृति विलीन हो गई।

यह देखकर राजा दिग्मुढ़ हो गया...अरे! ऐसा अस्थिर संसार! ऐसे क्षणभंपुर संयोग।...यह राजपाट, यह रानियाँ यह शरीरादि .सब संयोग इन मेर्चों की भौति बिखर जानेवाले-विनाशक हैं। अरे, ऐसे अस्थिर इन्द्रियविषयों में दिन-रात लगे रहना वह जीव को शोभा नहीं देता। यह गरीर नाशवान है और यह भीग भनरोग को बढ़ानेवाले हैं। जिसे अपना हित करना हो उसे इन भोगों की लालसा मे जीवन गैंवाना उचित नहीं है। जिम प्रकार यह मेप-रचना क्षणभर मे बिखर गई, उसी प्रकार मैं भी आंवलमब इमी अण समार को छोड़कर मुनि बनूँगा और आत्मध्यान द्वारा कर्मस्पी बादलों को बिखेर हैंगा।

इस प्रकार अत्यन्त वैराज्यपूर्वक राजपाट छोड़कर राजा अरविन्द वनमें बले गये और निर्म्रन्थ गुरू के निकट टीका लेकर मुनि हुए। इन्ही अरविन्द मुनिराज द्वारा हाथी का जीव आल्पकान प्राप्त करता है-उसका रोमाचक वर्णन आप अगले प्रकाण में एको।

#### हाथी के भव में सम्बक्त-पादित

सम्मर्थगिश्वर वह अपने जैनपर्म का महान तीर्थ है। वहाँ से अनत जीव सिस्टपद को प्राप्त हुए हैं; उसकी यात्रा करते से सिस्टपद का समण होता है। अनेक मुनि नहीं आत्मध्यान करते हैं। ऐसे महान तीर्थ सम्मेद गिराइ की यात्रा हेतु एक विशाल संघ चला जा रहा है। उस यात्रामंध में अनेक मुनि तथा हकारों आवक है, कितने ही छोटे-छोटे बालक भी उत्साह पूर्वक यात्रा करने जा रहे हैं। अरिक्ट पुनिराज भी सप के साथ विहार कर रहे हैं। राज्यधारी वे मुनिराज भर्मकथा करते हैं और आत्मा का सक्स सम्मात है; जिसे सुनक सबको बड़ा आनन्द होता है। कभी भक्तिपूर्वक मुनिराज को आहारदान देने का अवसर प्राप्त होने से आवको को महान हर्ष होता है, समस्त साधमीजन परस्पर धर्मबर्ची और पंचपसंग्री का गुणगान करते हुए सम्मेदशिखर की और चले जा रहे हैं। चलते-चलते उस सपने एक क्वारमें पढ़ाव डाला। शात-सुन्दर वन हजारों मनुष्यों के कोलाहल से पूँज उठा .जाल में मानो एक गमर बस गया। मुनिराज अरिवन्द एक वृक्ष के नीचे आत्मध्यान में बैठे हैं। इतने में एक घटना हुई.. क्या हुआ ?-वह सुनी।

एक विशाल हाथी पागल होकर इधर-उघर दौढ़ने लगा, जिससे लोगों से भगदड़ मच गई। कीन था वह हाथी? - कुछ ही भवरखात वहीं पार्धनाथ भगवान बननेवाला है। जो पूर्वभव में महभूति मंत्री था वह हाथी ? - कुछ ही भवरखात वहीं पार्धनाथ भगवान बननेवाला है। जो पूर्वभव में महभूति मंत्री था वहीं मरकर यह हाथी हुस वन के राज नाम है उन्नधीत; वह हाथी हुस वन का राजा है, और स्वव्यक्टन स्कल विचरता है। सुन्दर वन से एक सरोवर है जिससे यह प्रतिदिन स्नान करता है, वनके पिष्ट फल-फूल खाता है और हाथिनियों के साथ क्रीड़ा करते हैं। घने निर्जन वनमें इतने अधिक मनुष्य और वाहन उस हाथीने कभी देखें नहीं थे; इसलिये वह एकदम भड़क उठा और पागल होकर लोगों को कुचलने लगा। लोग विद्वाते और हाशकार करते इधर-उधर दौहे रहे थे, कितनों को उसने पैरों से कुचला तो कितनों को देख में उठा-उठाकर पछाड़ दिया। यों को तोड़ इाला और वृक्षों को उखाइ दिया। अनेक लोग भयभीत होकर रक्षा हेतु सुनिराज की शरण में वा पहुँचे।

पागल हाथी चारों ओर हाहाकार फैलाता हुआ, चिंधाइता हुआ उधर आया वहीं अविविद्य मुनिराज विराजते थे। लोग डरके मारे काँप उठे कि न जाने यह पागल हाथी मुनिराज को क्या कर डालेगा ? मुनिराज तो शांत होकर बैठे हैं। उन्हें देखते ही सुँढ उठाकर वह उनकी ओर दौड़ा; परन्तु...

...परन्तु अपिक्ट मुनिराज के कक्षमें एक विक्क देखते ही वह एकदम शांत हो गया; उसे लगा कि-अरे, इन्हें तो मैने कहीं देखा है...यह तो मेरे कोई परिचित और हितैथी लगते हैं। ऐसा विवारते हुए वह एकदम शांत खड़ा रहा; उसका पागलपन मिट गया और मुनिराज के सन्मुख सुँह झुकाकर बैठ गया।

लोग आखर्यचिकत होकर देख रहे थे कि-अरे, मुनिराज के सामने आते ही इसे क्या हो गया!...इस घटना से प्रभावित लोग मुनिराज के आसपास एकत्रित हो गये। मुनिराज ने अविध्वान द्वारा हाथीं के पूर्वभव को बान लिया, और शांत बैठे हुए हाथीं को सम्बोधकर कहा-अरे, बुद्धिमान गजराज, यह पागलपना सुझे शोभा नहीं देवा। यह पशुता और हिंसा छोड़ दे। पूर्वभव में तू हमारा मंत्री मकभूति और मैं राज अरिक्ट था। मैं इस भवमें मुनि हुआ है। मेरा मंत्री होकर भी तू आत्मा को भूला और आर्क्टयान करने से तहे यह पागपर्यंग्र प्राप्त हाई...अब बेत. और आर्क्स की परिचान कर।

मुनिराज के कल्याणकारी सम्बोधन से उसे बैरान्य हो गया और अपने पूर्वभव का जातिस्मरण इान हुआ। अपने कुकर्म के लिये उसे तीव्र पश्चाताप होने लगा; उसकी आँखों से आशुधारा बहने लगी; वह विनयपूर्वक मस्तक श्रुकाकर मुन्दिराज के सन्मुख देख रहा था...प्राकृतिक रुपसे उसका ज्ञान इतना विकसित हुआ कि वह सनुष्य की भाषा समझने लगा, और उसे मुनिराज की वाणी सुनने की जिज्ञासा ज्ञागत हो उती।

मुनिराज ने जब जाना कि इस हाथी के परिणाम विशुद्ध हुए हैं, इसे आत्मा समझने की तीब्र जिज्ञासा जागृत हुई है और वह तो एक भावी तीर्थंकर है... तब अत्यन्त वात्सल्यपूर्वंक वे हाथीको उपदेश देने लगे-और गजराज! तू शात हो; यह पशुपर्याय कहीं तेरा स्वरूप नहीं है; तू तो शरीर से भिन्न वैतन्यमय आत्मा है; आत्माको जाने बिना तूने अनेक भवों में अनेक हु:ख भोगे हैं, इस लिये अब आत्मा के स्वरूप को समझकर सम्प्रत्येग प्राप्त कर। सम्प्रत्यन ही जीव को महान सुखकारी है। राग और शान को एकमेक अनुभवने का अविवेक तू छोड़... छोड़! तू प्रसन्न हो.. सावधान हो... और सदा उपयोगस्य स्वद्रन्य ही सेरा है-ऐसा अनुभव कर; उससे तुझे अति आनन्द होगा। तू निकटभध्य है, इसलिये आज ही ऐसा अनुभव कर।

हाथी बड़ी भिक्त से सुन रहा है। मुनिराज के श्रीमुख से आत्मस्वरूप की तथा सम्यादर्शन की बात सुनकर उसे अत्यन्त हर्वोद्धास हो रहा है; उसके परिणाम अधिकाधिक निर्मल होते जा रहे हैं...उसके अंतर में सम्यादर्शन की तथारी चल राग्ने है।

मुनिराज उसे आत्मा का शुद्ध स्वरूप बतलाते हैं-रे जीव! तेरा आत्मा अनंत गुणरलों का भण्डार है...यह हाची का विशाल शरीर तो पुदाल है, यह कहीं तू नहीं है; तू तो ज्ञानस्वरूप है, तेरे ज्ञानस्वरूप में पाप तो नहीं है, किन्तु पुण्य का शुभराण भी नहीं है; तूं तो वीतराणी आनन्दमय है।-ऐसे अपने स्वरूप को अनुभव में ले।

-ऐसे अनेक प्रकार से मुनिराज ने सम्बन्धर्मन का उपदेश दिया; जिसे सुनकर हाथी के परिणाम अंतर्मुख हुए और अंतर में अपने आत्मा के सच्चे स्वक्प का अवलोकन करने से उसे सम्यन्दर्शन हो गया पार आनंव का अनुभव हुआ...उसे ऐसा धासित हुआ कि. ''अहा, असून का सागर मेरे आत्मा में लहरा रहा है.. परभावों से जिस सच्चे सुख का अनुभव आत्मा में हो हा है। क्षणमान हैसे आनन्द के अनुक्य से अनेन खब की ब्लकान उसर जाती है।'' ऐसे आत्मा का बारम्बार अनुभव करने का उसे मन हुआ। उपयोग पुनः पुनः अंतर में एकाग्र होने लगा। उस अनुभव की अधिन्त्य अपार महिमा का कोई गार नहीं था। "आस्म-उययोग सहजक्ष्य से शीवतापूर्वक अपने स्वरुपोन्सुख होने से सहज निर्विकत्य स्वरुप अनुभव में आया... वैतन्याम् अपने 'एकान्य' में आकर निजानन्द में होलने लगा... वाह! आन्या का स्वरूप कोई अद्भुत है! परमत्त्रच को पाकर मैंने चैतन्य प्रमुको अपने में ही देखा।"



—इस प्रकार सम्यादर्शन होने से हाथी के आनन्द का कोई पार नहीं रहा। उसकी आनन्दमय चेष्टाएँ तथा आत्मशान्ति देखकर मुनिराज को भी लगा कि-इस हाथी को आत्मशान हुआ है; भवका उज्जेद करके वह मीक्ष के मार्ग में आया है। मुनिराज ने प्रसन्न होकर, हाथ उठाकर हाथी को आशीर्वाद दिवा सप्त के हजारों लोग भी यह हुन्य देखकर अति हर्षित हुए। एक क्षण में यह क्या हो गया... यह सब आशर्ष में देखने लगे।

आत्मक्षान हो जाने से हाथी अत्यन्त भक्तिभाव से पुनिराज का उपकार मानने लगा...और, पूर्वकाल में आत्मा को जाने बिना, आर्त्ताच्यान करके मैंने पशुपर्याय पायी, परन्तु अब इन मुनिराज के प्रताप से मुझे आत्मक्षान हुआ है; और अब आत्मा के च्यान द्वारा मैं परमातमा होऊँगा।-ऐसा बिचार कर वह हाथी सुँह हुका-जुकाकर पुनिराज को नमस्कार कर रहा था।

[देखों तो सही, बधुओं! अपना जैनधर्म कितना महान है कि उसका सेवन करके एक पशु भी आत्मकान पाकर परमात्मा वन सकता है! प्रत्येक आत्मा में परमात्मा होने की शक्ति है।-ऐसा अपना जैनधर्म बतलाता है। वाह...जैनधर्म.. वाह!]

मुनिराज के पास साम्पादर्शन का स्वरुप समझकर, हाथी के साथ-साथ दूसरे भी अनेक बीव सम्पादर्शन को प्राप्त हुए। जिस प्रकार तीर्थंकर अकेले मोक्ष में नहीं जाते, दूसरे अनेक जीव उनके साथ मोक्ष प्राप्त करते हैं; उसी प्रकार यहाँ जब तीर्थंकर के आत्मा ने सम्पायदर्शन प्राप्त किया तब दूसरे अनेक जीव भी उनके साथ सम्पादक्त को प्राप्त हुए और चारों ओर धर्म की बदावयकार हो गई। कुछ ही समाव पूर्व जो हाथी पागल होकर हिंसक बन गया था, वहीं अब आत्मज्ञानी होकर अहिंसक बन गया...और मुनिराब से पुन: पुन: धर्मश्रवण करने हेतु उनकी ओर आतुरता से देखने लगा। अनेक श्रावक भी उपदेश सनने बैठे थे।

श्री मुनिराज ने मुनिधर्म तथा आवक धर्म का उपदेश दिया-सम्यादर्शन एवं आत्मक्षान के उपरान्त जब बारिजदशा होती है अर्थाल् आत्मा का विशेष अनुभव होता है तब जीवको मुन्दिशा होती है। वे मुनि उत्तम क्षमादि दस्त्रधर्मी का पालन करते हैं, और हिंसादिक पींच पाप उनके किंचित् नहीं होते इसलिये उनके पींच महाजत होते हैं। और सम्यादर्शन होनेपर भी जो बीब मुनि नहीं हो सकते वे आवक धर्मका पालन करते हैं, उनको आत्मक्षान सहित अहिंसा दि पाच अणुजत होते हैं।तिर्यंचगित में भी आवकधर्म का पालन हो सकता है इसलिये हे गबराज। तम आवक धर्म को अंगीकार करो।

मुनिराज के पास धर्म का उपदेश सुनकर अनेक जीवों ने ब्रत धारण किये। हाथी को भी भावना जागृत हुष्ठ कि-यदि में मनुष्य होता तो मैं भी उत्तम मुनिधर्म अंगीकार करता; इस प्रकार मुनिधर्म की भावनासहित उसने ब्रावक धर्म अंगीकार किया...मुनिराज के चरणों में नमस्कार करके उसने पाँच अणुवत भागण किये वह ब्रावक हो गया।

सम्यादर्शन प्राप्त करके व्रताथारी हुआ वह वज्रायोष हाथी बारम्वार मस्तक श्रुकांकर अरिवन्द मुनिराज को नमन करने लगा, मुँढ़ ऊँची-नीची करके उपकार मानने लगा। हाथी की ऐसी धर्म चेष्टा देखकर प्राप्तक बहुत सन्तुष्ट हुए...और जब मुनिराज ने घोषणा की कि-यह हाथी का जीव आस्मोन्नति करते-करते भरत क्षेत्रमें २३ वी तीर्थंकर होगा-तब तो सबको अरुयन्त हर्ष हुआ। हाथी को धर्मात्मा जानकर श्रावक उसे प्रेमपर्यक निर्दोष आहार देने लगे।

यात्रा संघने कुछ समय उस बनमें रुककर फिर सम्मेदशिखर की ओर प्रस्थान किया। हाथी का जीव कुछ भवोंके पक्षात् इसी सम्मेदशिखर से मोक्ष प्राप्त करनेवाला है। अरविन्द मुनिराज भी संघके साथ विहार करने लगे तब वह हाथी भी विनयपूर्वक अपने गुरुको विदा करने हेतु कुछ दूर तक पीछे-पीछे चलता रहा. अंतमें मुनिराज को पुन: पुन: वन्दन करके गद्शद होकर अपने वन की और लौट चला।

अब, वह पाँच व्रतांसहित निर्दोष श्रीवन वी रहा है, स्वयं जिस शुष्ट आत्माका अनुभव किया उसकी बारम्बार भावना करता है। किसी भी जीवको सताता नहीं है, त्रसर्हिसा हो ऐसा आहार नहीं करता; शांतभाव से रहकर सूखे हुए घास-पत्ते खाता है; कभी-कभी उपवास भी करता है। चलते समय देख-देखकर पाँच रखता है, हथिनियाँ का संग उसने छोड़ दिया है। विशाल शरीर के कारण अन्य त्रीवां को कह न हो इसलिये वह शरीर का बहुत हलन-चलन नहीं करता; वनके प्राणियाँकी साथ शान्ति से रहता है और गुरूके उपकारका बारम्बार स्मरण करता है। हाथी की ऐसी शांत चेष्टा देखकर दूसरे हाथी उसकी सेवा करते हैं, वन के बन्दर तथा अन्य पशु भी उससे प्रेम करते हैं और सूखे हुए घास-पत्ते लाकर उसे खिलाते हैं।

पूर्वभवका उसका भाई कमठ, -जो क्रोध से मरकर विकथर-सर्प हुआ है, वह इसी वनमें रहता है और जीवजन्तुओं को मारकर खाता है तथा नवीन पापकंप करता है।

एक बिन प्यास लगने से वह हाथी सरोबर के निकट आया; सरोबर के किनारे वृक्षींपर अनेकों कन्दर रहते थे; वे उसे देखकर बढ़े प्रसन्न हुए। सरोबरका स्वच्छ जल पीने के लिये वह हाथी कुछ भीतर तक गया कि उसके पीव कीचड़में फैस गये...बहुत प्रयत्न करने पर भी वह निकल नहीं सकता। तब उसने आहार-बल का त्याग करके समाधिमरण की तैयारी की; वह पंचपरमेडीका स्मरण करके आरावका कितन करने लगा। बैराययूर्वक वह ऐसा विवारने लगा कि-और, अझानसे सुमरण तो मैंने अनतकार किये, किन्तु यह अवतार सफल है कि बिसमें समाधिमरणका सुअवसर प्राप्त हुआ है। श्री मुनिराबने पुड़पर महान कृपा करके देह से भित्र आत्मस्वरुप मुझे समझाया; मेरे बैतन्यनिधान मुझे बतलाये। उनकी कृपा से मैंने अपना निजकीयव अपने आत्मा में देखा है। बस, अब इस देह से भित्र आत्माकी भावना हमा है प्राप्तिप्रमण कंगा



हाथी को कीचड़ में फैसा देखकत बन के बन्दर उसे बचाने के लिये किलकारियों मानरे लगे; पट्चु वे छोटे-छोटे बन्दर उसे कैसे बाहर निकालते? ...इतने में सर्ग हुआ कमठ का बीख फुंकारता हुआ वहीं आया; हाथी को देखते ही पूर्वभव के वैरसंस्कार के कारण उसे तीव्र क्रोध आया और दीहकर हाथी को दंग मार दिया। कालकूट विचैले सर्ग के दंग से हाथी को विच चढ़ गया और कुछड़ी देखें उसका प्राणांत हो गया। पर्नु इसबार उसने पहले की भीति आर्चच्या नहीं किया, इसबार तो आत्मा के ज्ञानसहित धर्मकी उत्तम भावना भाते-भाते उसने समाधिमरण किया, और शरीर को त्यागकर बाहब कें स्वनीयें देव हुआ।

सप्ने हाथी को इस लिया यह देखकर बन्दी को बड़ा क्रोध आया और उसने मार डाला; पापी सर्प आर्त्तप्यान से मरकर पौचवें नरक में पहुँचा। किसी समय जो दोनों संगे भाई थे, उनमें से पुण्य-पापके फलानसार एक तो स्वर्ग में गया और दसरा नरक में।

तीर्थकरादि महापुरुषों के जीवन से आत्मा की आरापना सीखना है। पापके फलमें नरकादि के भयंकर दुःख सहना पड़ते हैं, इसलिये उन्हें छोड़ना और पुण्य के फल में स्वर्गादि गतियौ प्राप्त होती है, तथा आत्मा के क्षानसहित बीतराग भाव से मोक्ष मिलता है-ऐसा जानकर उसकी उपासना करो।

#### (३) हाथी बारहवें स्वर्ग में. सर्प पाँचवे नरक में।

अपने चरित्र नायक का बीव पहले महभूति था, फिर हाथी हुआ और आत्मक्कान प्राप्त किया; वहाँ सं समाधिमरण करके बारहवे स्वर्ग में देव हुआ है, उसका नाम है शिशप्रभा स्वर्ग की दिव्य विभूति देखकर वह आखर्यचितत हो गया और अवधिक्षान से जान लिया कि-मैने हाथाँ के पूर्वभव में धर्मकी आराधना सहित जो व्रतों का पालन किया था उसका यह फल है; ऐसा जानकर उसे धर्मके प्रति विशेष सम्मान की भावना हुई; पूर्वभव में आत्मक्कान प्रदान करनेवाले मुनियाक के उपकार का पुन-पुन: स्मरण किया; पश्चात् स्वर्ग में विराजमान शावत जिन विश्व की पूजा की। स्वर्गलोक की रत्नमय शावत विराय प्रवात स्वर्ग से विराजमान शावत जिन विश्व की पूजा की। स्वर्गलोक की रत्नमय शावत विराय प्रवात करनेवाले मुनियाक के अपने आत्मकाकी भावना की। वह असंख्यात वर्षों तक स्वर्गलोक में रहा। वहाँ बाह्य में अनेक प्रकार के करन्यवाँ से सुख-सामग्री प्राप्त होती थी और अंतर में वैतन्य-करपवृक्ष के सेवन से वह सच्चे सुखका अनुभव करता था। देखों तो सही, कैनधां के प्रताप से एक पशु भी देव हो गया, और कुछ ही काल प्रवार तो वह भगवान होगा। अहा, विसक्ते प्रताप से एग्र भी परमात्मा बन वाते हैं-ऐसे कैनवार्य की वब हो! हमें भी संसर्भ

में करकर परमात्मा बनने के लिये जैनवर्म में कहे हुए आत्मा का स्वरूप जानना चाहिये।

कामठ का जीव जोकि सर्प हुआ था, वह मरकर पीचर्वे नरक में गया और असंख्य वर्षतक तीव दुःख भोगे। उसकी खुधा-तृषा का कोई पार नहीं था; उसके शरीरके प्रतिदिन हजारों टुकड़े हो जाते थे; लोहे का विशाल पिण्ड भी गल जाव ऐसी तो वहीं ठण्ड थी; करवत और भारों से उसका शरीर करता और छिदता था; आस्मा का ज्ञान तो उसे था नहीं, और अच्छे पाव भी नहीं थे, अज्ञान एवं असुभ भावों से वह अत्यन्त दुःखी होता था। पूर्वभव में अभी भाई के प्रति जो तीब्र क्रोध के संस्कार थे, वे भी उसके छटे नहीं थे। क्रोध में नरक से निकलकर वह एक भयंकर अकार हुआ।

## (४) पूर्वभव छठवाँ-अग्निवेगमुनि और अजगर

अपने कथा नायक भगवान पार्श्वनाथ का जीव स्वर्ग से ज्यवका जम्बद्वीप के विदेह क्षेत्र में अवतिरंत हुआ। वहीं सीमंधरादितीर्थंका सदा विराजते हैं और दिव्यध्विन में आत्माका स्वरूप समझाते हैं। हवारों केवली अरिहंत भगवान तथा लाखों जिनमुनि उस देश में विचरते हैं; वहीं करोड़ों मृतुष्य आत्मज्ञान करके धर्मकी साधना करते हैं। उस देश की शोधा अद्भुत है। देव भी वहाँ दर्शनार्थ आते हैं।

ऐसं सुन्दर विदेहक्षेत्र में पुष्कलावती देश के मध्य विजयाई पर्वत है; उसपर विद्याघरों के नगर हैं। उन्हों में से एक नगर में विद्युतागित नामक राजा राज्य करते थे, उनकी रानों का नाम विद्युतागला था; उन्हों राजा-रानीक घर पार्थनाथ का जीव अवतरित हुआ, उसका नाम था अग्नियंग वे पूर्वभव में ही आत्मज्ञान साथ लेकर आये थे। एक छोटे-से ज्ञानी की बालचेष्टाएँ देखकर सबको बड़ा आनन्द होता था। एक बार राजकुमार अग्नियंग वनमें जाकर वक्ती गोमा निहार रहे थे, वहीं अचानक उन्होंने एक साधु को देखा। वे साधु आत्मिवनतन में एकाग्र थे, मानो साक्षात् भगवान विराव रहे हो ऐसा उनके टर्मन से लगाता था। उन्हें देखकर अग्नियंग को हार्दिक प्रसन्नता हुई; निकट जाकर उनकी वदना करके वह उनके निकट बैठ गया और आत्मा के विचार करने लगा कि-अहा। धन्य है ऐसी साधुदशा!...आत्मा में एकाग्र होकर आत्मा के अत्तीकिक आनन्द का अनुभव हो-ऐसी यह दशा है। कुछ ही देर में पुनिराज का ध्यान पूर्ण होने पर पुनः नमस्कार किया और पुनिराज ने उन्हें धर्मवृद्धि का आशीवांह देकर कहा-हे भव्य! आत्मा के सम्यक् स्वभाव को तो तुमने जाना है; अब उस स्वभाव को वियोषकर से साथमें के लिये हुम धुनिवशा का चारित अंगीकार कटे। अब तुम्हरार संसार अति अस्प राह है। मुख्य के तीन भव करके हुम मोक्ष प्राप्त करोगे। पहले तुम वक्रवां होंगे और फिर तीर्षकर मोक प्राप्त करोगे।

अहा! अपने मोक्सकी बात शुनकर किसे आनन्द नहीं होगा? मुनिराज के मुख से अपने मोक्स की बात सुनकर अधिवेगे अति आनदित हुआ। उसे संसार के प्रति तीव दैगाय जागृत हुआ कि-अरे, मुझे तो अल्पकाल में मोक्स साम्रता है, इस राजपाट में बैठ रहना मेरे लिये उचित नहीं है, मैं तो आज ही मुनि बनकर आल्यसाधना में एकाम्न होईआ।

इस प्रकार युवाबस्था में उन राबकुमार ने बेरान्य प्रान्त किया और मुनिराज के निकट जिनदीका लेकर साधुदशा धारण की। राजपाट छोड़ा, झी-पुत्र छोड़े और वस्त्र भी त्याग दिये। सर्व परिग्रह तथा कवायों को भी छोड़कर अंतर के एकत्वस्वरूप को घ्याने लगे-मेरा यह आत्मा सर्व परभावों से भिन्न है; मैं एकाकी ज्ञान और सुख से परिपूर्ण हैं- इस प्रकार निवात्मा के घ्यान में लीन रहकर वे अग्रिवेग मनिराज बनजंगल में विचान लग तथा मोक्ष की साधना करने लगे। इतने में एक घटना हुई।



पूर्वभव का कमाउ जीकि नरक में गया था और वहाँ से निकलकर विशाल अञ्चगर हुआ था; वह अञ्चगर भी विदेहक्षेत्र के इसी वन में रहता था। वह शिकार की खोज में इपर-उपर भटकता रहता था। वह जंगल के पर्युजों को पूरे का पूर निगल काता था। एक दिन पुनिराजप अग्नियोग ख्यान में लीन थे कि वह अजगर वहीं आ पहुँचा। और पुँफारता हुआ क्रोभपूर्वक मुनिराजपर इपटा!. शांत रस में निगम समावंत मुनिराजप हुगटा!. शांत रस में निगम समावंत मुनिराजप होने हुजा; किन्तु मुँह फाडकर पुरे के पूर मुनिराज को निगल तिया! अजगर के पेट में भी मुनिराजने आत्म च्यान पूर्वक मामिमएण किया और सोलस्वे स्वामं में गये! देखों सही उनकी क्षमा! अजगरने निगल तिया वार्षाप उत्तरपर क्रोभ नहीं किया और संवर्ष यो ज्याप उत्तरपर क्रोभ नहीं किया और स्वयं आत्मा की

माधना में लीन रहे। फ्रोध में दुःख है और आत्मा की साधना में ही परमशान्ति है। ऐसे शांत भावों से उन्होंने समाधिमाण किया।

#### (५) सोलह स्वर्ग में देव: कमठ छठवें नरक का नारकी

पुनिराज तो शांत भाव से समाधिमरण करके मोलहवें स्वर्ण में गये और अजगर क्रोधभाव के कारण पुत: छउते नरक में जा पडा और धोर दुःख सहन किये। दोनों की आयु वाईस सागर थी। एक बार जो दोनों सहोदर-भ्राता थे, उनमें से एक तो बाईस सागर तक स्वर्ण के खु भोगकर तथा दूसरा उतने ही काल तक नरक के दुःख सहन करके दोनों म्लुख लोक में उत्पन्न हुए, -उनमें से एक तो चक्रवर्ती हुआ और दूसरा शिकारी भील; -उनकी कथा आप अगले प्रकरण में पढ़ोगे।

#### (६) पूर्व भव चौथा: वजनाभि चक्रवर्ती और कमठ शिकारी भील

इस जस्बूद्दीण के पश्चिम विदेह में अश्वपुर नगर है, वहाँ के राजाका नाम बखवीर्य तथा रामी का नाम विजयादेवी। एकशार रामीने आनन्दकारी पीच मंगल स्वान देखे-मेरपर्वत, सूर्य, चन्न देवविमान तथा अलसे भरा सरोवर। इन पीच स्वप्नॉकी बात उन्होंने राजासे कही और पूछा कि-हे महाराख! इन पीच स्वप्नॉका फल क्या?

राजाने कहा कि-इनके फलमें तुम्हारे उत्तम पुत्र का जन्म होगा और वह चक्रवर्ती बनेगा।

यह सुनकर रानी प्रसन्न हुई और पंचपरोही का गुणगान करने लगी। कुछ काल पश्चात् उनके एक पुत्र उत्पन्न हुआ, जिसका नाम बन्ननाभि। यही अपने पार्थनाथ भगवान का बीव! यह स्वर्ण से यही अवतिरित हुआ है; राजाने पुत्रजन्मका महान उत्सव किया। छोटे-से राजकुमार अपनी बाल चेष्टाओं से सबको आनन्दित करते थे... भले ही उम्र में छोटे, परन्तु महान आत्मन्नानी थे। कभी कभी व आत्मा

की मधुर बातें करते, जिन्हें सुनकर अनेक जीवोंको धर्म की प्रेरणा मिलती। कभी वे एकान्त में ध्यान सरका जैतन्त्र के चितन में बैठ जाते । मानो कोई स्रोटेसे मृति विराजते हों!

''दास भगवन्त के उदास रहे जगत सों, सुखिया सदैव ऐसे जीव समकिती हैं।''

चक्रचर्ती-राज्य में रहने पर भी वे अंतर में अद्भुत ज्ञान परिणति सहित वे प्रतिदिन अरिहेतदेव की पूजा, मुनिवरों की सेवा,शास्त्रस्वाच्याय, सामायिकादि क्रियौए करते थी। इसप्रकार धर्म संस्कारों से परिपूर्ण उनका जीवन अन्य जीवों को भी आदर्शस्य था।

्र एक बार उनकी नगरी में क्षेमकर मुनिराज पथारे; उनकी मुद्रा प्रशामस्य झरती-बीतरागी थी और वे अवधिज्ञान के धारी थे। वजनाभि चक्रवर्ती उनके दर्शन करने गये और उन्हे देखते ही उनके नेत्रों से आनन्द उमझे लगा.. धन्य रत्नवयधारी मुनिराज! आपके बीतरागी तीन रत्नों के समझ यह चक्रवर्ती के चौदहरत्न बिलकुत्त तुच्छ है। इसप्रकार अलयन्त भक्तिपूर्वक मुनिराजकी वन्दना एव स्तवन करके आत्महितका उपदेश सन्ते की जिल्लामा प्रगट की।

तब मुनिराजने उनको मोखामार्गका अलीकिक उपदेश दिया; सम्यग्दर्शन-ज्ञान-चारिकका वीतरागभाव समझाया, और कहा कि मोख हेतु ऐसा बीतरागभाव ही कर्तव्य है। हे भव्य । तुम इस संसार-दु:ख से क्रूटना चाहते हो तो ऐसी चारित्रदशा अंगीकार करो। राग आत्मा का स्वभाव नहीं है, राम स्वभाव नहीं है, राम ते तु:ख है; इसलिय कहीं भी किंचित् राम करके, बीतराग होकर भव्यजीव भवसमुद्र से पार होते हैं। हे राजपु ! तुम भी ऐसे बीतराग धर्म की साधवा में तदार होजो। तुम्हे आत्मप्रतीत तो है ही, और अब सुम्होर तीन भव शेष है, पक्षातु तुम तीर्थकर होकर मोख प्राप्त करोंग।

लेका तीर्धका प्रथम चलना चाहतः है।

मुनियाजने कहाँ-हे भव्य! शुःहाँगै भावना उत्तम है। तुम चक्रवर्ती की सम्पदाको असार जानकर त्यागने तेतु तत्यर हुए हो और अपम्याप्त स्तत्रय को धारण करना चाहते हो... तुम्हे धन्य है। ऐसा कहकर क्षेत्रकर मुनियाजने वज्रनाभिचक्रवर्ती को मुनियद की रीक्षा दी .. वे चक्रवर्ती अब राजपाट छोड़कर किनमुद्राभारी मुनि हो गये। छर खण्डकी विभृति के उपभोग से उन्हे तृति नहीं हुई, इसलिये मोक्षका अखण्ड सब्ब माधने हेत तत्य हुए।धन्य वे मुनियाज! उनके जरणों में नामस्कार हो!-

धन्य चक्रेश्वर आतमहितमे छोड़ दिया घरबार...

कि तुमने छोड़ा सब संसार

छोड़े चीदह रत्न नवो निधि, जाना जगत असार...

कि तुमने छोड़ा सब ससार...

रस्तत्रय 'ते धारण करके पहुँचे हुक्ति द्वार .

वि तमने छोड़ा सब ससार...

गजगज के ऊपर स्तजिहित होदे पर आच्छ होकर चलनेवाले चक्रवर्ती अब तंगे पाँव वनकी पथरीली भूमि पर चलने लगे। रला-मणिजिहित वकालंकारों को छोड़कर नम्र-दिगम्बर मुद्राधारी वे मुनिराज अब त्त्रारमणा आपूर्णों से सुगोंपित हो रहे थे। मुनर्ण-धालों में भोजन लेनेवाले अब हथेलियों-में खड़े-खड़े आहार करने लगे। चौरह रल छोड़कर उन्होंने तीन रल ग्रहण किये, नव निधानों को त्यागकर अखण्ड आनद निधान की साधना में लग गये। छियानवे हजार रानियाँ और छियानवे कोइ सेना का मा छाड़कर एकाकी-असगरुपमे वन-जगल में वास करने लगे और चैतन्यस्वरूप आत्मांक ध्यान में लीन हो गये।



एक बार वे मुनिराज वन की एक शिलापर बैठ-बैठे आत्म ध्यान में लवलीन थे. सिद्ध भगवान समान अपने आत्माका वारम्बार अनुभव करते थे। जनल में आस्मास क्या हो रहा है उसका उन्हें रंबमात्र भी लक्ष नहीं हैं, मैं तो देहसे भिन्न आत्मा है मुझमें परिपूर्ण परमात्मा शक्ति विद्यमान है. इत्यादि ध्यान में एकाग्न थे कि.. इतने में दूरसे एक तीर सनसनाता हुआ आया और मुनिराज का शरीर विंध गया.

कहीं से आया था वह तीर? उनका पूर्वभव का भाई कमठ का जीव जो कि नरक में गया था और वहीं से निकलकर कुरंग नामका शिकारी भील हुआ था, वह भील इसीवनमें रहताथा और घनुष-बाण द्वारा कूट परिणामीस हिन्द आदि निर्देष पशुओं की हिंसा करता था। वह मीसका लोलागी था और महान गाप बंध कर वह मोसका लोलागी था और महान गाप बंध कर

रहा बा। बनमें फिरते फिरते वह भील वहाँ आ पहुँचा जहाँ मुनिराज च्यान मग्न विराजमान थे। मुनिराज

को देखकर उन पर भक्तिभाव आने के बदले पूर्वभवके संस्कारवश उसे क्रोध आया और धनुष पर बाण बताबन मनाज की और चल दिया - मनाज का शरीर विंग गया।

अरेरे! क्रोध कितना नीच है। कहाँ बीव का उपशांत स्वधाव और कहाँ क्रोध! क्रोधाम् जीव उन भगवान सहश मुनिराज को नहीं पहिचान सका ..और ध्यान में स्थिर उन अहिंसक मुनिराज की अकारण हिंसा करके उस जीवने तीव अनन्तानुवंधी क्रोध से सातवें नरक की आयु का बध किया। उसे कहाँ खबर थी कि क्रोध के फल में हतने भयंकर दृख्य भोगने पड़ेंगे!

और इचर, शारीर विंध जानेपर भी मुनिराज तो अपने आत्म स्वाभाव में निखल है, उनके ध्यान में कोई शत्तु या मित्र नहीं है, राग या हेष नहीं है। कोई पूजे या कोई बाण मारे-दोनों के प्रति उन्हें समभाव है, जीवन और मरण में भी समभाव है, उनको शारीर का ममत्व नहीं है; आत्मा के आनन्द में इतने लीन है कि शारीर छिदने पर भी उसका दुःख नहीं है; मोह हो तो दुःख हो न? निर्मोही को दु ख कैसा? वे तो निमाह रुपसे धर्मध्यान में ही एकाग्र है। बाण मारनेवाले भीलपर भी उन्हें क्रोध नहीं होता। वाह रे बाह । धन्य है क्षमा के भण्डार उन मुनिराज को। समाधिपूर्वक शारीर त्यागकर वे मध्यम वैवेयकमें अत्रिनिन्द हरा।

प्रिय पाठको <sup>1</sup> तुम भी उस भीलपर क्रोध नहीं करता, किन्तु क्षमा के भण्डार ऐसे मुनिराज से उत्तम क्षमा का पाठ पढना। कर भीलका जीव भी अन्त में तो धर्भ प्राप्त करनेवाला है।

वह भील का जीव अपने महापाप का फल भोगने के लिये सातवे नरक में गया। रैड्रप्यान से मुनिराज की हत्या करने से वह पोर नरक में जा गिरा और वहाँ भयंकर दुख सहन किये। संसार में परिप्रमण करते हुए जीव ने अज्ञानदशा में ऐसे भाव अनन्तवार किये है; वह जीव भी क्षणमात्र में अपने भावों में परिवर्तन करके अपना हित साध सकता है। वर्तमान का वह पापी जीव भी क्षणमर में पलटकर कैसे आरमा का उद्धार करता है वह आप कुछ ही समय पक्षात् पढ़ेंगें. और तब उसी जीव के प्रति आपको प्रेम उत्पन्न होगा।

## (७) ग्रैवेयक में अहमिन्द्र और सातवें नरक में नारकी

ग्रैवेयक में उत्पन्न हुए उन अहमिन्द्र की आयु २७ सागरोपम जितने असख्य वर्ष की थी, और सातवें नरक में उत्पन्न हुए उस कमठ के जीव की आयु भी २७ सागरोपम थी। और यहाँ से निकलकर दोनों बीब मुख्यलोक में फिर मिकी। स्वर्गलोक का आहर्यवनक बैभव देखकर वे अहमिन्द्र विचार में पढ़ भीर उनको अबिम्हान प्रगट हुआ, उन्होंने अपना पूर्वभव जान लिया; इससे पर्म की अतिशय महिमा आयी कि-अहों वह पुनिदशा पर्म थी। वह चारिक्ष ता तो मोझफल देनेवाला था, परन्तु मेरी कैस्साम चारिवरसा पूर्ण नर्ष हुई और किवित् सा शेष रह गया किससे इस स्वर्गलोक में अवतार हुआ है। वहीं भी कैनपर्म की उपासना मेरा कर्तव्य है। ऐसा विचारकर वहीं देवलोक के जिनालव में विसायमान शाखत रत्ममय जिनादी की अवयन्त भक्तिसहत पूजा की। स्वर्गलोक के कल्पवृक्षोंसे पूजनकी सामग्री ली। उन स्वर्गलोक की क्रदि अलाकिक थी। वहीं असंख्यात सामग्रहिष्ट देव थे; उनमें से कितने ही के अगामी पत्न में ही तीर्थकर होनेवाले थे। पत्नि तो हो सह आगामी पत्न में ही तीर्थकर होनेवाले थे। की और मिनपर्द की भावता थी। नरेरेर प्रमाता सामग्र ती। स्वर्गलोक की क्रदि अलाकिक थी। वहीं असंख्यात सामग्र करीवाले थे। नरेरेर मिक्तने ही के अगामी पत्न में ही तीर्थकर होनेवाले थे। की और मिनपर्द की भावता भायी।

हभर, उनके साथ सातभव से सम्बन्धित कमठ के जीव ने नरक में २७ सागर तक अधरामार वेदनाएँ सहन की। जब वह भील था और उसने बाण चलाकर मुनिराजका धात किया; प्रक्रम कछ

अपना भगवान

ही काल में रस भील को भी किसीने मार हाला और कर परिणामों से गैटध्यान दारा मरकर वह सामने नरक में उत्पन्न हुआ उपजते ही औंचे सिर भालों जैसी भूमिपर गिरा और तीव वेदना स**हित पाँच सी** योजन कपा रकलका फिर उसे भूमिया गिरा और फिर उकला।-इसएकप बासला होने से उसका शरीर छिन्नभित्र हो गया और भयकर वेदना हुई। अत्यन्त भयभीत होकर मृद्ध की भौति चारों और ताकने लगा कि-ओर. यह मरा क्या है? मैं यहाँ कहाँ आ पहुँचा? यहाँ तो चारो ओर दाख का समद उमह रहा है। और मैं कहाँ जाऊं? क्या करूँ? किसकी शरण लें? ओरे! पूर्वभव के महापाप से मैं इस नरक में आ पदा है। यहाँ की ट्रान्ध तो सहन नहीं होती. और अति भीषण ठण्ड से शरीर गल जाता है। इस सरकेके को से मै पन निकलेगा? ध्या प्रकार अत्यन्त दाव से विलाप करता है। परन्त वहाँ कीन उसका विलाप सने ? कौन उसकी दया कं?? उलटे दसरे नारकी घातक बनकर उसे मारते हैं। **भरवे-प्यासे** उस जीव को अस्तक्ष्य वर्ष तक ग्रापे को अब या पीरे को पानी नहीं मिलना। दाव के मारे उसे कहर संद्राता नहीं है, कहीं चैन नहीं पड़ता। धर्म का सेवन तो किया नहीं है, धर्मात्मा की विराधना करके मात्र पाप का ही सबन किया है. फिर उसे चैन कहाँ से हो ? जा निर्दय हाकर जीवहिंसा करे. मासभक्षण को -ऐसे जीव उरका से अविध्यानर हात भोगते हैं। वहाँ एक क्षण भी साव नहीं है। बिसादि से साव माननेवाले जीव सर्द जितने हन्दियसस्य के लिये मेरुपर्वत समान दाख को आमंत्रित करते हैं।-इस प्रकार उस पापी और अं असल्यात वर्ष तक मातने शरक के महान देख भागे।

## (८) पूर्वभव इसरा-आनन्दकुमार और सिह

अहमिन्द्र स्वर्ग से निकलकर मुरुभूति का जीव (पार्श्वनाथ भगवान का जीव) तो अयोध्यानगरी में आउन्दरक्षमार के रूप में अपतरित हुआ और कमद का जीव नरक में निकलका कर सिंह हुआ।

ऋषभदेव आदि पाँच तीर्थकर भगवन्ती के अवतार से पावन हुई अयोध्यापुरी में राजा बज्जबाह थे. उनकी रानी प्रभावती की कांध्र से आनन्दकमार का अवतार हुआ। आनन्दकमार स्वयं आत्मानन्द का अनुभव करत थे और दसरों को भी आनन्द देते थे। बड़े होनेपर वे महामाण्डलिक गजा हए, आठ हजार राजा उनके अधिकार में थे। इतने महान राजा होनेपर भी वे धर्म को नहीं भलते थे। वे धर्मात्माओ का सन्मान तथा विदानों का आदर करते थे। उनके शासन में अयोध्या की प्रजा सर्व प्रकार से सखी शी ध

फाल्गुन मास में वसन्त्रऋत आयी, और उद्यान सन्दर पृथ्मों से खिल उठे। धर्मात्माओं के अंतर के उद्यान भी श्रध्दा-जान एवं आनन्द के पण्यों से खिल उठे। आनन्द महाराजा राजसभा में बैठे हैं और धर्मचर्चा द्वारा सबको आनन्दित कर रहे हैं। इतने में मत्री ने आकर कहा कि-हे महाराज! कलसे अष्टाद्वि का पर्व प्रारंम्भ हो रहा है. इसलिये आठदिन (फाल्गन शक्का अष्टमी से पर्णिमा) तक जिन मन्दिर में नन्दीश्वर-पूजा का आयोजन किया है, आप भी इस उत्सव में प्रधारकर नन्दीश्वर-जिनालयों की पूजा करें। मंत्री की बात सुनकर राजा अति आनन्दित हुए और कहा-अहा, वीतराग जिनेश्वर की पूजा का

यह अवसर तो बड़े भाग्य से प्राप्त होता है। राज्यभर में धामधम से यह उत्सव मनाओ। पूजा रचाओ. धर्मचर्चा करो. दान दो. और जिनेन्द्र भगवान के गुणों का चिन्तन करके जैनधर्म की खब्र प्रभावना करो।

अष्टाहिका पर्व का मगल-उत्सव चल रहा था. उन्ही दिनों विपलमति नामके एक मनिराज जिनमन्दिर में आये। बाह । एक तो भगवान की पूजा का उत्सव और उसीमें मुनिराज का आगमन ..इससे सारे नगर में हर्ष छा गया! राजा एव प्रजा सबने भक्तिभाव सहित मनिराज के दर्शन किये।

बीतरागी मुनिराज ने कहा-है भव्यजीवो! यह आत्मा ही स्वय ज्ञान एवं सुखस्वरूप है, इसे पिहजानो! सम्पूर्ण जगत में घूम-फिरकर देखा, परन्तु आत्मा के अतिरिक्त कही अन्यत्र सुख दिखायी नहीं दिया। आत्माका सुख आत्मा में ही है; वह बाहर हूँढ़ने से नहीं मिलेगा। आत्मा को जानने से ही आत्मसुख की प्राप्ति होती है। राग द्वारा भी वह सुख प्राप्त नहीं होता। जिनशासन में अरिहंत भगवान ने ऐसा कहा है कि-पूजा-वृतादि के सुभरण से जीवों को पुण्यवन्य होता है और मोह रिहंत जो वीतरागभाव है वह धर्म है, उसके द्वारा मोक्षा की प्राप्ति होती है।

पराञ्च मनिराज ने कहा-हम समय नतीया-जिनालयों की पूजा का उत्सव अधाहिका गर्व चल रहा है: उस नन्दीश्वरद्वीप में बावन शाश्वत जिनालय हैं और उनमें ५६१६ वीतरागी जिनबिम्ब विराजमान हैं। वे जिनबिम्ब आत्मा के शध्दस्वरूप का प्रतिबिम्ब हैं। जिस प्रकार दर्पण में देखनेपर अपनी मखाकति दिखायी देती है असी प्रकार बीतराणी जिनक्षिक के दर्शन से आत्मा का शहरकरूप जो आहित जैसा है वह लक्ष में आता है और आत्मा का श्रद्धस्वस्य लक्ष में आनेपर मोह का नाश होकर सम्यग्दर्शन पाम होता है। उस नन्तीका दीपमें मनस्य नहीं जा सकते वहीं देश ही जाते हैं। और रत्नमय शासत जिल्लीम्ब देखकर अनेकों देव आधर्म से जैवल की प्रक्रिया में किया बोकर सामगादर्शन पाप करते हैं। जिस प्रकार आत्माका शहरावधाव शाधत-अमाहिका है। उसी प्रकार उसके प्रतिविश्व रूप वे वीतराग जिन प्रतिमाएँ भी शास्त्रत अगदिकी है। वे प्रतिमाएँ ऐसी आसर्यकारी है मानो साक्षात तीर्थंकर भगवान ही विराज में हो! मानो अभी मार्क्स दिव्याब्वनि विवाने लोगी। वीतगागता का प्राप्तवेज उनकी प्रदाप अलक रहा है: जिसे देखका आत्माके सर्वजस्वभाव का स्मरण होता है। अहा ! चैतन्य के अनंत गणमानी मूर्त होकर झलकते हो ऐसी अद्भुत उन रत्नप्रतिमाओं की छबि है। वे भले अचेतन हो, किन्तु चैतन्यगणों के स्मरण का निमित्त है। वे मक जिनप्रतिमाएँ ऐसा उपदेश देती हैं कि-संकल्प-विकल्प छोडकर तम अपने स्वरूप में स्थिर होओ .हे चेतन! त जिनप्रतिमा बन! जिस स्वरूप में प्रभू का ध्यान करोगे उसी स्वस्प तम होगे।जिस प्रकार चिन्तामणि के चिन्तन द्वारा इच्छित वस्त की प्राप्ति होती है. उसी प्रकार जिनप्रतिमा समान शुद्ध आत्मा के चितन द्वारा सम्यक्त्वादि हुए फल की प्राप्ति होती है। ओर. जिसे जिनदेव के प्रति भक्ति नहीं है वह तो ससार समद के बीच विषय-कषाय हुए। मगर के मार्च में ही पड़े हैं। प्रतिदिन जिनेन्द्र देव के दर्शन करके जिनभावना भाना वह प्रत्येक श्रावक का कर्तव्य है।

मुनिराज के मुख से जिनदर्शन की महिमा मुनकर सबको अति हवं हुआ और अतर में अरिहंत देव के गुणों का तथा आत्मा के शुद्धस्वरूप का विचार करने लगे। तत्पश्चात मुनिराज आहार के समय नगर में पथारे और आनन्द राजाने नवधा भक्तिपूर्वक उन्हें आहारदान दिया। आहार के पश्चात मुनिराज ने कहा- हे राजन्। अब आपके दो ही भव शेष है। इस भवने पर्वेषकर प्रकृति वीधकर आगामी दूसरे भव में आप भरतक्षेत्र में २३ वें तीर्थकर होगे.. और सम्मेदशिखर से मोख प्राप्त करोगे। यह मुनकर राजा आनन्द अति आनन्दित हुए। उनका नाम भी आनन्द था, और भाव में भी वें आनन्दित हुं।

पश्चात् मुनिराज में उपदेश में तीन लोक के जिनबिम्बों का भी वर्णन किया था। सूर्यविमान में प्रभु का शास्त्रत जिनविम्ब है और ज्योतिषी देव उसकी पूजाभिक करते हैं, उसका अर्भन वर्णन सुनकर राबा अपने महत्त में से उन्हें नमस्कार करने लगे और अयोध्या नगरी में भी मूर्यविमान जैसा एक सुन्दर विमान कनवाया; हैरा-माणिक-र-काबित उस विमान में सुन्दर जिन प्रतिमा की स्थापना की। उम विमान की तथा उसमें बिराजमान प्रतिमा की अर्भुत शोभा देखकर राजा आनन्द के आनन्द का पार नहीं था; वे प्रीतिष्ठन प्रातःख्व मार्थकाल उसकी पुजा करने लगे। इस प्रकार राजा जानन्द के आनन्द का पार नहीं था;

की पूजा करते देखकर उस पर विश्वास के कारण लोग भी सूर्य विमान को नमस्कार करने लगे। राजा तो सूर्यविमान मे विराजमान जिनविम्ब को नमस्कार करते थें, परन्तु बाह्य **हीष्ट जीव निश्चय को जाने** बिना व्यवकार को भजने लगते हैं, तदनुसार अन्यमतावलम्बी लोग भी जिनमिम्ब के बदले **सूर्यविम्ब को** पंजने लगे।

आवन्द महाराजा अनेक प्रकार से धर्माराधन कर रहे हैं। उन्हें विश्वास है कि जिनसहण अपने भारता का जिल्हा कार्क में भी जिल हो जाउँगा। ---ोमी भावना महित अनेक वर्ष बीत गये। एक दिन राजाने अपने सिर में शेतबाल देखा. और तरन्त ही उसका हृदय वैराग्यमय हो उठा कि-ओर. यह श्रेत जाल प्रत्यका सन्देश लेका आया है कि है जीवा अब शीध ही चारिटशा को धारण करके आताकल्याण कर । इमलिये अब मझे आत्मकल्याण में क्षणभर का भी विलम्ब नहीं करना चाहिये। मैं आज हो यह सर्व मामारिक परिग्रह कोडकर शादोपयोगी मिन बनैगा और उपयोग स्वरूप अपने आत्मामे एकाए होकर चारितदशा प्रगट करूँगा। ऐसे हट निश्चयपर्वक वे आनन्द महाराजा बारह वैराग्य भावनाओं का चिन्तन करने लगे और सागर दत्त मनिके समीप मनिदीक्षा ग्रहण की। मनि होकर शुद्धोपयोग द्वारा आत्मध्यान में एकाग्र हुए और अतीन्द्रिय आनन्द के सागर में निमम हो गये। अहा अनुका आतमा रुनव्यके तेज से टीमिमान हो उठा !उनकी बीतगणता आशर्य उत्पन्न करती थी। ऐसी उत्तम आराधना सहित स्वाध्याय में एकायता से उन आनन्दमनियंज को बारह अस का जान उदित हुआ. श्रतज्ञान का पवित्र सागर उमड़ने लगा: अन्य अनेक ऋदियाँ भी उनके प्रगट हुई. परन्त उनका लक्ष तो चैतन्यऋदि पर ही था। आर्तध्यान तथा रीदध्यान का तो उनके अभाव था। वे तो धर्मध्यान मे एकाए रहते थे और कभी कभी शक्लध्यान भी ध्याते थे। ध्यान के समय वे अपने एक शद्धातमा में ही उपयोग को एकाग्र करके निर्विकल्प आउन्द का अनुभव करते थे. और अन्य चिन्ताएँ अपने आप अटक जाती थी। अहा, उनकी शात ध्यान मदा देखकर बनके पश भी आश्चर्यचकित हो जाते थे। सर्व प्रकार के परिषक्षों को सहन करते हुए वे आनन्द-मनियुज आत्मशब्दि में विद्य कर रहे थे और उनके कमी की निर्जर। हो रही थी।-अजरा, ऐसा बीतराँगी मनि जीवन धन्य है। उनके चरणों में हमारा मस्तक झक जाता ٠,

वे मुनिराज बारम्बार गुध्योपयोगस्थी जल द्वारा चारिजवृक्ष का सिचन करते थे। वे चारित्र के महान करपवृक्ष थे और उस कल्पवृक्ष मे मानो उतम फल लगे हो तद्नुसार उतम क्षमादि दस धर्म उनके विकसित हो चूके थे। —ऐसे आनन्द मुनिराज ने दर्शन विशुद्धि से लेकर रालत्रयधर्म के प्रति एरम वात्सल्यतक की सोलह भावनाओं द्वारा तीर्थंकर प्रकृतिका बध किया। सर्व तीर्थंकर पूर्वंभव में ऐसी उत्तम भावनाएँ भाते है। एक ओर पुण्य का रस बढ़ रहा था तो दूसरी ओर वैतन्य-अनुभव द्वारा धीतरागी शांतरस में भी वृष्टि होती जा रही थी। शिवपुर पहुँचने में अब मात्र एक ही भव बीच में शेव बचा था।

वे मुनिराज एक बार वन में निष्कप रूप से ध्यान माम थे...बाह्य लाख छोड़कर निजस्थरण के अवलांकन में एकाग्र थे। उनके सर्व प्रदेशों में अपूर्व आनद रस की कुरूरों पूट रही थीं कि इतने में गर्जना करता हुआ एक सिंह वर्त आ पहुँचा। उसकी भीषण गर्जना से सारा वन कीप उठा; वन के पर्यु-पक्षी भयभीत लोकर रूपर-उपर भागने लगे। छलीं मारता हुआ वह सिंह वर्नमें स्वच्छ-इस विवरता था। वह सिंह दूसरा कोई नहीं किन्तु अपना परिचन कमठ का जीव है। ध्यानस्थ मुनिपर उसकी हृष्टि पडते ही उसने क्रोध से गर्जना की और सुनि की और दौड़ा। मुनिराज किविंदन मात्र भयभीत नहीं हुए

वे तो निर्भवरूप से अपने ध्यानमें लीन थे। सिह
ने छलांग मारकर उनका गला दबोच लिया और
पजों से शरीर को काड़कर खाने लगा। उसे कहीं
खबर थी कि मैं इस समय जिनके शरीर को खा
रहा है वे ही कुछ समय पद्मात् मेरे गुरु बनकर
मेरा संसार से उद्धार करेंगे। सिंह शरीर को खा
रहा था उस समय मुनिराज तो अपने उल्लुम्ह
साभाव मे ही रहे, उन्होंने सिंह पर किचित् होश
नहीं किया बीतरामार्ग से किचित् भी खलित
नहीं हुए। बाह! धन्य मुनिराज! चतुर्विध
आराधना की अखण्डता सहित प्राणोत्सर्ग करके
बे आनत स्वर्ग मे इन्द्र हुए। सिह भी कूरपिएणामो
से मक्त प्रम नरक में जा शिरा।



#### (९) आनन्द मनि स्वर्ग में-सिंह नरक मे

उध्यंलोक के १६ स्वर्गों में से १३ वाँ आनतस्वां है, वहाँ अनेक कल्पवृक्ष एवं चिन्तामणि रल भी सुलभ है। परन्तु शासकार कहते हैं कि-कल्पवृक्ष के निकट तो फल की याचना करना पड़ती है और चिन्तामणि के निकट भी चितवन करना पड़ता है, तब वे इच्छित वस्तु देते हैं, परन्तु बीतराग धर्म तो ऐसा है कि वह बिना इच्छा के भी उत्तम फल प्रदान करता है, इसलिये वह धर्म ही श्रेष्ठ है। आनत स्वां में उत्पन्न हुए अपने कथा नायक पार्ध्रप्रभु का यह स्वां का अनित्तम भव है अगाले भव में तो वे भगवान होंगे। भोगोपभोग के बीच वे आनते थे कि इन भोगों की इच्छा तो अग्रिसमान है, विवयंत्र्या ईंधन से वह कभी शात नहीं होगी, वह तो चारित्र-जलसे ही बुझ सकती है परन्तु इन स्वांलोक में चारित्रदशा है ही नहीं, वह तो मनुष्य भव में ही होती है; इसलिये अब मनुष्य भव पाकर हम अपनी चारित्रदशा हुए अरेंगे और पुन इस ससार चक्र में नहीं फैसेंगे। इसप्रकार चारित्रदशा कि भावनापूर्वक, सम्यवस्वकी आराभना सहित वे असख्य वर्षतक स्वांलोक मे रहे। वे बारम्बार विनर्भक्ति का उत्सव करते और देवों की सभामें उत्तम धर्मोपदेश देते। उनके उपदेश से स्वां के कितने ही देवों ने सम्याप्रश्रीन प्राप्त किया।

उन इन्द्र की आयु में जब छहमास शेष रहे और वाराणसी नगरी (काशी-बनारस) मे पार्धनाथ की तीर्थंकररूप मे अवतरित होने की तैयारी हुई, तब बनारसनगरी में क्या हुआ ?-वह देखने के लिये चलो हम उसनगरी में पहुँच जाये और पार्ष्क्रभू के जन्मोत्सव में आनन्दपूर्वक साम्मलित हों।

#### (१०) वाराणसीनगरी में पार्श्वप्रभुका अवतार

पारस प्रभु ने कराया, खेतन रस का पान; आत्मा को स्पर्शकर, जीवन बना महान। लोहा जो कंचन बने, आत्मा बने भगवान, प्रभु मैं भी तुमसा बनें, दीजे यह बखान।

जिस समय की यह कथा है. उस समय इस भरतक्षेत्र में चौथा काल पर्ण होने आया था: कार्यय तीर्थंकर मोक्ष पुधार चके थे। नेमिनाथ भगवान गिरनार से मोक्ष पुधारे, उसे भी ८३७५० वर्ष बीत चके थे। अयोध्या से थोडे कोस की दरीपर काशी देश में गंगानदी के किनारे वारणासी (बनारस) नगरी अतिसमध्द एवं शोभायमान थी। इसी नगरी में सातवें तीर्थंकर मपार्धनाथ अवतरित हो चके थे। अब तो तेर्गसवे तीर्थंकर पार्श्वनाथ प्रभके अवतार का समय आ चका था। जहाँ तीर्थंकर अक्तरित होनेबाले थे-ऐसी जाराणसी नगरी की शोधा का क्या कहना। राजधवन के प्रांगण में प्रतिदिन आकाश से क्योंडो रत्नों की वर्ष होने लगी पन्टह माम तक वह रत्नविष्ट होती रही . नगरवासी समझ गये थे कि-यह किसी गुलगंगान अवस्था के लिए हैं।

विश्वप्रसिद्ध ऐसे बनारस तीर्थ मे उस समय महाभाग्यवान राजा विश्वसेन राज्य करते थे। किर्ड उन्हें असमेत भी कहते हैं। वे अति गंभीर थे सम्यादृष्टि थे। अवधिकान के धारी तथा वीतराग देव-गुरु के परम भक्त थे। उनकी महारानी ब्राम्ही देवी (ब्रह्मदत्ता अथवा वामादेवी) भी अनेक गुणसम्पन थी। उन दोनों का आत्मा तो मिथ्यात्वमल से रहित था ही. किन्त उनका शरीर भी मलमश्ररिहत था। अना। जहाँ तीर्थंकर समान पवित्र आत्माका निवास होनेवाला हो वहाँ मलिनता कैसे रह सकती है? सिद्धांत में कहा है कि-तीर्थकर को, उनके माता-पिता को, चक्रवर्ती को बलदेव-वासदेव-प्रतिवासदेव को तथा जगलिया को भल-भन नहीं होते।

एक बार महारानी बाह्यदिवी पंचपरमेष्ठी भगवन्तों के स्मरणपूर्वक निद्राधीन थीं. वैशाख कष्णा दिनीया का दिन था तब उन्होंने गत्रि के पिछले प्रहर में १६ मगल स्वप्न देखें .-

> सर कजर कंजर. धवल धरन्धरो. केहरि-केशर शोधित. चित्रत सन्दरो : यात കാരങ कलेश-न्हवर्गः सहावनी. र्मात - शक्ति मध्र, पावनी । जग पावन कनकघट जगम कमल-कलित मरोवरो: परन. सागर. **ਦਿਵਧੀ**ਠ ⊒सोद्धारे । रमणीक अमर विमान फणपति-भूवन रवि छवि छाजई; स्तरमञ्जी दिपंत. दहनस तेजपंज तिसाजर्थ।

ऐसे महामगलकारी स्वप्न देखे और उसी समय ब्रम्हदत्ता(बामादेवी) माताकी कृक्षि में पार्श्वनाथ भगवान के जीवका आगमन हुआ। माताका इदय आनन्द से भर गया। प्रभात होते ही राजसभा में जाकर माताजी ने महाराजा विश्वसेन से सोलह मंगल स्वप्नों की बात कही: और उनके फल स्वरूप तीर्थंकर समान पुत्ररत्नकी प्राप्ति होगी-ऐसा महाराजा के मुख से सनकर उनके हर्षका पार नहीं रहा! मानो हृदयभूमि में धर्म के अकर फट पड़े। बाह माता, त धन्य हो गई। इन्हों तथा इन्हानियोंने आकर प्रभ के माता-पिता का सन्मान किया और गर्भकल्याणक-उत्सव करके भगवान की पूजा-स्तुति की। छप्पन कुमारी देवियाँ माता की सेवा करने लगीं। वे बारम्बार तीर्थंकर के गणगान करके माताजी के साथ आनन्ददायक चर्चा करती धी-

<sup>🗱</sup> एक बार माताजीने पूछा-हे देवी। इस जगत मे उत्तम रत्न कहाँ रास्ता होगा?

- अब देवीचे कहा, माताची आपके प्रदानभावम में ही वह प्रचम क्या विद्यामन है।
- दूसरी देवीने पूछा-मातानी का शरीर मुवर्ण जैसा क्यों लगता है?
- 🐞 तीसरी देवी बोली-क्योंकि उनको 'पारस' का स्पर्श हुआ है इसलिये।
- अर्थ चौथी देवीने पछा-माताजी. आपको कैसी भावना होती है?
- ж माताजी बोली-जैतधर्म का खब विस्तार हो ऐसी।
- देवियों कहने लगी-वाह माताजी। अपने स्वांलोक से भी हमें यहाँ अधिक अच्छा लगता है, क्योंकि यहाँ हमें आपकी तथा बालतीर्यंकर की सेवा करने का महाभाग्य प्राप्त हुआ है। छोटे-से प्रभुको हम पालने में हुलायेंगे, लोरियो गायेंगे, और हैसी-खुगी गोद में उठायेंगे, और मुक्ते रेक्क-शेक्कर अनुसार भाषी एगद क्योंगे

-इस प्रकार देवियाँ माताजी के साथ प्रतिदिन आनन्दकारी चर्चा करती थी और तीर्थंकर प्रभुकी महिमा गाती थी। माताजी के मुख से ऐसी आत्मस्पर्शी वाणी निकलती थी मानो उनकी कुक्षि मे बैठे पार्धनाथ भगवान ही बोल रहे हों। गर्भस्थ ज्ञानवन्त भगवान उस समय भी जानते थे कि-पेरा जैतन्यतत्त्व इस ग्रारीर के संयोग से बिलकुल भिन्न है, चेतनामय भाव ही मैं हूँ। इस प्रकार भगवान तो अपनी चेतना के जानन्द में झूल रहे थे। दिन पर दिन बीतते गये . पौष कृष्णा एकादशी आयी, और मंगल बधाई कारी।

पौष कृष्णा एकादणी के शुभदिन तेंईसवे तीर्थंकर का अवतार हुआ। बनास्स नगरी मे चारों और आनन्द छा गया, मात्र वनास्म मे ही नहीं किन्तु तीनो लोक आनन्दित हो गये। स्वर्ग में भी अपने आप दिव्य वाद्य बजने लगे। इन्द्रने जान लिया कि भारतोहत के तेईसवें तीर्थंकर का अवतार हुआ है, इसलियें तुरन इन्द्रासन से नीचे उतरकर भक्तिपूर्वक उन बालतीर्थंकर को नमस्कार किया और ऐरावत ताथी पर बैठकर जन्मोत्सव मनाने आ पहेंचे। छोटे- मे भगवान को विशाल ऐरावत हाथीपर बैठाया. हाथी आकता मे उड़ा और भगवान की शोभायात्रा मेस्पर्वतपर आ पहुँची। यह जो सूर्यं-चन्द्र दिखते हैं इनसे भी अधिक ऊँचाईवाले मेरुपर्वत पर प्रभुक्ता जन्माभिषेक किया। उस समय प्रभुकी दिव्य महिमा देखकर अनेक देवों को सम्यादर्शन हो गया। अहा प्रभु आप तो जन्मरिहत हो गये। उस अकि से हमारा भी जन्म सफल हो गया। इस प्रकार स्तुति करते-करते इन्द्र-इन्दाणी भी आनन्द से नाच उठे उन्होंने प्रभु का नाम 'पार्बक्तमर' रखा।

प्रभुक्त जन्माभिषेक के समय आकाश से पुष्पवृष्टि होने लगी। आध्यर्थ यह है कि आकाश में कहीं भी पुष्पवृक्ष न होने पर भी पुष्प वर्षा हो रही थीं। अनन्त आकाश को ऐसा लगा कि-अल, इन भगवान का ज्ञान तो मुझमें भी विशाल है! इसलिये नमीभूत होक्त का आकाश पुष्पवर्षा द्वार प्रभुकी पूजा कर हा था। तथा जिस प्रकार में निरातन्त्र हैं, उसी प्रकार भगवान का ज्ञान भी निरातन्त्र्यी है-ऐसे निरातन्त्रम्याना के आनन्द से उन्नसित होकर वह आकाश पुष्पवृष्टि द्वारा प्रभुका जन्मोत्सव मना रहा था।

मेरपर्वत पर पार्श्वनुमार का जन्माभिषेक करके स्तुति करते हुए इन्द्र करते हैं कि-है प्रभो! आप तो पित्र ही हो...आपका न्द्रवन करते के बहाने वास्तव में तो हमने अपने ही पार्पों को घो डाला है। इन्द्रानी कहती हैं-प्रभो! आपको गोद में लेकर मानी मैं मोख को ही अपनी गोद में ते हाँ हैं इस प्रकार मेरा आपना उन्ह्रमित हो वाला है...और आपको ल्लाभूषणों से अलंकृत करते हुए ऐसा अनुभव होता है मानो मैं अपने ही आत्मा को धर्मरलों से अलंकृत कर ही हूँ। -ऐसा कहकर इन्द्रानी ने बाल तीर्थंकर को स्वर्ण से लाये हुए वस्ताभूषण पहिनाए और तल का तिलक लगाया। -इस प्रकार पार्श्वकृतात्म का कम्माभिषेक करके तथा देवलोंक के दिव्य वस्ताभूषण पहिनाकर प्रभुके कम्मोस्तव की शोभायाश कनास्तनगरी लीट आयी और बामोदेवी माता को उनका लावला पुत्र सींपकर इन्द्र-इन्द्रानीने कहा है

माता! आप धन्य हैं आप जगत की माता हैं। आपने जगत को यह ज्ञानप्रकाशक दीपक प्रदान किया है, हे माता! आपका यह पुत्र तीन लोक का नाथ है!

वागणमी अर्था में मर्वत्र आजन्दोत्मव मनाया गया। तीर्थंकर के आतम को देखकर हजारों लोग चैतन्यमंद्रिमा सम्बन्ध-सम्बन्ध आत्मजानको पाप्त हुए। अहा, भगवान स्वय केवलज्ञान प्राप्त करके धर्मीपटेश हो। और धर्मवदि बनेरे अस समय का क्या कहना! परन्त उनका जन्म होते ही जीवाँ में स्वयमेव धर्मवद्धि होने लगी। जिस प्रकार सर्योदय होने पर कमल खिलने लगते हैं उसी प्रकार तीर्धका मर्ग का उट्टर क्या और भवरजनभी कमल विकास स्त्री। अन्योत्सव के हर्षेपलक्ष में हेर्ने ने माता-पिता के समक्ष सन्दर नाटक करके भगवान के पूर्व नौ भव बतलाये: उनमे हाथी के भक्षमें मनि के उपदेश में माराक्त्य पाप्ति का दृश्य देवक्य तो अनेक जीवों ने प्रतिबोध पाप्त किया और प्रशांत उन्होंने र्मानहीक्षा धारण करके उत्तम क्षमा का कैसा पालन किया वह भी बतलाया। इस प्रकार पारसकमार का जन्मोत्सव मनाकर तथा माता-पिता को उत्तमोत्तम वस्तर्ग की भेट देकर वे इन्द्र-इदानी देवोंसहित अपने स्वर्गलोक में चले गये। उस समय तो स्वर्ग की अपेक्षा वाराणसी नगरी का वैभव विशेष लग गत था. क्योंकि तीर्धंकर समान पण्यातमा वहाँ विराज रहे थे। स्वर्ग के देव भी छोटे-छोटे बालकों का रूप धारण करके पार्शकमार के माथ किहा करने आते थे। अहा ! तीर्थंकर का महताम किसे अच्छा नहीं लोगा ? उन देव कमारों के साथ पार्श्वकमार भिन्न-भिन्न प्रकार के खेल खेलते थे और कभी-कभी धर्मकी चर्चा करके आत्मानभव का रहस्य भी समझाते थे। अहा। उन छोटे-से भगवान के श्रीमख से जब आत्मा के अनुभव की धारा प्रवाहित होती होगी तब वह वाणी सनकर लोक कितने आनुन्दित होते होंगे ? उनकी मद्रा के दिव्य शातभाव ममक्ष को अतीन्द्रिय आत्मसख की प्रतीति उपजाते थे। केवलज्ञान होने पर तो क्या कहना। परन्त तीर्थंकर प्रकृति का उदय आने से पूर्व भी उनके निमित्त से धर्मवृद्धि होने लगी...धन्य अक्टबर !

भगवान को जन्म से ही मित-श्रुत-अवधि तीन ज्ञान और क्षायिक सम्यप्टर्शन था; उनका स्वभाव अति सीम्य था। आठ वर्ष की आयु होने पर वे पीच अणुवत का पालन करने लगे। किसी के पास विद्या सीखना तो उन्हें था ही नहीं; आत्मविद्या को जाननेवाले उन भगवान में अन्य सर्व विद्यार्ष भी स्वयमेव आ गई थी; उनकी चैतन्य विद्या में भी वृद्धि हो रही थी।

युवा राजकुमार को देखकर एकबार माता-पिताने उनसे विवाह का अनुरोध किया और कहा कि-किसी सुन्दर, गुणवान राज कन्या के साथ वे विवाह करें, परन्तु पार्धकुमार ने अनिच्छा प्रदर्शित की। माताजीने गर्गाद होकर कहा हे कुमार। मैं जानती हूँ कि तुम्हारा अवतार वैराग्य हेतु है, तुम तीर्थंकर होनेवाल हो, और उससे में अपनी कोख को धन्य मानती हूँ, परनु पूर्वंकाल में कपभादि तीर्थंकरों ने भी विवाह करके जिस प्रकार माता-पिता की इच्छा पूर्ण की थी, तद्युसार तुम भी हमारी हच्छा पूर्ण

तब पार्श्वकुमार गंभीरतापूर्वक बोले-हे माता! क्रयभदेव की बात और थी; मैं प्रत्येक विषय में उनके बराबर नहीं है, उनकी आयु तो बड़ी लाम्बी थी और मेरी आयु मात्र सी वर्ष की है; मुझे तो अल्पकाल में ही संयम धारण करके अपनी आत्मसाधना पूर्ण करना है; इसलिये मुझे सांसारिक बन्धनों में पड़ना उचित नहीं है।

वैरागी राजकुमार की बात सुनकर माता-पिता के नेत्रों में अञ्च छलक आये; कुछ देर तक निराश हक्त अन्तमें उन्होंने समाधान कर लिया। वे धी सुत्र थे..उन्होंने विवास किया कि-पार्श्वकुमार तो तीर्थंकर बनने को अवतरित हुए हैं ..सासारिक धोगों के लिये उनका अवतार नहीं है, उनका अवतार तो मोक की साधना के लिये है और हमें धी उसी मार्गपर जान है।

## मर्प थाल के उद्धार की घटना

एक बार पारसकुमार वनविष्ठान करने निकले। साथ में उनका मित्र सुभौम कुमार भी था। राजकुमार पार्थनाथ को देखकर प्रजा अतिग्रसन्न होती थी. ...भरे, वनके पशु-पखी भी प्रभुको देखकर आश्चर्य में पड़ जाते और शांतिचत्त से उन्हें निरखते थे कि-अहा, यह कोई महान पुरुष हैं जिन्हें देखकर हमारा भय दूर हो जाता है और शांति मिलती हैं! वन के वृक्ष और पुष्प भी प्रभुको देखकर खिला उठते थे। वनकी शोभा देखते हुए राजकुमार विचर रहे हैं और विचार रहे हैं कि-अब मेरा वनविष्ठारी बनने का समय निकट आ गया है।-ऐसी उत्तम भावनापूर्वक वनमें विचर रहे थे इतने में एक घटना हुई।...उन्हें एक तापस बावा दिखा। वैत्र हो है वह तापस ? वह जानने के लिये हमें उनके पूर्वभर्यों पर हिए पता करना होगा।

पार्धनाथ भगवान पूर्वभव में जब अग्नियंग मुनि थे तब उनके भाई कंग्नट का जीव अजगर होकर उन्हें निगल गया था और फिर मरकर नरक में गया था। पश्चात् वह कमाठ का जीव शिकारी भील हुआ और उसने बजानाभि मुनिको बाग यो। वहाँ से पाँचव नरक में जावन उसने पोर दुःख सहन किये और तीन सागरतक तिर्यंच पर्यांच में भटकता फिरा। अंत में वहीं जीव महिराल नगरों में महिराल नामका राजा हुआ। पार्धनाथ की माता वामदेवी इसी महिराल राजा की ही पुत्री थी, इसलिये पार्थकुमार उसके दीहित (पुत्री के पुत्र) हुए। महिराल की रानी का देवान होनेपर दुःखके कारण वह तापस बन गया, सात सी तापस उसके शिष्य थे। वह अज्ञानजन्य कुतर करता था। उस समय अपने सात सी तापस शिष्यों इसने वाराणसी नगरी में बेट बहे चलकड़ जल रहे थे।

-इतने मे पार्श्वकुमार अपने मित्रों के साथ वनविहार करते-करते वहाँ आ पहुँचे। उन्होंने महिपाल तापस को देखा। उसे देखकर पार्श्वकुमार ने वंदन-नमस्कार नहीं किया। और, सामान्य श्रावक भी कदापि कुगृह को नमन नहीं करते; फिर यह तो पार्श्वतीर्थकर थ. वे कैसे कुगृह को नमस्कार करते?

राजकुमार ने अपना आवर नहीं किया, इसिलिय महिपाल तापस के मन में क्रोच आ गया...मानो पूर्वभव के क्रोचसंस्कार भड़क उंठे-अरे, मैं महान तापस-बावा! और इस राजकुमार का नाना है, फिर भी यह मुझे नमस्कार तक नहीं करता? इसे अपने राज्य का अभिमान होगा! परन्तु मैं भी तो इसी जैसा राज्य छोड़कर तापसी बना है...इस प्रकार वह अज्ञानी गुरु मन ही मन क्रोच करने लगा।

शांत एवं गंभीर भगवान पार्श्वकृमार तो ज्यों के त्यों शान्तिपूर्वक खड़े रहे। उनका चित्त अत्यन्त दयालु था; परन्तु मिध्यापुर वह तापस बिना विचारे ही क्षोध में आ गया और कहने लगा ...मैं महान तपस्वी और इस राजकुमार पार्श्व का नाना है, तथापि यह कुमार मुझे नमस्कार किये विना अधिवेकी की भीति खड़ा है।

तथ पार्चकुमार के मित्र सुभोमकुमार कहने लगे किन्हें बावाजी! 'मैं गुरु हैं और महान तपस्वी हैं-ऐसा मानकर आप भारी अभिमान कर रहे हैं; परन्तु आपको खबर नहीं हैं कि मिध्यात्वसहित किये गये कुक्तप से और हिंसा से जीव का कितना अहित होता है? हारीर एवं कथायों से भिन्न आत्मा का अनुभव जब तक न हो, तब तक सच्चा तप नहीं होता। आपके इस अज्ञानमय तममें छहकाय के जीवों की हिंसा होती है, इसलिये यह कृतप है, इसमें आत्मा का कियित भी हित नहीं है।

सुभोमकुमार की बात सुनकर महिपाल को अधिक क्रोध चढ़ा; वह कहने लगा-तू मुझे उपदेश

देनेवाला औन ? यह राज कमार तो अभी छोटा बच्चा है. इसे मेरे तप का क्या पता ? ऐसा करकर वह अन्तानी कल्हाडी द्वारा लक्कड फाइ-फाडकर अग्रिये डालने लगा। एक बडा लक्कड फाडकर अब बट अपि में डाल्च लगा कि डलने में

-रक्ते में क्या पार्शकमार हाथ उठाकर गंधीर स्वर में बोले- 'ठहरो ...( उन्होंने अवधिकान में जान किया था कि सम लकर में एक मर्पोका जोड़ा बैता है, वे कल्हाड़ी से कट गया है और अभी आप में भरम हो जायेगा। इसलिये वे दयार्ट होकर बोल, उठे की, उहरों ो हम लकही को अधिमें क्रम काओं ।'

अज्ञानी तापम कोधित होका बोला- त मझे रोकनेवाला कौन ? (उसे कहाँ खबर थी कि इस लकरी में जगा-जगित का जोटा बैठा है।)

भागात ने कहा-आए जो लकड़ी कार कर अग्रि में होमना चाहते हैं उसमें नाग-नागिन का जोड़ा बैटा है वे कर गये है और अग्नि में जल जायेंगे. ऐसी जीव हिसा मत कीजिये

अवधिजानी पार्धकमार की बात सनकर भी उस तपस्वी को विश्वास नहीं हुआ, बोला-त कौन ोमा विकालनानी हो गया जो तथे इस लकड़ी में सर्प बैठे दिख गई हैं? व्यर्थ ही होम में विध्न करता है। तब स्कोगकमार ने कहा-बाबाजी। यह भगवान पार्श्वकमार अवधिज्ञानी है, इनका उचन कभी असंत्य तही होता। आपको विश्वास न आता हो तो लकही चीवकर देख लीजिये।

महिपाल तापमने (जोकि कमत का जीव है) कोध पर्वक उम लकड़ी को चीरा तो भीतर हो तडपते हुए मर्प निकले। उनके शरीर के दो टकड़े हो गये थे और बेदना से तडप रहे थे। वे दोनों नाग-नागिन पार्श्वप्रभ की ओर टकटकी लगाकर देख रहे थे. मानो द:ख से छडाने की प्रार्थना कर रहे <u>بند</u> ا

सर्पयाल को देखकर लोग चिकत रह गये! चारों और हाहाकार हो गया...महिपाल तापस भी भागाच्या स्थलन हो स्थान

प्रभन मर्च यगलपा दृष्टि दाली जिससे दोनों को अन्यन्त शास्त्रि का अनुभव हुआ। पार्श्वप्रभ धीर गम्भीर स्वर में बोले '-ओ ! जीवोका अज्ञान तो देखो !...जहाँ ऐसी जीवहिसा हो वहाँ कभी धर्म हो मकता है।

तापस अभिमानपूर्वक बोला-ठीक है, ठीक है, यह उपदेश कहीं और जाकर देना! तुझे क्या पता कि मै सातसी तापसों का गढ़ है।

उसकी अविवेकपूर्ण बात सुनकर सभोमकुमार कहने लगे और, महाराज! हम न तो आपको गुरू मानते है और न आपका तिरस्कार करते हैं; परन्त आप सर्वज-वीतराग देव और उनका कहा हुआ वीतराग अहिंसारुप मार्ग छोडकर. तथा मिथ्यात्व एवं क्रोधादि कषायवश होकर यज्ञ के नाम पर आप छहकाय के जीवों की हिसामें प्रवर्त रहे हैं और उस मिध्यामार्ग द्वारा मोक्ष प्राप्त करने की इच्छा रखते हो. वह तो मात्र भूसा खाड़कर चावल प्राप्त करने की आशा जैसा अज्ञान है; इसलिये हिंसामय अज्ञानमार्ग को छोडो और सच्चे ज्ञानमार्ग को ग्रहण करो। आपके प्रति हमें अति स्नेह है, क्योंकी पूर्वभवमें आप पार्श्वकमार के भाता थे; इसलिये आपसे यह हित की बात कर रहे हैं। आशा है कि आप शान्त चित्त से विचार कर हित की बात को ग्रहण करेंगे और अहितकर अज्ञानमार्ग को त्याग श्लेष

अहा, कैसा हितकारी उपदेश! भावी तीर्थंकर की उपस्थिति में ऐसा सुन्दर वीतराग धर्म का

उपदेशसुनकर भी उस पापी कमठ के जीवने सत्य धर्म अंगीकार नहीं किया; अरे, साक्षात् भावी तीर्थंकर सम्पुख खड़े होने पर भी उस कुगुरु का क्रोध शान्त नहीं हुआ। जीव स्वयं भावशुद्धि न करे; तो तीर्थंकर भी उसका क्या कर सकते है? यद्यपि गहरे-गहरे उसे आभास तो हो रहा था कि इन उत्तम पुरुषों के समझ के कोई भूत कर रहा हैं... किन्तु क्रोध तथा अज्ञान के कारण वह सच्चे वीतरागधर्म को स्वीकार नहीं कर सका। अभी धर्मकी प्राप्ति होनेमें उसे कुछ समय लगना था। अन्त मे तो वह इन्हीं भगवानकी अग्रणों आकर मच्चा धर्म आंगिका करेगा।

एक ओर कटे हुए दोनो सर्प तड़प रहे हैं और दूसरी ओर उस सर्पशुगलकी हिसा करनेवाला कुगुर खड़ा है तथा उन्होंके निकट खड़े उनका उद्धार करनेवाले जगतगुरु तीर्थंकर बीतराग धर्म का स्वरुप समझा रहे हैं। दोनों सर्पोंने दया भूर्ति भगवान के दर्शन करके शांति प्राप्त की और उनके श्रीमुख से बीतरागधर्म का उपटेश सनकर धन्य हो गये।

अति गंभीर ऐसे पार्श्वकुमार कहने लगे- हे सर्प राज! भले ही इस अज्ञानी तपस्वी की कुल्हाड़ी से तुम्हार शरीर कर गये हैं परन्तु तुम कोध नहीं करता; क्योंकि पूर्व भवमें क्रोध करते के कारण तुम्हें यह सर्पका भव मिला है; किन्तु अब क्रोध त्यागकन क्षमाभाव धारण करता, और पंचपरमंग्री भगवान की शरण लेना। ऐसा कहकर पार्श्वनाथ प्रभुने उन्हें धर्म श्रवण कराया। दोने नागीन अत्यन्त शांतिपूर्वक सुन रहे थे:-अहा भावी तीर्थंकर के दर्शन से तथा उनकी वाणी सुनकर वे अपना कष्ट भूल गये और शांतभाव धारण करके अत्यन्त उपकारबुद्धि से प्रभुसन्भुध देखते रहे। उस सर्पके मैंह से विचके बहुने मानो



अमृत झर रहा था कि अहा, हम जैसे विषेत जीवोंको भी प्रभुने करुणापूर्वक सच्चा धर्म समझाया और हमारा कल्याण किया। धन्य है इन प्रभुको ! ऐसा विचारते हुए वे दोनों सर्प मानो भिक्त से सिर हुका रहे थे और प्रभुके नेत्रोंसे तो अमृत झरता था। प्रभुके शांतरस झरते वचन सुनकर नाग-नागिन दोनों जीव अस्यन्त शानित को प्राप्त हुए और प्रभुके चरणों में शांतर त्याग कर भवनवासी देवों में धरणेन्द्र देव वाधावती देवी हुए। अविधिज्ञान से भगवान का उपकार जानकर वे भिक्त करने लगे कि धन्य किनचर्मा धन्य पार्कप्रभु। कि जिन्होंने हमें सर्प से देव बनाया और ससार से मुक्त होने के लिये जैनचर्म का मार्ग बतलाया।

देखों तो सही, क्षमावन्त आत्मा के संसर्ग से नाग जैसे विषधर जीव भी क्रोध छोड़कर क्षमावान बन गये, और शरीर के टुकड़े कर देनेवाले कुगुरु के प्रति भी क्रोध न करके क्षमाभावसे शरीर त्यागकर देव हुए। धन्य है वीतरागमार्ग की क्षमा को।

ऐसे बीतराग धर्म का श्रवण करके भी दृष्ट कमठ के जीवने उसका ग्रहण नहीं किया, परन्तु इसने मेरा अपमान किया है-ऐसी मान्यता पूर्वक उत्तटा क्रोध किया। दोनों सर्प तो धर्म को प्राप्त हुए, परन्तु कह महिपाल तापस धर्म प्राप्त नहीं कर सका; वह क्रोधके शत्यपूर्वक मरकर 'संवर' नामक ज्योतिश्री देव हुआ। कृतप के कारण वह निचली श्रेणी का देव हुआ।

अब इध्यर पार्धकुमार वारणसीनगरी में आत्मज्ञानसहित वैराग्य जीवन जी रहे हैं और सर्व जीव उनके दर्शन से सुख प्राप्त करते हैं।

### पार्श्वनाथ-वैराग्य एवं दीक्षा

एक बार पीच कृष्णा एकादशी के दिन पार्धकुमार राजसभा में बैठे थे और उनका जन्मदिवस मनाया जा रहा था; देशदेशान्तर के राजाओं की ओर से उत्तममोत्तम वस्तुओं की भेट आ रही थी। अयोध्या का राजदृत भी भेट लेकर आया।

पार्श्वप्रभुके देशंन से उमे आक्षर्य हुआ। वित्तयपूर्वक स्तुति करके वह कहने लगा-है प्रभो। हमारी आयोध्यानगरी के महाराजा जयसेन को आपके प्रति प्रगाढ़ स्नेह है, इसलिये यह उत्तम रत्न एवं हाथी आदि वस्तुएँ आपको भेटस्वरूप भेजी है।

पाईकुमारने प्रसन्न दृष्टि से राजदूत की ओर देखा और अयोध्या के वैभव की बात पूछी। राजदूतने कहा-महाराज | हमारी अयोध्यानगरी तो तीर्थकरोकी खान है; जिस पुण्यभूमि मे तीर्थकर उत्पन्न होते हाँ बहीं के कैभव का क्या कहता | असख्य वर्ष पूर्व भगवान अध्यक्षेत्र हम भरतक्षेत्र मे प्रथम तीर्थकर हुए, उनका अवतार भी अयोध्या में हजा था: उस ममय इन्द्रने उस नगरी की रचना की थी।

अयोध्या के वैभव की बात पार्श्वकुमार ध्यान से सुन रहे है। दूत कहता है-प्रभो । तत्पक्षान दूमरे अजितनाथ, अभिनन्दन स्वामी, सुमतिनाथ तथा अनन्तनाथ यह चार तीर्थकर भी अयोध्यानगरी मे ही अबिति हुए थे। भरतचक्रवर्ती, भगवान रामचन्द्रजी आदि अनेक महान पुरुषोंने अयोध्यानगरी को पावन किया है।

अयोज्यानगरी का तथा पूर्वकाल में हुए तीर्थंकरों का वर्णन सुनकर भगवान पार्श्वकुमार गभीर विकारों में डूब गये; उसी समय उन्हें मतिज्ञानावरण का सातिशय क्षयोपशम हुआ; वृद्धिगत् ज्ञानवैभव में पूर्वकाल के अनेक भवों का साक्षात्कार हुआ, अर्थात् जातिस्मरण ज्ञान हुआ गरे वे ससार से विरक्त हो गये-अरे! पूर्वकाल में स्वर्णतोंक के वैभव का भी यह जीव अनेकों बार उपभोग का कृषका है तथारि इसे तृप्ति नहीं हुई, बाह्य पदार्थों से जीव को कभी तृप्ति नहीं होगी। अहा, धन्य है वे कपभादि तीर्थंकर भगवन्त कि जिन्होंने ससार छोड़कर मोक्षपद प्राप्त कर लिया! मुझे तीर्थंकर नामकर्म का बच हुआ, उससे क्या लाभ हुआ? 'कि जात: तीर्थंकृत नाम वन्मनात्?' .. मुझे जगत के सामान्य मृत्यूचों की भौति संयम रिष्ठेत काल गैंबाना जीवत नहीं हैं। कपभादि जिनकर जिस मार्गपर पद्ये जाना है; इसिंसरे अब आज ही मैं दौहा लेकर मुत्ति होकना और अपनी आन्ससाभाग पूर्ण करेंगा।

इस प्रकार भव से विमुख और मोशंक सन्मुख हुए भगवान वैराग्य भावना भाने लगे-शरीर तो जीवन रहित है, उसमें चेतना नहीं है, ज्ञान-दर्शनमय चेतना ही मेरा जीवन है, मैं सदा ज्ञान-दर्शन स्वरूप एक शाखर जीव है, उसके अतिरिक्त अन्य कुछ भी भेरा नहीं है, इसलिये सर्वत्र मास्त्व छोड़कर मैं अपने विदानन्द स्वरूप में ही लीन होता हैं। इस प्रकार वैरागी भगवान विश्व ग्रहण करने को तरप हुए कि चारिजाहकी सेना थरथर कॉपने और भागने लगी। दीखा का उत्सव करने हेतु इन्ह्रादि आ पहुँचे; सौकान्तिक देव एकावतारी हैं वे भी आये और भगवान के बैराग्य का अनुमोदन किया।

वीक्षा के लिये तत्पर हुए भगवान ने माता के पास जाकर कहा-है माता! अब में चारित्र साधना इसरा केवलकान प्रगट करने जाता है उसी प्रकार पिताजी की आज्ञा लेकर भगवान 'विमाला' नामक शिक्षिकामें आस्त्र होकर वनमें गये और स्वय दीक्षा लेकर आत्मध्यान करने लगे। भगवान ने तीस वर्ष की आयु में अपने जन्म के दिन ही दीक्षा ग्रहण की; उनके साथ अन्य तीन सी राजाओं ने जिनदिका ले ली। अहा, तीनसी मुनियोंसे भरा हुआ वह दीक्षावन अद्भुत वीतरागता से सुगोभित था; बनका वह शात-बीतरागी वातावरण मानो वीतरागता को ही प्रसिद्ध कर रहा था। शिगम्बर मुहाधारी उन मुनिराजके वा नहीं थे और अन्तर में मोह भी नहीं था। निर्विकत्य शुद्धोपयोग रूप सहज दशा से वे महात्मा शोधादमान थे।

प्रभुको ध्यान मे तुरन्त ही सातवी गुणस्थान प्रगट हुआ और मन पर्यय ज्ञान भी खिल उठा.. अनन्त गुण मानो एक-नुस्से की प्रतियोगिता कर रहे ही-इस्प्रकार गोधता से विकसित होने लगे। मैनरुप से वे पार्श्वमिराज आत्मा का निजकार्य साभने लगे। सर्कप्रथम गुल्मखेटनगर के ब्रह्मदक्त (अथवा धन्य) राजाने उन मनिराज को आहारदान दिया और वे धन्य हो गये।

शार और आत्मा की भिन्नता जाननेवाले तथा शत्रु एव मित्र में समभाव रखनेवाले वे पारसमुन्ति जनत में बारम्बार शुद्धीपयोग द्वारा निजस्वरूप को ध्याते थे और अतिन्दिय आनन्द का अपने थे। उनके निकट सिंह और हिरत, सर्प और भीर आदि जीव भी शान्तिपूर्वक एकसाथ बैठते और एक-दसरे के मित्र वन जाते थे। प्रथको देखकर वे पत्रा भी प्रसन्न हो जाते थे।

#### संगम देव का उपसर्ग और प्रभको केवलजानप्राप्ति

इस प्रकार मुनिदशा में आत्मध्यानसिंदत विचरते -विचरते चार महिने बीत गये... भगवान की शुद्धतामे वृद्धि होते-होते केवलज्ञान की तैयारी हुई। एक बार वे मुनिराज सात दिन का ध्यान योग धारण करके कार्योत्सर्गपूर्वक खड़े थे; उनकी मुझ दर्गनीय थी, वे स्वयं ही साक्षात् मोक्षमार्ग थे; कावाकी माचा को भूतकर सकर में लीन होकर, वे निर्मुच्च दशा द्वारा भव का अंत कर रहे थे। जगत की बाह्महृष्टि छोड़कर निजस्वरूप के अवलोकन में तहीन थे। इतने में एक पटना हुई।

आकाश मार्ग से एक देवियान जा रहा था; ज्यों ही वह वियान भगवान के ऊपर आया कि अचानक अटक गया! नीचे पार्धनाथ जैसे महामुनिरान तपस्या कर रहे हीं उन्हें बन्दन किये बिना वह वियान कैसे आगे बढता? उस वियानों में बैठे हुए देवने बहुत प्रयत्न किया किन्तु वियान चला नहीं।-कीन है वह देव? आप जानते हैं।-वह तो संगम देव था, अपना पुतान परिचित्त कमठ का जीव!

संगम देवने बिमान से बाहर आकर देखा तो पार्श्वमुनिराज ध्यानमम खड़े है! बस उन्हें देखते ही वह फ्रोधसे आगवजूता हो उठा कि-अवश्य इसीने मेरे बिमान को रोका है! वह भवंकर विकराल हम धारण करके भगवान के सामने आ खड़ा हुआ, मानो इसी क्षण उनको खा जायगा! इस प्रकार अल्वंत क्रोध से हुँह फाइकर बोला कि-अरे मायावी! तूने मंत्रबल से मेरे बिमान को क्यो रोक रखा है?...शीम ही बिमान को छोड़ दे, नहीं तो तुझे भस्म कर दूगी!-ऐसा कहकर वह मुहै से अग्नि की लपटें निकालने लगा।

परन्तु कौन बोले ? भगवान तो घ्यान में लीन हैं, वे न तो कुछ बोले और न हिले-डुले; उनका रोम तक नहीं हिला! (अरे कमट! तू स्वयं ही अपने क्रोधसे जल रहा है, तेरा क्रोध भगवान को नहीं जला सकता!) कमट द्वारा फेंकी गई आग की लपटे प्रभुसे दूर ही रहतीं थी; भगवान तो अपने उपमानस्त में सराबोर थे!

अग्रि की ज्वालाओं का भगवान पर कोई प्रभाव न होने से वह संवरदेव और भी क्रोधित हुआ

और पर्वत जैसे ब्रांडे-ब्रांडे पत्था उठाकर भगवान पर फेकने लगा। घडाधड पत्थरों की वर्षा होने से धरती कौंच उसी जुन के पाणी कार्चने त्यों और धरणेन्द्र का आसन भी डोल उठा; किन्त भगवान तो निष्काय आत्मध्यान में लीन थे. पत्थां की वर्षा हो ऐसी विक्रिया संबादेवने की. परन्त भगवान का तो बाल भी बाँका नहीं हुआ, उनके ऊपर पत्थर का एक कण भी नहीं गिरा-ऐसा उनका अतिशय था। तीर्थंकर के गारि पर कोई मीधा उपसर्ग नहीं कर सकता। बहार में संवर देव विशाल पत्थर उखाडकर फेंक रहा था किन्त पत्थर तो प्रभसे दर ही रहते थे: और प्रभ तो अन्तर मे ध्यान द्वारा कर्मरूपी पर्वत के टकडे-टकड कर रहे थे।

-पत्थरो की वर्षों में भी प्रभ जब अंडिंग रहे. तब सक्सदेवने मसलधार पानी बरसना प्रारम्भ किया। मानो समस्त पथ्वी इब जायगी-ऐसा समुद्र जैसा पानी हिलोरें लेने लगा। बनमें चारों ओर हाहाकार मच गया। पण भयभीत होकर प्रभक्ती शरणमें आगये। संवरदेव कोधपर्वक पार्श्वप्रः एए जो घोर उपसर्ग कर रहा था उसे प्रकृति भी मानो सहन नहीं कर सकी. धरणेन्द्रका आसन काँपने लगा- 'ओर! यह मेरा इन्द्रासन क्यों डोल रहा है?- अवधिज्ञान से उसे पता चल गया कि-हमपर परम उपकार करनेवाले पार्श्वमनिराज पर इस समय सवरदेव धोर उपसर्ग कर रहा है . तरन्त धरणेन्द्र और पद्मावती वहाँ पहेंचे और उपसर्ग दर करने में तत्पर हए।

एक ओर सवरदेव भयकर देवपूर्वक उपसर्ग कर रहा है तो दसरी ओर धरणेन्द्र तथा पदावती भक्ति रागपूर्वक प्रभक्ती सेवा-सञ्जूषा में लगे हैं। भगवान तो दोनों से पर अपनी चैतन्यसाधना में ही तत्पर है। 'शत्र-मित्र के प्रति वर्ते समदर्शिता' उन्हें न तो सवरदेव के प्रति देव है और न धरणेन्द्र-पद्मावती के प्रति राग, बाह्य में क्या हो रहा है उसका भी उन्हें लक्ष नहीं है। बाह्यमे पानी की घनघोर वर्षा हो रही है तो प्रभुके अंतर में आनन्द का सागर हिलोरे ले रहा है।

प्रिय पाठक । इस समय भगवान पर ऐसा उपसर्ग देखकर तुम्हे कदाचित् उस कमठ के जीवपर (सवरदेव पर) क्रोध आ जाता होगा! किन्तु ठहरो! तम उस पर क्रोध मत करो! वह जीव शीघ्र ही सम्यादर्शन प्राप्त करके धर्मातमा बननेवाला है। जिन पार्श्वनाथ पर वह उपसर्ग कर रहा है, उन्हीं पार्श्वप्रभकी शरण में आत्मा का अनुभव करके वह सम्यन्दर्शन प्राप्त करेगा और तब उनके प्रति बहमान जागृत होगा कि वाह! धन्य है वह आत्मा कि जिसने क्षणमात्र मे परिणामों का परिवर्तन करके आत्मानुभव किया। परिणामों को क्षणभर में बदला जा सकता है। क्रोध कहीं आत्माका स्वभाव नहीं है कि वह नित्य स्थिर रहे। उस क्रोध से भित्र ज्ञानस्वरुप आत्मा है। उपसर्ग के समय पार्श्वनाधने भी कही कमठ के जीव पर कोध नहीं किया था:- क्रोध किया होता तो केवलज्ञान प्राप्त नहीं कर पाते। इस घटना के द्वारा मीनरूपसे पार्श्वप्रभ ऐसा उपदेश देते है कि हे जीवों। तुम उपसर्ग कर्ता के प्रति भी क्रोध नहीं करना...तुम तो गांतभावसे अपनी आत्मसाधना में अडिग रहना-

> बहु उपसर्गकर्ता प्रत्ये पण क्रोध नहीं: वन्दे चक्री तथापि न मले मान जो; देह जाय पण माया थाय न रोममी. लोभ नहीं छो प्रवल सिद्धि निदान जो।

ऐसी अपूर्व मुनिदशामें प्रभु वर्त रहे हैं। धन्य उनकी बीतरागता। धन्य उनकी आत्म साधना! इधर संवरदेव तो, मानो भगवान को पानी में डुबा दै-इस प्रकार मुसलधार पानी बरसा रहा है: धरणेन्द्र और पद्मावती अस्पन्त भक्तिपूर्वक पानी में कमल की रचना करके प्रभुको पानी से उपर रख रहे हैं और विशाल फन द्वारा छन्न तान रहे हैं। अंतर में परभाव से अलिप्त रहनेवाले भगवान बाह्यमें

अहा। भगवान तो आत्मसाधना से नहीं डिग्नो सो नहीं डिग्ने। सात-सात दिन तक उपसर्ग करके अंतमें कमड थका; अन्तिम प्रयत्न के रूप में उमने भयंकर गर्जना के साथ विजली और बादलों की गड़गाहर की। बाह्य में विजली की धमक हुई. ठीक उसी समय प्रभु के अंतर में केवलज्ञान की दिव्य ज्योति ब्रिलोक को प्रकाशित काती हुई बग उठी! अचानक ही सर्व उपसर्ग विलुप्त हो गये और सर्वत्र अनतन्त-आनन्त हा गया। वह दिन था वैत्र कृष्णा चल्घीं का।

धरणेन्द्र और पशावती जिस उपसर्ग को दूर करने की चेष्टा कर रहे थे वह कार्य केवलज्ञान के प्रतापसे अपनेआप पूर्ण हो गया। प्रभु उपसर्ग-जिजेता होकर केवली बने। केवली को उपसर्ग नहीं होता। उपसर्ग समाप्त होते ही धरणेन्द्र-पयावती का कार्य भी समाप्त हो गया। वे भगवान के केवलज्ञान का ऐसा दिव्य अतिशय देखकर अति आनन्दपूर्वक पार्थप्रभु की स्तृति करने लगे-अहा प्रभु! आपके केवलज्ञान की गिहमा अपभुत है। है देव। आप समर्थ हो, हम आपकी रक्षा करने वाले कीन होते हैं? प्रभी! आपके प्रताप से हमें पर्म प्रमु हम अपके प्रताप से हमें पर्म प्रमु हुआ और आपने ससार के पीर दुखों से हमारी रक्षा की है। प्रभी! आपके नामके साथ हमारा नाम देखकर अज्ञानी जन आपको भूलकर हमें पूजने लगे, परन्तु पूजनीय तो आप समान बीतराग देव ही हैं। इस प्रकार स्तृति की। भगवान को केवलज्ञान होने पर इन्होंने आकर भगवान की पूजा स्तृति के प्रवाद आधर्यकारी दिव्य समनसरण की रचना की। जीवोंके समृह प्रभुका उपदेश सन्ते के लिये आने लगे।

यह सब आखर्यजनक पटना देखकर सबरदेव के भाव भी बदल गये; केवली प्रभु की दिव्य महिमा देखकर उसे भी श्रद्धा जागृत हुई। क्रोध एकदम गान्त हो गया और पक्षाताप से वारम्बार प्रभुके समक्ष क्षमा-याचना करने लगा-है देव। मुझे क्षमा करो, मैं अकारण ही आपके ऊपर महान उपसर्ग किया, तथापि आपने किंचित् मात्र क्रोध नहीं किया। कहीं आपकी महानता और कहीं सी पासरता। ऐसे महान इन्द्र भी भक्ति पूर्वक आप की सेवा करते हैं हतने समर्थ होनेपर भी आपने मुझ पर क्रोध

नहीं किया और क्षमा धारण की ...धन्य है आपकी वीतरागता। उस बीतरागता हारा आपने केवलहान प्राप्त किया और परमात्मा कन गये। प्रभो। मेरा अपहाध्या क्षमा करों मैंने अन्नान पूर्वक क्रोध करके भवभव ये आपके क्रमर उपसर्ग किये, जिससे मैं ही महान दुःखी हुआ और नस्कादिकी पोर यातनाएँ सहन कीं। प्रभो! अन्तमें क्रमेखण क्षमा कर्म किया हुई। अब मैंने क्षमायमं की महिया को जाना। मेरा आस्वा उपयोग स्वरुप है, वह इस क्रोध से चिन्न है-ऐसा आपके प्रमाप से समझा है।

समवसरण में भगवान का उपदेश सुनकर संवर देव (कमठ का जीव) भेदज्ञान करके विशुद्ध सम्यस्दर्शन को प्राप्त हुआ। पार्चप्रभुके सम्पर्क से वह जीव पार्ची



पिटकर मोक्षका साधक हुआ। घरणेन्द्र और पद्मावती भी सम्यग्दर्शन को प्राप्त हुए; इतना ही नहीं, महीपाल तापस के साथ जो सात सी कुलिगी तापस थे, वे भी विध्यामार्ग को छोड़कर धर्म के सच्चे स्वकप को समझे और भगवान के वरणों में सम्यग्दर्शन सिंहत उन सबने संयम धारण किया। कुनुक पिटकर वे सच्चे कैन गुरु बने गये अन्य भी कितने ही जीव भगवान के उपदेश से सम्यग्दर्शन को एम हुए।

देखें महापुरुषों की महिमा। अनेक भवतक पार्धनाथ प्रभुका संग काने से कमठ के जीवका उद्धार हो गया। शास्त्रकार अलकार से कहते हैं कि-महापुरुषों के साथ मित्रता का तो कहना ही क्या... शत्रुष्ट से उनका संग भी अन्तमें हितका ही कारण होता है।

कमर का जीव धर्म को प्राप्त हुआ और भगवान की भक्ति करने लगा; वह देखकर लोग आश्चर्य से कहते लगे-वाह! देखो जिनपभ की महिमा! कमर को भी अन्तमे तो प्रभकी शरण में आना पड़ा। किस प्रकार मच्छ उछाले मारकर समद्र के पानी को पीडित करता है. तथापि अन्त में तो वह स्वय समद्र के आश्रयमें ही जीवित है, उसी प्रकार कमठ के भ्रद्रजीवने चैरवद्धि से अनेकभव तक पीड़ित किया, परन्त अन्त में तो उसे प्रभकी शरण में ही धर्म की प्राप्ति हुई। प्रभके आश्रय बिना वह कहाँ से सखी होता? अहा, प्रभ का जान, प्रभ की शान्ति, प्रभकी वीतरागी क्षमा का क्या कहना! प्रभकी गम्भीरता तो समद से भी महान है। हे पार्श्व जिनेन्द्र! सर्व तीर्थंकर समान होने पर भी आपकी जो विशेष प्रसिद्धि दिखायी देती है वह तो एक कमठ के कारण है।-ठीक ही है, क्योंकि अपकार करनेवाले शत्रओं द्वारा ही महापुरुषों की ख्याति फैलती है। प्रभो। संवरदेवकी भयंकर विक्रिया के समय भी आप न तो अपनी शान्ति से च्यत हुए और न कमठ पर क्रोध किया। आपने तो शांतिबत्त से कमठ की विक्रिया दर की. और अगत को बतलाया कि-सच्ची विजय क्रोध द्वारा नहीं, किन्तु क्षमा द्वारा ही प्राप्त होती है। कमठ के दृष्ट भाव के कारण उसी को हानि हुई: आपकी आत्मसाधना में तो कोई बाधा नहीं आयी। सचमच. आपकी महिमा और आपकी शान्ति आक्षर्यजनक है। हे प्रभो। यह धरणेन्द्र एवं पद्मावती दोनों जीव आपके महान कराज हैं. उपकार को जाननेवाले है और धर्मातमा हैं-इस प्रकार जगत मे उनकी प्रशंसा होती है. परन्त हमें यह खोजना पड़ेगा कि आपका उपमर्ग किस प्रकार दर हुआ ? क्या वह धरणेन्द्रने दर किया अथवा आपके केवलज्ञान के प्रताप से स्वयमेव दर हो गया? प्रभो! सच्चा प्रताप तो आपका है। वास्तविक पज्य तो आप ही हैं: धरणेन्द्र और प्रशावती तो हमारी ही भौति आपके सेवक हैं। आपके प्रताप से ही वे धर्म को प्राप्त हए।-इस प्रकार भक्तगण अनेक रीति से प्रभक्ती महिमा करते और विकंब उपवेश सनते थे।

अहा, समबसरण में बिराजमान तीर्षंकर भगवान की शोभा आहार्यकारी थी। बही दिव्य सिंहासन होनेपर भी भगवान उसका स्मर्श किये बिना अभर-आकाश में-अन्तरिक विराजते थे। सिंहासन के ऊपर अकाश में बिराजमान निरासनकी भगवान को देखते ही जात होता था कि पुष्य के उस्कृष्ट फलकी अमेशा बैक्त-वगुण उच्च है। उस सिंहासन पर न बैठकर भगवान जगत को यह बतासते थे कि-पुष्यफरक्ष्य यह सिंहासन आत्मा के लिये अपद है-अपद है। रत्नबहित सिंहासन होनेपर भी भगवान ने उससे अलिप्त थे; उनको सिंहासन का आधार नहीं था, परनु उत्तरी सिंहासन की शोभा भगवान के प्रताप से थी! उसी प्रकार बाह्य में स्कटिक के तीन छत्र भले ही सुरोभित थे परनु अंतर में प्रभु के रत्नवाद की शोभा कुछ और ही थी। वेवों के दुंदुभि बाह्यों की अभेक्षा प्रभुकी दिव्य च्विन विशेष मधु थी। प्रभुक मुक्का प्रभुकी प्रमुखका प्रमुकी केन्द्रसाम भूष थी। प्रभुक मुक्का प्रभागवान के केन्द्रसाम भा

की जैतन्त्रप्रभाके अतीन्द्रिय तेजका तो सम्यन्द्रष्टियों को ही अनुभव होता था।

भगवान के समतमरण में कल्पवृक्ष थे। रहा प्रकार की भोगसामग्रं, प्रदान करनेवाले कल्पवृक्षों को देखकर मुमुश्च को ऐसा लगता था कि-अरे. यह कल्पवृक्ष तो बाह्य फन देनेवाले हैं, परन्तु सर्वह देव तो ऐसे कल्पवृक्ष है कि जिनकी सेवा से सम्यवक्षीगादि चैतन्य-रत्नीकी प्राप्ति होती है। इसीलिये तो मुमुश्गण दम प्रकार की सामग्री देनेवाले कल्पवृक्षों को छोड़कर केवलाझानसी भौतिय कल्पवृक्ष की और टीड़ते थे और अपूर्व सम्यक्तवादि रत्न प्राप्त करते थे। आहा, प्रमुकी गुणमहिमा का वर्णन कीन कर सकता है? वह वदमागेवर नहीं है, वह तो झानियों को ही अनुभवगन्य है।

भगवान का उपदेश भी अद्भुत था। आतमा की परम महिमा समझाकर, वे उसकी आराधना का उपदेश देते थे। भगवानने उपदेश में क्या कहा?-वह सम्बेप में देखें—

- 🐲 जगत में जानने धोग्य तस्य कौन से हैं ?
  - जीव, अजीव, पुण्य-पाप-आञ्चव-इंध-संवर-निर्जरा-मोक्ष,-इन नवतस्वों को जानना चारिये।
- 🗝 इनमें से कौन से तत्त्वों का ग्रहण करें और किन्हें छोड़े ?

शुद्ध जीव का, तथा संदर-निजंत-मोक्षका ग्रहण करना और शेव तस्त्रों को छोड़ना। जीव सटा अपनी चेतना द्वारा जीवित रहनेवाला है।

- 💥 जीवको मोक्षसुख की प्राप्ति कैमे होती है ?
  - आत्मा के ज्ञान-दर्शन-वारित्र द्वारा मोक्ष होता है। जीव को पाप से नरक, पुण्य से स्वर्ग और रत्नव्रयरूप वीतरागधर्म से मोक्ष की प्राप्ति होती है।

-ऐसा मोक्षमार्ग का उपदेश भगवानने दिया। किस मार्ग से स्वय मोक्ष प्राप्त किया, वही वीतराग मार्ग जगत को बतलाया। अनेकों जीव उस मार्ग को समझकर धर्मको प्राप्त हुए; कितने ही जीवों ने दीक्षा लेकर मुनिदशा धारण की, सिंह-हाथी-बन्दर-सर्पादि तियाँच जीव भी आत्मा को समझकर ब्रतधारी हुए।-इस प्रकार चारों ओर धर्म का जयवयकार हो गया।

भगवान की धर्मसभा में स्वयंभूस्वामी आदि दस गणधर, ३५० क्रुतकेबली, १०,००० उपाध्याय; १४०० अविधिज्ञानी, ७५० मन पर्ययज्ञानी, १००० केवलज्ञानी, १००० क्रद्धिधारी मुनिवर, तथा ६०० मुनिवर वाद-विवाद में निपुण थे। कुरूत सौलह हबार मुनिवर एवं छत्तीस हजार आर्थिकाएँ थी। उनमें मुलोचना नामकी आर्थिका मुख्य थीं। श्रावक और श्राविकाओं की संख्या क्रमश. एक लाख एवं तीन लाख थी। स्वर्ग के देव और बनके पशु भी प्रभुकी दिख्यवाणी श्रवण करने आते थे, और धर्म प्राप्त करके आत्मा का उद्धार करते थे।

श्री पार्चनाथ तीर्थंकर ने ७० वर्ष तक देश-देशान्तर में विहार किया और अन्त में सम्मेदिगिर पर प्यारं। अब उन्हें मोक्ष जाने में एक मास रोच था, इसिन्ये उनकी वाणी एवं विहारादि क्रियाएँ धम गई। पार्थ प्रभु सम्मेदिशिखर की सर्वोंच्च टूंक पर ध्यानस्थ खड़े थे; तुर्धाय एवं चतुर्थ शुरूनच्यान पूर्ण करके वे अयोगी भगवान दूसरे ही क्षण उध्यानम करके मोक्ष प्यारं...शरीर छोड़कर अशरीरी हुए...संसार दशा छोड़कर महाआन-दरूप सिद्धदशास्प परिणमित हुए। इद्रोने प्रभुका मोक्षकल्याणक मनाया। भगवान श्रावण शुक्ता सप्तमी के दिन मोक्ष पर्धार थे इसिन्ये उसे 'नीक्ष सरपरी' कहा जात है पार्धनाथ भगवान का मुक्तिभाम होने से पर्वत भी आज पारस्ताथ हिल के रुपमें जाना जाता है। पर्वत की क्रिस टूंक से भगवान मोक्ष पर्थार खड़ एक्थर की टूंक भी 'पारस' के स्थरी से 'बुवर्ण' की हो गई इसलिये उनका नाम 'सुकर्णभद्र' पड़ा। (बीर सं. २४८३ तथा २४९३ में **पूज्य गुरुदेव भी कानजी** स्वामी के साथ हजारी यात्रियों ने उस सिक्रियाम की यात्रा की है।

> पारसनाथ जिनराज की स्वर्णभद्र कूट जेह, मन-वच-तनकर पुज हैं शिखर सम्मेद वजेह।

#### 

क्षमामूर्ति हे पार्श्वजिनेश्वर सिद्धिश्राम गिरि शिखार महान; स्वर्णपद से सिद्धालय में वास किया अविश्वस गुणशामः। निजस्वरुप• को साधा पशुत्री करके चेतनस्स का पानः। आत्मसाधना करके 'हरि' भी करते पास्स का गुणगानः।

श्री पारसनाथ भगवान की जब हो...

[तेर्डसवें तीर्थंकर भगवान पार्श्वनाथ का जीवनचरित्र पूर्ण हुआ।]

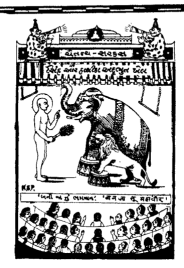
#### 34 34 34 34

# ''मैं एक ज्ञायकभाव हूँ''

''मैं एक झायकमाव हूँ' -कितना सरस मत्र ! जिसमें जिनवाणी का सार हैं, और भगवान आत्मा की अनुभूति हैं, —ऐसा जैनशासन का मत्र देकर पूज्य गुरुदेव ने महान उपकार किया है उन्हीं के कारण आज ऐसी सुन्दर जिनवाणी प्रकाशित हो रही है। मुझ पर पुत्रवत् रनेह बरसाने वाली भेरी धर्ममाता पूज्य बेनश्री-बेन के उपकार की तो क्या बात! अहा, जिन्होंने अतिवात्स्व्यपूर्वक दिन-रात अतर की स्वानुभूति के रहस्य समझा-समझाकर मुझे ठेठ स्वानुभूति तक पहुँचाया, उनके उपकार का मधुर सगीत मेरी चैतन्यवीणा में बज रहा है।

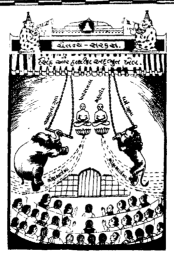
अब आप देखेंगे चैतन्य-सरकस के दो दृश्य।





एक बार हमारे नगर में सरकस आया। सरकस के खेल तो कई बार देखें थे, परन्तु यह सरकस अद्भुत था, इसके खेल आत्मा में उतर जायें ऐसे थे। उसमें एक खेल था-हाथी और सिंह के झूले का।

रिंग मास्टर ऐसे बीतरागी गुरु ने आदेश दिया- 'बन जा तू भगवान! बन जा तू महाबीर!' यह सुनते ही उन दोनों अति कुशल खिलाड़ियों ने स्वानुमूति की छलाँग लगायी और सम्यक्त्य-झूले पर चढ़कर मोक्षमार्ग में झूलने लगे... दोनों को उस झूलेपर झूलता देखकर मुमुश्च-दर्शक वाह-वाह! कर उठे!..इतने में.. ३९१ भगवान पारमनाथ (म हा पुरा ण) [अपना भगवान



इतने में, दोनों साधक-खिलाड़ी दूसरी छलाँग लगाकर चारित्र-झूले पर खढ़ गये...हाथी बन गय पार्धनाथ! सिंह बन गया महावीर! खैतन्य-सरकस में ऐसे अद्भुत खेल देखकर थव्य जीव तो प्रसन्न हो गये। उन दोनों ने भगचान होने तक दस-दस भवपर्यंत धर्म झूले पर आत्मसाधना के जो अद्भुत खेल किये उनमें से हाथी के खेलों का रोमांचक वर्णन आपने अभी अभी पड़ा...अब सिंह के खेलों का वर्णन पड़कर आपका आत्मा मी ऐसी अपूर्ण छलाँग लगाने को उछल पड़ेगा।



[महाबीर-मंगलवन्दना] सुर-असुर-नरपतिबंद्यको, प्रविनष्ट घाती कर्म को, करता नमन में धर्मकर्ता, तीर्थ श्री महावीर को।

जो सर्वज्ञ है, बीतराग है, हितोपदेशी है और वर्तमान मे जिनका धर्मतीर्थ चल रहा है-ऐसे असाधारण गुणवन्त भगवान महावीर-को मैं वन्दन करता हैं।

वे भगवान महावीर जिसका आराधन करके सर्वज्ञ हुए और जिसकी आराधना का भव्य जीवो को उपदेश दिया, ऐसे शुध्द सम्यन्दर्शन-ज्ञान-चारित्र को मैं नमस्कार करता हूँ और उसकी पूर्णता की भावना भाता हूँ। अहा, यह रत्नत्रय मुमुखु के सर्व अर्थ को सिद्ध करनेवाले अमृत्य रत्न हैं।

अहो, आत्मतस्व का अद्भुतपन बतानेवाला, तथा अनेकान्त धर्म के ध्वज से सुरोभित जिनशासन जयवंत वर्तो ..जोकि परसे भिन्न आत्मतस्व का अद्भुत स्वरुप बतलाकर इष्ट की सिद्धि कराता है और मिण्यादृष्टि जिसका पार नहीं पा सकते।

'श्री महावीर प्रश्च मगलमय हैं।' ऋषभादि तेईस भगवन्त, सीमंघरादि बीस विद्यमान भगवन्त, अथवा भावी-सर्वकीर्ति इत्यादि त्रिकालवर्ती सर्व-अरहन्त-सिद्ध-पंचपग्मेष्ठी-रत्नत्रय -जिनवाणी-राजगृही आदि सर्वतीर्थ,-यह सब मंगल, एक 'मंगलमय महावीर में समा जाते हैं; इसलिये महावीर प्रभुक्ते मंगल गुणगान में अभेदरुप से उन सबका गुणगान भी आ जाता है। इस समय अपना चित्त महावीरमय है. महावीर में सर्व डाप्ट पद आ जाते हैं।

अहो महावीरदेव! आएवेः मर्वजतादि अगाध गुणां की गाभीरता के निकट मेरी बुद्धि तो अत्यन्त अल्प हैं, तथापि आग्ने गम उपकार्त में प्ररंत होकर भित्तपृष्ठिक आपके जीवन का आतंत्रकृत करत हेतु में उदामी हुआ हैं। अल्प होनेपर भी मेरी बुद्धि आपके शासतक त्राप्त से सम्प्रकृता को शास्त हुई हैं इसलिये में निगकभाव से आपके अगाध आतंत्रगुणों का स्तवन करके जगत में प्रकाशित कर्कणा। मोश्रगमन के वाई तजार वर्ष पश्चात भी आग हम कैमें साधकों के हृद्य में ज्या के त्यो साशात विराज रहे हैं—इस प्रकार जानमें आप का साशात्कार करके मैं आग के तीयन का आलेखन करता। हैं। अगर, यह रहे मर्वज में अग मेरे समुख ही यिगात्रगमः हैं इसलिये आगके जीवन का मत्यक् आलेखन करता मेरे तिये दुष्का नहीं है, सुगम है भानतक्ता है। इसलिये आगके जीवन का मत्यक् आलेखन करता। मेरे सर्वज हम हमेरे हम स्वाप्त करके उन्हें चेतनस्वरूप में जानता, उसमें तुग्हें भी महान आतंत्रक आनंद का अपूर्व लाभ होगा।

प्रभी। आपके गुणों के वर्णन की धुनम मैं शाब्दिक क्षति की अपेक्षा नहीं करना। अहा। आपके गुणवाचक जो शब्द होंगे ये सुन्दर होंगे। पारमणींण के स्मर्श में लोहा भी यदि सोना बन जाता है, तो आप जैमें सर्वोत्तम प्रमाल्मा के साथ वाच्य-वाचक सम्बन्ध होने से क्या शब्द पृत्य नहीं वन जायेंगे? ओ, स्थापना निक्ष्मसे जब प्रसाला के साथ सम्बन्ध करते हैं तब प्रत्या भी प्रमालमा के रूप सम्बन्ध करते हैं तब प्रत्या भी प्रमालमा के रूप में पूजों है, तब जो शब्द आपके प्रमाण के वाचक होकर आपके माथ सम्बन्ध करते हैं वे शब्द जगत में प्रमाणम के रूप में पूजे जाय-उसमें क्या आध्यें। मेरा लक्ष आपके आर्त्यमक गुणोंक हिंगा अस्य कहीं हैं। आपके सर्वज्ञतादि गुणोंका रिमक मेरा मन, इस समय आपके गुणों के सिवा अन्यव कहीं तहीं लगता। बस्थ आपके विद्यागी भारमगुणों में सें ियन की तहींनता ही मेरा स्माल है।

[इति मंगल-अधिकार]

# भगवान महावीर: पूर्वभव वर्णन

हे महाबीर प्रभु! वर्तमान में तो आप मुक्तरुप से परम सुखकी अनुभूति में लीन होकर सिद्धपुरी में विराजमान है। हम जहाँ आप को जानते हैं वहाँ मोशसे पूर्व की आपकी भवावित भी दृष्टिगोचर होती हैं। मोश प्राप्त करने से पूर्व इस ससार की चारो गतियों में आपके जीवने कैसे-कैसे दुख सहन किये! और पशाव जैन मुनिवरों के सम्पर्क में धर्म प्राप्त करके सम्पर्यहर्ग-ज्ञान-वानित्र की कैसी आराधना द्वारा आप इस भववक्र से छुटे तथा मोशपुरी में पपोर! वह सब चित्रपट की भौति दृष्टिसमक्ष तैरता है। आहा, आत्मसाधना में आपकी महान बीरता...हमें भी उस साधना के प्रति उत्साहित करती है। प्रभी! भवसे छुटकर मुक्त कैसे होना, दुख से छुटकर सुखी कैसे होना, चह मार्ग अपने अपने जीवनचित्र द्वारा हमें स्पष्ट बतलाया है, इसित्तर्थ पुस्ता भीत्म के सोधतर के आपके जीवन-प्रसर्गों का वैरायस्परपूरित आलेखन भव्य जीवों के हितार्थ एव अपने आत्म के गुणों की इदि हेत प्रारम्भ करता है।

# पुरुरवा भील

भगवान महाबीर का जीव एक भव पहले प्रस्ता गाम का भील था। तब एक बार विदेश क्षेत्र की पण्डरीकिणी नगरी में धर्मातमा-शावकों का सघ तीर्थयात्रा हेत जा गरा था। सागरसेन नाम के मनि-राज भी उस संघके साथ चल रहे थे। संघ जब जगल के मार्ग से जा रहा था कि द्राकओं की टोलीने उसे लट लिया। सध के लोग इधर-उधर भाग गये। मनिराज सागरसेन संघ में प्रथक हो गये और घोर जगल में किधर जाये वह उन्हें नहीं सब रहा था। इतने में भील महार परस्वाने उन्हें देखा और मानराज को मारने के लिये धनष पर वाण चढाने लगा. तब भील सरहार की भद्र पत्नीने उसे रोका और बोली-तहरो स्वामी! यह कोई सामान्य शिकार नहीं है। इनकी तेजस्वी मदा से तो यह कोई बनदेवता लगते हैं, ऐसा लगता है कि यह बनमें मार्ग भल गये है। चलो, उनके पास चल कर देखें। यह सनकर कर भीलने क्षणभर करता छोड़ दी। उसने मनिराज के निकट जाकर विनयपूर्वक वदन किया, और मार्ग भले हुए मनिराज को वनमें से बाहर निकलने का मार्ग बतलाया। मनिराज ने उसकी भद्रता से प्रभावित होकर कहा-हे भव्य। स अहिसाधर्म को उत्तम जानकर उसका पालन कर। निर्दोष पाणियों का घात करनेवाली यह करता तझे शोभा नहीं देती. इसलिये यह शिकार एवं मासभक्षण छोड़कर अहिसाधर्म का सेवन कर. ... जिससे तझे उत्तम सख प्राप्त होगा। मास के स्वाद की लोलपतावश निर्दोष जीवो का वध करना वह तो महापाप है। मनष्यभव पाका ऐसा पाप करना तथे शोभा नहि देता। हमलिये त उसे शीध छोड दे! इस प्रकार मनिराज ने उसे अत्यन्त करुणापर्वक हितोपदेश दिया।

मुनिगज को कल्याणकारी उपदेश सुनकर वह भील अति प्रभावित हुआ और उसने शिकार तथा मामाहार का त्याग करके अहिसा धर्म धारण किया। अहा, साधु पुरुषों की क्षणभर की मार्गत भी जीवों को कितनों हितकारी होती है। बीतरागी सन्तों की सगति से किसे शान्ति नहीं मिलंगी? अहो। भवदुःख से सतर्ज समारी जीवों की तथा शात करने के लिये जैनदर्शन तो शातरस के सरोबर समार है, उसका सेवन करो।

श्री मुनिराज के प्रताप से जिसने क्रूरता छोड़ दी है ऐसा वह पुष्टवा भील भक्तिपूर्वक बहुत दूर तक मुनिराज के साथ चलता रहा और उन्हे नगर के मार्ग पर छोड़ कर लौट आया। अव्यक्त रूप से मानो वह कह रहा था कि-प्रभो। आपने तो मुझे भववन में से बाहर निकलने के लिये हितोपदेश दिया, तो क्या मैं आपकी इतनी सेवा भी नहीं कर सकता?

बस, पुनिराज से पृथक होकर अपने निवासस्थान पर पहुँचे उस भील को अब कहीं चैन नहीं पड़ता था। अब उसने लूटपाट छोड़ दी थी और जंगल में भटके हुए पथिको की रक्षा करके उन्हें उनका मार्ग बललाता था। वह सोचता था कि-ओ मुझमें कितनी कूरता थी और वे मुनिराज कितने शांत परिणामों थे। उनके क्षणभर के संगुत्ते से परा जीवन बदल गया। अब मुझे कितनी शान्ति मिल रही है।-इस प्रकार वह बारम्बार बिक्रवारता था; शान्ति की शीतलाता उसे तृपन करती थी। इसी प्रकार उसने शेच जीवन स्थूल अहिंसाव्रत के पालन में व्यतीत किया और अंत में मरकर बार भील सीधर्मस्वर्ग में देव हुआ।

# पूर्वभव-सौधर्म स्वर्ग में देव

कहीं क्रूप भील! और कहाँ देव! किंचित् अहिंसा का पालन करके भीलसे देव हुए उस

जीवको सीधर्मस्वर्ग मे अनेक दिव्य ऋदियाँ प्राप्त हुई और दो सागरोपम (असख्यात वर्ष) तक पुण्यफल का उपभोग किया। अहा, क्षणभर की किचित् अहिमा के पालन में एक अज्ञानी को भी असंख्य वर्षों का पुण्यफल प्राप्त हुआ, तो जानपूर्वक मर्वधा वीतगर्गा अहिंसा के उत्तमफल का तो कहना ही कगा?

अज्ञातभाव से पुण्य करके स्वां मे गये उस देव न वहीं जी देवागनाओं के माथ कीड़ा एव वैभव-विलास में असख्य वर्ष व्यतीत कर निधे अभी उसे आत्मज्ञान प्राप्त नहीं हुआ था। स्वां में उसे अविधिजान था, परनु आत्मज्ञान के बिना अविधिजान का क्या मुख्य? अज्ञानपूर्वक पुण्यफल के उपभोग में उसने स्वां के अस्तिह तस्यां विता दिये और आयु पूर्ण होने पर स्वां में च्यवकर पन्य लोक में अवतित हुआ।

#### ऋषभदेव का पौत्र मरीचि कुमार

मौधर्म स्वर्ग से च्यवकर भूतकाल का वह भील और भविष्य काल का भगवान-ऐसा वह जीव एक अति मुन्दर प्रमिद्ध नगरी में, तीर्थंकर के कुल में अवतरित हुआ कहाँ अवतरित हुआ? वह प्रकिते।

तीर्थरूप अयोध्या नगरी में कायभदेव भगवान के गर्भ, जन्म आदि कल्याणको का देवो ने आधर्यकारी महोत्सव मनाया था। उन कायभराजा के दो रानियाँ तथा भरत, बाहुबलि आदि मी पुत्र थे, उनमे मे ज्येष्ठ पुत्र भरत तीन जान के धारी, क्षायिक सम्यानृष्टि तथा चरमणरीरी और भरतक्षेत्र के प्रथम चक्रवर्ती थे। अपने वरित्र नायक का जीव सीधमं स्वर्ग से च्यवका इन्ही भरत का जीव तर्वमान में प्रथम तीर्थकर का चीन हुआ। उसका नाम था मरीचकुमार। अहा, भरतक्षेत्र के भावी चौवीसवे तीर्थकर का जीव वर्तमान में प्रथम तीर्थकर का पीत्र हुआ। त्रिक्तर का पीत्र अर्थर चित्रमान में प्रथम तीर्थकर का पीत्र हुआ। (अर्थभदेव का एक नाम पुरुदेव भी है) दादाको पीत्रमर और पीत्र को रादाजी पर अत्यन्त प्रेम था, नोनी आरमा तीर्थकर होनेवाले थे। दादा क्रयभदेव अपने पीत्र को गोद में लेकर खेलाते और बोलना सिखाते कि बोलो बेटा! अपन्य मो परमण्या आहे। बालक मरीब तोतली भाषा में चेज्या-पण्या बोलकर दादाजी का अनुसरण करता। बाह! आदि तीर्थकर अन्तिम तीर्थकर को खेलाते हों? .बह हुस्य कितना आन्दरवामी होगा?-बहुत ही हेखने योग्य!

एक बार चैत्र कृष्णा नीवों को महाराजा क्रक्षभदेव के जन्म दिवसपर हजारो राजाओं के बीच हन्द्र अनेक देव-देवियोंसहित जन्मोत्सव मना रहा था, नीलांजना नामकी देवी गृत्य कर रही थी कि अचानक ही उसकी आयु पूर्ण हो जाने से वह देवी अदृश्य हो गई। ससार की ऐसी क्षणभूगुरता देखकर महाराजा अवभदेव ने जिनदीका ले ली। (इस एटना के विशेष वित्रसहित वर्णन के लिये देखिये-भगवान अवभदेव पृष्ठ ) भगवान अवभदेव के प्रति एसम्सेक के कारण चार हजार राजाओं ने भी उनका अनुसरण किया, तथा दादाजी के साथ उनका पौत्र मीचिकुमार भी अविचारी रुपसे दिगान्यर साधु बन गया। अंतर में चैतन्यत्तव की प्रतीति तो थी नहीं; भगवान ऋषभदेव मुनि बनकर किसका ध्यान कर रहे हैं, वह भी नहीं जानता था। ऋषभ पुनिराज तो छह मास तक चैतन्य के ध्यान में लीन होकर ज्यों के त्यों छड़े रहे; परनु मरीच आदि इध्यलिंगी साधु चैनिकाल तक भूख-प्यास सहन नहीं कर सके, इससिये मुनिगार्ग से भ्रष्ट होकर क्यों-लों वती तमे। अहा, जैनधर्म का मुनिमार्ग तो मोक्ष का मार्ग है। कायर जीव उसका पालन कैसे कर सकते थे? भगवान अवगरेख का मुनि होने के एक हजार वर्ष पछात केवलज्ञान हुआ। अस दिन महाराजा धरतके यहाँ चक्रप्तन की उत्पत्ति हुई। पिता धर्मचक्री बने और पुत राजचक्री हुआ। भरतकेत्र के प्रथम तीर्थकर और प्रथम चक्रवर्ती एक ही दिन प्रगट हुए। विवेकी भरतराज अपने चक्रकों एक और एवकर प्रथम धर्मचक्री महिला का केवलड़ान-महोत्स्व मनाने हेतु समवसरण में आये। वहाँ धर्मपिता के दिव्य आस्पर्यभव को देखकर तथा चैतन्यतस्व मनाने हेतु समवसरण में आये। वहाँ धर्मपिता के दिव्य आस्पर्यभव को देखकर तथा चैतन्यतस्व की अस्पीकिकता मुनकर आधर्यचिकत हो गये। उन्होंने भगवान में पूछा-हे देव! हमारे कुलाने आप तीर्थकर हुए; तो आप जैसा तीर्थंकर होनेवाला दूसरा कोई उत्तम पुरुष इस समय भेरे परिवार में हुन

तब प्रभु की दिव्याध्यति में उत्तर मिला किन्हें भरत है तुम और तुम्हारे सब पुत्र मोक्सगाभी हो, और तुम्हारा यह पुत्र मरीचिकुमार तो भरतक्षेत्र की इस चौबीमीमें अन्तिम तीर्थकर (महाबीर)

यह मुनका भरत को अति हर्ष हुआ कि-अहा मेरे पिता आदि-तीर्थंकर और मेरा पुत्र अन्तिम-तीर्थंकर तथा मैं भी इसी भव में मोक्षमामी! -इस प्रकार भरतराज की प्रसन्नता से बारों और आन-दमय उत्सव का वातावरण छा गया! प्रभु की वाणी में अन्य विकल्प को अवकाण नहीं है। ओर, प्रभु की वाणीमें अपने तीर्थंकरत्व की बात सुनकार भी उस मरीजि ने सम्यक्तव ग्रहण नहीं किया और भव के कारणरूप मिथ्यात्व को नहीं छोड़ा, वह कुमार्ग में ही लगा रहा। ..बाह ने सेनहार!

मुनिवंग छोड़कर भ्रष्ट हुए मरीचि ने तापस का वेश धारण करके साख्यमत का प्रवर्तन किया। उस मूर्ख जीव ने कुनर्क द्वारा कुमार्ग वालाया और मिध्यामार्ग के सेवन से अपने आत्मा के असख्य भव तक घोर ससार-दुखों में दुवोया। इसलिये शाखकार कहते हैं कि-अर्थ जीवों विध्यान्व का पाप मेस्समन है, उसके समक्ष अन्य पाप तो राई और है;-ऐसा जानकर प्राण जाय तथापि मिध्यान्व का सेवन मत करना। सिंह, सर्पादि के विष से तो एक बार मरण होता है, परन्तु कुमार्ग के सेवन से तो जीव भव-भव में अपार दुख भोगता है। इसलिये हे भव्यजीवों। भयकर भवदुःखों से खूटने की तथा शाखत आत्मसुख प्राप्त करने की इच्छा हो तो तुम शीघ कुमार्गस्प विध्यान्व को छोड़ों, और विनयार्ग के सेवन दारा सम्यक्त्य को अगीकार करों।

## पूर्वभव-पाँचवे स्वर्ग में देव

अरेर, तीर्थंकर का कुल और बाह्य में जैनदीका प्राप्त करके भी उस मरीचि ने सम्यक्त्य प्रष्टण नहीं किया, आत्मज्ञान नहीं किया, और मिध्यात्वसहित कुतप के प्रभाव से मरकर पौचवं स्वर्ग में देव हुआ। मिध्यात्वसहित होने के कारण स्वर्ग में उसके परिणाम कुटिल थे। स्वर्ग के दिव्य वैभव में भी उसे सुख नहीं मिला। -कहीं से मिलता? सुख विवयों में कहीं है? सुख तो आत्मा में है, उसे जाने बिना सुख का बेदन कहीं से होगा? दस सागरोपम जितने असंख्य वर्षों तक बह बीव स्वर्ग में रहा और अनेक देवांगनाओं सहित स्वर्ग के दिव्य इन्द्रियभोग भोगे; परन्तु उससे क्या? स्वर्गीय सुख दूसरी वस्तु है और आत्मिक ग्रान्ति दूसरी। मूर्ख जीव ही ग्रान्तितहित स्वर्गीय सुख तो से सच्चा सुख ग्रान्ते हैं। आत्मिक ग्रान्ति का अनुभव करनेवाले धर्मात्मा

बाह्यविषयोंमे कदापि मुखकी कल्पना नहीं करते. फिर भले ही वे मुख स्वर्ग के हीं। पूर्वभव-ब्राह्मणकुमार प्रियमित्र और प्रथम स्वर्ग में देव

असंख्य वर्षों तक स्वांलोक मे रहक; भी लेगागत्र आत्मसुख का आस्वादन किये दिना अन्त में वह (भूतकाल का मरीचि और भविष्य के महायीः) कीव वहीं से खुत हुआ। संसार तो समरणरूप है, इसलियं वह समारी जीव देवगति से समिति होकर मुख्याति में एक ब्राह्मण का पुत्र हुआ, उसका नाम था प्रियमितः। पूर्वभव के मिन्या संस्कार वजा अब भी वह मिथ्यायां मे प्रवर्तना था। मिथ्यालय के स्लेगपूर्वक मरका वह जीव प्रध्यमस्वां मे देव हुआ। अपने दिताहित के विवेकरित वह दंग म्यां मे भी मुखी नहीं था। दो सागर तक देवोपनीत भोगों में ही काल गैवाकर, भोगों की लालमामहित वह स्वां मे मृत्युलोक में गिरा। 'अरेरे, असख्य वर्ष तक भोगे हुए यह दिव्य भोग अब छुट आयेंगे।-ऐसे शोक से सतप्त आर्तिण्यानपूर्वक वह देव लोक से खुत स्वा

## ब्राह्मणकमार पृष्पमित्र और दसरे स्वर्ग में देव

प्रथम स्वर्ग से च्युत हुआ वह जीव इस भरतवर्ष के स्थूणागार नगर मे एक ब्राह्मणपुत्र हुआ, -उसका नाम था पुष्पित्रश । बालक पुष्पित्र एक बार खेल रहा था कि एक संन्यासी-बावाने उसे लालच दिखाया कि—ं तू हमारे साथ चल, तुझे स्वर्ग का मुख मिलेगा।' स्वर्ग-मोह का भेर नहीं जानेनवाले उम अविवेकी बालकने स्वर्ग के लालच से बाल्यावस्था मे ही कुतप धारण किया, ('-भोगहेतु धर्मको, नहिं कर्मक्षय के हेतु को।') अरेरे! एक भावी तीर्थकर का आतमा भी पिष्यामार्ग के संस्कार वग कुमार्ग मे फैसकर संसार मे कैसा भटक रहा है! दीर्घकाल तक मिष्याप्तमारिक कुतप का कलेग सहन करके वह पार और दूसरे ईग्राम स्वर्ग मे देव हुआ। वहीं उसने अस्सराओ द्वारा होनेवाल नृत्यागानादि देखने में दीर्घकाल विवार। धर्मरहित हीन पुष्प क्षीण होनेपर स्वर्गित उसे खुत कर दिया,-जिस प्रकार सोते हुए महावत को मदोन्यत हाथी पुष्णाइ देता है, उसी प्रकार मोहनिद्रा में सोते हुए उस देवको पुष्पवर्शी हाथी ने नीचे पछाइ दिया।

# पूर्वभव-अग्रिसह ब्राह्मण और तीसरे स्वर्ग मे देव

दूसरे स्वर्गसे च्युत हुआ वह देव, श्रेतिकानगरी मे अग्रिसह नामका ब्राह्मणपुत्र हुआ; वहीं भी पूर्वभवके मिथ्या संस्कार अनुसार सन्यासी होंकर मिथ्यातप का आचरण करके जीवन बिताया और पुन: तीसरे स्वर्ग मे देव हुआ। वहीं सात सागर की आयु अपसाओं के साथ व्यतीत कर दी, परन आरसहित किनिवा नहीं साथा।

अरेर, जैनपर्मको प्राप्त नहीं हुआ वह जीव, भावी तीर्थंकर होने पर थी, अज्ञान के कारण संसार की गतियों में कैसा भटक रहा है? क्षण में मृत्युलोक और क्षण में स्वर्गालोकमें जाता है। पुण्य कर-करके बारम्बार स्वर्गमें जानेपर थी उस जीव को कहीं शान्ति नहीं है, कहीं उसके आत्मा को आराम नहीं है। अहा, जब जीव जैनमार्ग को ग्राप्त कर ले, तभी उसे सुख-गान्ति मिलते हैं; इसलिये हे जीवो। तुम जैनमार्ग पाकर महान आदरपूर्वक उसका सेवन करो।

#### अधिवित सामाण और नौधे स्वर्ग में देत

तीसरे स्वर्ग से निकलकर 'भील' और 'भगवान' का वह जीव भरतक्षेत्र की मन्दिर नगरी में एक ब्राह्मण के घर अग्रिमित्र नामका पुत्र हुआ। उसके काले केश मानो अन्तरकी मिध्यात्वरूपी कालिया सूचित करते हो-इस प्रकार फरफर होते थे। युवावस्था में गृहवास छोडकर वह पुत्र: संन्यासी होकर तीव तप करते हुए मिध्यामार्ग का उपदेश देने लगा।

दीर्घकाल तक कुमार्गका प्रवर्तन करके अन्त में असमाधिमरण पूर्वक मरकर वह दीधे माहेन्द्र स्वर्ग में देव हुआ। असंख्य वर्षतक स्वर्गलोककी विभृतियों को पुण्यफल में भोगा, परनु अन्त में जिस प्रकार सूखा पत्ता इालसे खिर पड़ता है तद्नुमार पुण्य मुख कानेपर वह स्वर्गलोक से खिर पहा।

## भारद्वाज ब्राह्मण और पुन: चौथे स्वर्ग में

चीथे स्वर्ग से च्युत होकर वह जीव स्वस्तिमती नगरी में भारद्वाज नामक ब्राह्मण हुआ और पुतः गतजन्मकी भीति सन्यासी होकर कुतए में जीवन गैवाकर चीधे स्वर्ग में गया। स्वर्गत्नोक की अनेक क्रप्तियों तथा देवांगताएँ आदि वैभव में आसिकिपूर्वक असंख्य वर्षका जीवन बिता बिया, और जब आयु पूर्ण होने आयी तब उसके कत्यवृक्ष कींपने लगे, उसकी मन्दारमालाएँ सुरक्काने लगीं, उसकी हृष्टि भ्रमित होने लगी, गरीर की कार्तिन निस्तेज होने लगी। ऐसे विश्वासे उसे विवास आने लगा। कि अब स्वर्गाकी यह संब विभूति छोड़कर मुझे यहाँ से जाना पड़ेगा। देवियों के विरह से वह विलाप करने लगा। अरेरे। देखों तो सही, जिसने बाह्य वस्तुओं में सुख माना वह उनके वियोग में कैसा विश्वल होता है। अरे मूर्ख। विवास तो कर कि असंख्य वर्षीतक जिन बाह्यविषयों के बीच रहकर उनका उपभोग करने पर भी तुझे शान्ति या तृप्ति नहीं तुई उनमें सुख कैसा?-सुख हो तो मिले न? आकुलित होकर मिथ्या प्रयत्न किसलियों करता है? अनतकाल तक ह्यूरे पर भी विषयों में से कराणि मुख ग्राप्त नहीं हो सकता।

जिसका आशास्त्रक टूट गया है, जिसका पुण्यदीपक बुझ जाने की तैयारी में और जिसके मानिसक संताप का कोई पार नहीं है-ऐसा वह देव मरण को निकट देखकर अत्यन्त भयभीत हुआ और हताशापूर्वक भोगोंकी खिता में आतंत्र्यान करने लगा कि-अरेर! मैं असहायरुप से यह सब छोड़कर मर जाऊँगा? में अब किसकी शरण दें? कही जाऊँ? किस प्रकार इन भोगों की रक्षा करूँ कीन उपाय करके हुन्यू को रोकूँ? यहाँ से मरकर मैं न जाने किस गति मे आऊँगा?...वहाँ मेरा क्या होगा?...कौन साथ देगा? वास्तव में पुण्य समाप्त होनेपर कोई साथ नहीं देता। देवांगनाएँ देखती रहीं और देवके प्राण छुट गये.

-इस प्रकार विलाप करता हुआ वह देव 'सीण पुण्य से मृत्युलोक में' आ पड़ा और अनेक भर्वों में भटकता फिरा।

# एकेन्द्रियादि पर्यायों में असंख्य भव का अनंत दु:ख

जिसके नीच पुण्यका अस्त हुआ है और जो मिध्यात्वकी आगमें जल रहा है ऐसा बह भील का जीव (भावी महावीर भगवानका जीव) बारम्बार स्वर्ग-मनुष्य के मर्वों में प्रमण करता हुआ तथा दुःख भोगता हुआ संसार में भटक रहा है। वह स्वर्ग से घ्रष्ट होकर कितनी ही निचली त्रसपर्यायों मे भटका, अन्त मे मिध्यात्व-रस की पराकाष्ट्रा के फलरूप स्थावर-एकेन्द्रिय पर्याय भीर वहाँ दो घड़ी मे हजारो बार जन्म-मरण कर-करके दु.खी हुआ। -इन प्रकार असख्य बार भवभ्रमण कर-करके उसने करपनातीत दु:ख सहन किये। सिद्ध भगवन्तों का सुख और एकेन्द्रिय जीवों का दु:ख-यह दोनो वचनातीत है। दीर्घकाल कर वस जीवने स्थावरपर्यायों में इतने अधिक दु:ख भोगे कि जिनका वर्णन भी गायकार नहीं कर सकते। जिस प्रकार सिद्धिका सुख किन्द्री सामगों से नहीं होता, 'स्वभावसिद्ध' है, उसी प्रकार निगोद के जीवों का दु:ख भी सयोग से हुआ है इसलिये 'परिणामसिद्ध' है। किसी मनुष्य को धपकती हुई अधि मे डालकर लीहरस के साथ गला दे-वह दु:ख भी जिसके साथ अत्यन्य माना जाय-ऐसे घोरातियोर दु:ख निगोदन एकेन्द्रिय जीवोको होते है। ऐसा द ख उम जीव ने मिथ्यान्य के कारण अनेक भगेशन प्रवीतक भोगा।

तथापि देग्यों तो सही, चेतनके स्वभाव की अद्भुतता कि ऐसे दृखों के बीच भी अपने वैतन्यस्वभावको उमने नहीं छोड़ा, स्वय अपने चेतनग्राण द्वारा वह जीता ही रहा। तथा अनन्त दृख भोगने पर भी अपने सुखस्वभाव को नहीं छोड़ा इसीहिलंश तो दु-ख में परिमुक्त होका वहीं जीव आज अनन्त मुखसहित सिद्धण्दमें विराजमान है वाह रे वाह चैतन्य। तेरा स्वभाव। वास्तव में अन्यस्त है।-

> निजयाय को छोड़े नहीं, परभाव किंचित ना ग्रह, जाता-ब्रहा जो सर्व का सो मैं, एम जानी थिंतन करें।

अत्यधिक दुःखोसे पीडित वह महावीर का जीव, मानी अब उनसे छुटने तथा भगवान होने हेतु बाहर आ रहा हो। -तदनुसार बडी कठिनाई में दीर्घकाल में कुयोनियों में निकलकर पुन मनष्य हुआ: निगोद देशा की अन्तिम प्रणाम करके मदा के लिये छोड़ दिया।

> [निगोद से निकलकर मोक्षकी ओर-] राजगृहीनगरी में स्थविर ब्राह्मण और पाँचवे स्वर्ग में

हम भगवान महाबीर के पूर्व भवों की कथा पढ़ रहे हैं। अति टीर्घकाल तक एकेन्द्रिय पर्याय में तथा विकस्तंत्रय में दुख के ही अवतार कर-करके अतमे वह जीव राजगृही में एक झाझण के घर पुक्रप में उत्पन्न हुआ, उसका नाम था स्थविर। राजगृही जहीं से स्वय कुछ भव पक्षात् धर्मतीर्थंका प्रवर्तन करनेवाला है,-ऐसी उस नगरी में अवतारत वह जीव अभी तो धर्म जानता भी तहीं है; अभी उसने मिथ्यात्वके पाप का भार उतारा नहीं है। राजगृही नगरी की शोभा तो अव्युक्त थी, एरन्तु वहीं अवतारित जीव भी धर्म के बिना शोभा नहीं देता था। कोयले को भले ही सुवर्ण सजूबा में रखो, तो क्या वह वहीं शोभा देगा? अपने पुण्य पाप कर्म के अनुसार जीव ससार में अनेक वस्तुर्ए ग्रहण करता और छोड़ता है। योर परिभ्रमण के पञ्चात वड़ी कठिनाई से मनुष्यभव को प्राप्त वह जीव अभी भी आगृत नहीं हुआ और नास्तिक-पथ का संन्यासी बनकर मिथ्यात्व में ही पड़ा रहा। अज्ञानपूर्वक कुतप करके वह पौचवें झहास्वर्ण में देव हुआ, और दस सागरपर्यंत वहीं रहा।

बहीं की आयु पूर्ण होने पर वह पुन: राजगृही में अवतरित हुआ। भविष्यमें इसी राजगृही से वह धर्भवक्रका प्रवर्तन करनेवाला है-इसी से मानो अव्यक्तरुप से भी उसकी ममता हो इसलिये वह जीव राजगृही में राजकुमार के रूप में अवतरित हुआ।

# [भगवान महावीर : पूर्वभव] राजगृहीनगरी में विश्वनन्दि राजकुमार

# वैराग्य, धर्मप्राप्ति, फिनदीक्षा, निदानबंध, दसवें स्वर्गमें

अपना भारतदेश अर्थात् तीर्थंकर्ते की पुण्यभूमि। उसमे भी मगध देश और उसकी भी राजगृही नगरी वह विशिष्ट तीर्थममान है। वहाँ पुण्यवन्त धर्मानमा जीव निवास करते है और जैन्हमर्म का प्रताप वर्तता है। अपनी कथा का मुख्य पात्र अर्थात् अपने चरित्रनायक का जीव इस धर्मनगरी में विश्वभृति राजाके पुरुष्प में, धर्म ग्राम करने हेतु अवतरित हुआ-'विश्वमृत्ति' उसका नाम।

राजा विश्वभृति क्षेत केण देखकर ससार से विरक्त हुए और अपने भ्राता विशाखभूति को राज्य सींपकर तथा विश्वनन्दिकुमार को युवराजपद देकर, चार सी राजाओं सहित जिनदीक्षा लेकर मृनि हए।

विशाखभूतिने सुन्दर हंग से राज्य का संवालन किया और विश्वनिद युवराज ने उन्हें अच्छा सहयोग दिया। युवराजने एक अति सुन्दर उद्यान बनवाया था; उसके सुन्दर पुष्प मानो 'बैतन्य उद्यान' विकसित होने की पूर्वसूचना देते हो इसप्रकार सुशोधित होते थे। यद्यपि अभी बैतन्यउद्यान खिला नहीं था, इसिसे बैतन्य-उद्यान की अतीन्त्रिय शोधा को नहीं जाननेवाला वह धन्य, बाह्य उपवन की सुन्दराता पर सुध्य था। वह उद्यान अनेक प्रकार के उत्तम वृक्षों से शोधायमान था, बारम्बार युनिवर पधारकर उसा बढ़ान की शोधा में अधिवृद्धि करते, और वहाँ असमय ही आम्रवृद्ध कलते थे। उस अन्द्रभुत उद्यान के प्रति युवराज विख्यनिद को अति मानव था, न्यां न हो?-जबिक वह उद्यान ही उसके चैतन्य उद्यान के प्रति युवराज विख्यनिद को अति मानव था, न्यां न हो?-जबिक वह उद्यान ही उसके चैतन्य उद्यान के प्रति वृक्षराज विख्यनिद को अति मानव था, न्यां न हो?-जबिक वह उद्यान ही उसके चैतन्य उद्यान के प्रति वृक्षराज विख्यनिद को अति मानव है।

एक बार उसके काकाके पुत्र राजपुत्र 'नन्द-विशाख' ने (बिगाखनन्दिन) वह अन्धुत उद्यान देखा और उसका मन मोहित हो गया। उसने माता-पिता के पास वह उद्यान उसे दिलवा देने की हठ की। अपने पुत्र को उद्यान दिलवा देनेके लिये विशाखभूतिने कपटपूर्वक विश्वनिद को कासमीर राज्य पर विजय प्राप्त करने के बहाने राज्य से दूर भेज दिया। आज्ञाकारी युवराज शत्रुको जीतने के लिये सेनासहित चल दिया। उसके जानेप उसके चंदी भाई नन्दविशाखने उसके प्रिय उद्यान पर अधिकार कर लिया। शत्रुराज्यपर विजय प्राप्त करके वृद्धान विश्वनिद शीप्त हो राजगृही लीट आया। उसके मनमें अपने उपवन की बिन्ता थी; उपवन को देखे बिना उसे चैन नहीं पढ़ता था। (है भव्य पाठक' कुछ हो देर में तुम देखोंगे कि ऐसी घटनाएँ भी भव्य जीवोंको किसप्रकार हित का कारण होती हैं।)

राजगृही नगरी में आकर उसने देखा तो प्रजाजन धराधीत हो रहे हैं। नन्द-विशाख (बचेरा भाई) उसके उद्यान पर आधिपत्य जमाकर उससे लड़ने को तैयार हुआ है। युवराज विधनन्दि ने उसके साथ युद्ध किया। अत्यन्त वीरता पूर्वक परधाका एक खम्भा उठाकर उसके प्रहारों से उसने शृञ्जसेना के छके छुड़ा दिये। उसके पराक्रम से भयधीत होकर नन्द-विशाख धागा और जान बचाने के लिये एक वृक्षपर चढ़ गया। परन्तु अति बलवान विधनन्दिने क्रोधपूर्वक उस वृक्ष को उखाई डाला। अन्त में नन्दविशाख उसकी शरण में आया और वरणों में गिरकर क्षमा याचना करने लगा।

यह देखकर उदार हुदय विधानित को दया आयी और उसका क्रोध शांत हो गया। और, भाई के साथ युद्ध करके अब मैं पितायुल्य काका विशाखभूति को क्या मुँह दिखाऊँ ?- इस प्रकार लिखात होकर वह राज्य छोड़कर दीशा हेतु वन मे जाने को तैयार हुआ। 'दुर्जनों द्वारा किया गया अपकार भी सन्जर्मों को कभी-कभी उपकार रुप हो जाता है।' जिस उद्यान के मोहका युद्ध करता पड़ा, उसे भी छोड़कर मुनिदीक्षा ग्रहण करने हेतु वह राजकुमार दिगंबर कैनाचार्य के निकट वा पहुँचा। वन में संभूतस्वामी नामके दिगम्बर जैनाची संचयित दिश्व रहे थे। रत्नत्रयपुष्पों से सुशोभित वह मुनिस्तय धर्म के सुन्दर उपवन समान था। विधनन्दिन मुनिराजके चरणों में नमस्कार किया और उनके श्रीमुख से राग-हेव रहित चैतन्य के शुष्ट स्वरुप का श्रवण करके, स्वानुभूतिमूर्वक दिगम्बर जिनदीक्षा ग्रामकार की। भीका की। विधनन्दिन प्रामक्ति करणों में नमस्कार किया और उनके श्रीमुख से राग-हेव रहित चैतन्य के शुष्ट स्वरुप का श्रवण करके, स्वानुभूतिमूर्वक दिगम्बर जिनदीक्षा ग्रामकार की। भिवन्य के सामा जिनदीक्षा ग्रहण कर ली। भविष्य के सहाश्रीक भगवा का जीव विधनन्दि अब बाह्य उपवन का भमत्व छोड़कर अंग्य में रत्नाव्य पुष्पों से संशोभित चैतन्य-उपवन में 'च्याने लगा, तगद्वारा उसका चैतन्य-उपान छिल उठा था।

[आहा, अपने चरित्रनायक प्रथम इस भव मे धर्म को प्राप्त हुए। वैतन्य की आराधना द्वारा उन्होंने इसभव में भवकष्टी की। परन्तु उस आराधना में एक बार निदान शल्य के कारण बीच में भंग पढ़ गया। पद्यात मोक्ष की अखण्ड आराधना उन्होंने मिह के भव में प्रारम्भ की इसलिये शाककारीने सिंह के भव मे सम्यवस्त-प्राप्ति का वर्णन मुख्य रूप से किया है-जो हमें अखण्ड आराधना की प्रेरणा देता है।]

दीक्षा लेने के पद्यात् राजा विशाखभूति तो नि शल्य रत्नत्रयका पालन करक दमये स्वर्ग में गये। इधर राजगृही में उनका पुत नन्दविशाख-कि जिसके अन्याय के कारण विश्वनिद ने राज्य छोड़कर दीक्षा ली है-वह शाकिहीन तथा पुण्यहीन था; कुछ ही समय पद्यात् एक राजाने उसका राज्य जीत लिया और वह रास्ते पर भटकता हुआ भिखारी वन गया, राजा मिटकर रंक हो गया, वह भीख मीगता हुआ मधुरा की गलियों में सूमने लगा।

अब अपने चरित्रनायक महात्मा विश्वनिद का क्या हुआ? वह देखे। उपवन का मोह छोड़कर मुनि हुए विश्वनिद मुनि यथाशकि रत्नत्रय धर्म का पालन करते थे, अनेक बार उपवासादि भी करते थे; एक बार उन्होंने मासोपवास किये, जैनमुनि उपवास में पानी भी नहीं पीते, तथा उपवास के अतिरिक्त दिनों में भी मात्र एक ही बार आहर-कल ग्रहण करते हैं। इसप्रकार अम-जलरहित मासोपवासी वे विश्वनिद मुनिराज मधुरानगरी में पारणा हेतु पधारे और नीचे देखकर मार्ग में चल रहे थे; इतने में एक बैलने उन्हें सींग मारा और वे धरतीयर गिर पड़े।

-डीक उसी समय राज्यप्रष्ट नन्दिवशाख वहाँ एक वेश्या के घर के पास खड़ा था; उसने यह हुम्य देखा और पूर्वक देका स्मरण करके अहहास्यपूर्वक कराक्ष किया कि.-रे विश्वनिद्ध कहाँ गया तेरा वह क्ल रे पूर्व तो विश्वाल खम्भा उखाइकर सारी सेना को जीत लिया था और मैं भागकर बुक्षपर चढ़ गया था तब पूरे वृक्ष को अपने बाहुबल से उखाइ दिया था, -उसके बदले आज एक बैल के धाके से गिर पड़ा है। -कहाँ गया तेरा बाहुबल रा

एक ओर मासोपवास की अशक्ति के कारण बैलके धकारे गिर पढ़ना, और दूसरी और भाई हारा पूर्वकालिक के का स्मरण करके कटाक्ष करना...उससे विश्वनन्दिमुनि का सुबुद्ध काया आगृत हो उठा; क्रोधावेश में वे अपने मुनिपद को भूल गये। रत्नत्रय का अमूल्य निधान और उसके महाफल मोक्ष को भूलकर मानो उन्होंने अमूल्य रत्न को पानी के भाव बेच दिया! क्रोधवश उनके नेतों से अंगारे इसने लगे और वे बोल उठें-अरे दुष्ट। तू मेरे तपकी हैसी उड़ाता है! परनु देख लेना इस तप के प्रभाव से भविष्य में मैं तुझे सबके सामने छेद डाल्गूगा! -इस प्रकार अज्ञानकरा वे निदान कर बैठे कि-मेरे इस तपका कोई फल हो तो मैं अगले अन्म में अल्पुत शासीरिक शक्ति प्राप्त कर्फ और इस दुष्ट नन्द-क्षिणाख को मार्ड!-ऐसे निदानशल्य के कारण वे स्लाज्य से भ्रष्ट हो गये, तथा विद्यापर की विभूति देखकर उसका भी निदान कि मेरे तप के प्रभाव से मुझे ऐसी विभृति प्राप्त हो!

रे विश्वनन्दि। यह तुमने कैसी मूर्खता की? रत्नत्रपके अमृत्य रत्न को तुमने क्रोध में आकर फेंक दिया? रत्नत्रय के फलमे शारीरिक बल की अभिलावा करके दुम मिथ्या दृष्टि हुए, चैतन्यवैभव को भूलकर तुमने पुण्यवैभव की चाह की, और निदानशत्य से अपने आत्माको भयंकर दःख में डाल दिया।

इस प्रकार, तीव्र क्रोधापि मे जिसने अपने सम्यक्त्वरल को बला दिया है-ऐसे उन विश्वनिद्ध मुनिका औव, निदान राल्यसहित मस्कर, तपके ग्रेष पुण्यप्रताप से महाशुक्र नामके दसवें स्वर्गमें देव हुआ। वहीं सोलह सागर तक उनके धीगलालसा से इन्ह्रसमान वैभव का उपभोग किया। अनुपम जैनवत प्राप्त करके भी उनका पूरा लाभ वह नहीं ले सका। जिस्तुक्षण कोई मूर्ख पुष्प अमृतपान करके उनका वमन कर दे, तस्तुसार उसने रालप्रवर्ण-अमृत का निदान शल्य द्वारा बमन कर दिया और पुनः संसार में भटकने लगा। हि भवितव्य! यह जीव है तो तीर्थंकर होनेवाला, किन्तु...भरतक्षेत्र का 'जीवीसवी' तीर्थंकर होनेवाला है; और कालक्रमानुसार चौवीसवीं तीर्थंकर के अवतार में अभी दीर्पंकाल लगेगा...इसलिये बीच का समय संसार भ्रमण में बिताने के लिये ही निदान शल्य किया।

पश्चात् नन्द-विणाख का जीव भी किसी कारणवण वैराग्य प्राप्त करके मुनि हुआ! बैनदीक्षा लेकर उसने तथ किया; परन्तु एक बार आकाशामार्ग से जाते हुए किसी विद्याध्य की आश्चर्यजनक विभूति देखकर वह भोगों की बांछा से ऐसा निदानशत्य कर बैठा कि-सेर धर्मक फलमें मुझे भी ऐसी विभूति प्राप्त हो! अरेरे! धर्म के फलमें उसने पुण्यभोगों की याचना की,-अमृत के फलमें विव मांगा,-इसलिये वह भी मिध्यादृष्टि हुआ और उसके संवित पुण्य अल्य होगये; हाथमें आये हुए धर्मरत्न को फैककर उसके बदले में उसने विवय-भोगों का कोयला मौगा,-धिकार है विवयाभिशावा की।

अतभ्रष्ट ऐसे उन विशाख मुनि का जीव भी निदान बंध सहित मरकर दसवें स्वर्ग में देख हुआ; और विषय-भोगों की लालसा में ही असंख्य वर्ष व्यतीत किये।

[प्रिय पाठकः महाबीर होनेवाला यह विश्वनीद का जीव स्वर्ग से व्यवकर अब त्रिपृष्ठ बासुचैव और उसका भाई नन्दविशास्त्र प्रतिवासुचैव होगा,। वह कथा आप अगले प्रकरण में पढ़ेंगा]

## जैनधर्म अर्थात पंच परमेश्री की नगरी

हमें महाभाष्यसे इस नगरी में प्रवेश मिला है। आत्मिकसुख इसी नगरी में प्राप्त होता है, इस नगरी का रहन-सहन ही कोई भिन्न प्रकार का, अपूर्व एवं रागरहित होता है। इस बीतराग नगरी के निवासी भगवंत पंचपरपेड़ी तबा साधर्मी जगत से भिन्न भाषवाले होते हैं। आओ.. इस नगरी में आये ो तो अब इस नगरी के आत्मवैभव को (तीर्थंकरों के महापुराण द्वारा) जान लो। यह समस्त वैभव तुम्हारा ही है। वह दिखलाकर भगवन्ती ने स्वकार किया है।

# भगवान महावीर : पूर्वभव : त्रिपृष्ठ वासुदेव

जहाँ हम रहते हैं उस भरतक्षेत्र में, प्रत्येक कालचक्र में (अवसर्पिणी तथा उत्सर्पिणी प्रत्येक के दस कोड़ा कोड़ी सागोपम में) दो बार २४-२४ तीर्थंकर भगवन्त अववरित होते हैं। वे सर्वज होकर, ज्ञानान्द आत्मा का स्वरुप समझाकर उसकी वीतरागी उपास्त्राक्त्य मोश्रमार्ग बतलाते हैं, और उनके उपदेश से लाखो-करोड़ो-अमख्य जीव धर्म ग्राप्त करके संसार है मुक्त होते हैं। उनमें इस बीवीसी के अन्तिम तीर्थंकर भी महाबीर भगवान के मोश्रामान का ह्याई हजारवें वर्ष का अभूतपूर्व महोत्सव भारतभर में मनाया गया था। उस अवसर पर पून्य श्री कानजी स्वामी की प्रेरणा से लिखे गये इस प्रन्य में भगवान महाबीर का भगल-जीवन आप पढ़ रहे हैं। उनके पूर्वभवों का वर्णन चल रहा है।

अपने चरित्रनायक महाबीर का जीव दसवे स्वर्ग से वासुदेवरूप में कहाँ उत्पन्न होता है, वह देखें-भरतक्षेत्र की पोदनपुरी में भगावान ऋषमदेव-बाहुबलि के वहा में असख्य बड़े-बड़े राजा हुए और मोक्ष प्राप्त किया। उनसे उनसे हैं पुत्र थें-१ विशाखभूति का जीव (आ पूर्वभव में विश्वनिद के काका थे वे) विजय बलदेवरूप में अवतित हुए, और २ विश्वनिद (सहाबीर का जीव) त्रिपृष्ठ वासुदेव रूप में अवतित हुए,

उसी समय पूर्व भव का नन्दिवशाख का जीव विद्यापरों की अलकापुरों नगरी में राजकुमाररूप में अवतरित हुआ, उसका नाम आरखग्रीव । उस अरखग्रीव को अनेक विद्यार सिद्ध हुई, तथा दस हजाद ओरबाला सुटर्गन चक, दह, छत्र, खड़ग आदि अनेक दैवी आयुष्प प्राप्त हुए। तीनों खण्ड पर विजय प्राप्त करके वे आपे भरतक्षेत्र के स्वामी (अर्थचक्री, प्रतिवासुदेव) हुए। देश पुण्यके फल का उपभोग करते हुए उन अश्वग्रीव की हजारों राजा सेवा करते थे। पुण्य से क्या नहीं मिलता? औ, आराधक दशा मे बीधकर पक्षात् निदान द्वारा जलाये हुए दश्य-पुण्य का भी ऐसा फल है, तो आराधक भावसहित बीधे हुए आधर्यकारी सारितश्य-पुण्य का क्या कहना!. तथा पुण्यराम से पर ऐसी जैतन्य आराधना के बीतरागी आनन्द की तो बात ही क्या! धन्य आराधना। धन्य बीतरागता! धन्य उसका प्रशंसतीय फल!

एक दिन पोदनपुर में महाराजा प्रजापति दोनों पुत्रों (विजय और त्रिपृष्ठ) सहित राजसम्भा में बैठे थे। उस समय मंत्रीने निवेदन किया-हे स्वामी! आपकी प्रजा सर्व प्रकार से सुखी होने पर पी, आजकरण एक महा-भयंकर सिंहने लोगों की हिंसा करके प्रजा को भयभीत कर दिया है। उसका उपहर इतना बढ़ गया है कि लोग इधर-उभर आ-जा भी नहीं सकते!

यह सुनते ही राजा को खेद हुआ कि-अरे! खेता में अनाज की रक्षा हेतु बाँस का बिजू (बनावटी आदमी) हो उससे भी हिएन आदि प्राणी भयभीत होकर भागते हैं और फसल की रक्षा होती है; किर में इतना पराक्रमी होकर भी अपनी प्रजा की रक्षा न कर सकूँ यह तो हाम की बात है। जो प्रजा का दुख्य दूर न कर सके वह राजा किस काम का? -ऐसा विचार कर राजा ने सिंह की मारने के लिये सेना को तैयार होने की आदान दी।

इतने में त्रिपृष्ठकुमार उठे और हैंसकर बोले-पिताजी! एक हिंसक पशु को मारने के लिये स्वयं आपको कष्ट उठाना पड़े, तो फिर हम किस काम के? इतने छोटे से काम के लिये आपका जाना आवरयक नहीं हैं। मैं अभी जनकर सिंह को मारता हैं। ऐसा कहकर त्रिपृष्ठकुमार वन में गये। सिंह को गुफा से बाहर निकाला। एक हाथ से सिंह के अगले पंजे पकड़े और दूसरे हाथसे छपट मारकर उसे नीचे पछाड़ दिया; फिर जिस प्रकार बजाज कपडा फाडला है तदनुसार सिंह का मुँह फाइकर उसकी चीर दिया। [-मानो उस सिंह को मारने के कूर परिणामवाग त्रिपृष्ठ को भी अगले भवों मे सिंह की पर्याय में जाना पड़ेगा। पाठक। ऐसे पराक्रम की घटना मे वासुरेव को हिंसा में आनन्द माननेरुप 'हिंसानन्दी-आर्त्यवान' के जो कूर परिणाम वर्तते हैं वह उन्हें नरकगाति

सिंह को मार्त से उन राजकुमार के पराक्रम की प्रशंसा चारों और फैल गई। तत्पश्चात् एक बार 'कोटि शिला' को ऊपर उठाकर उन्होंने महान पराक्रम किया। इस कोटिशिला से करोडो मुनिक्सों ने मोक्ष प्राप्त किया है। साधारण मनुष्य उसे ऊपर नहीं उठा सकते; नारायण-वासुदेव ही उसे उठाते हैं। एक बार जो प्रथम तीर्थंकर का पीत्र थर, वहीं औव असख्य वर्ष पश्चात् उन्हीं के कुल में अवतरित होकर प्रथम नारायण-अर्धवकी हुए। नौ नारायणों मे यह प्रथम नारायण, श्रेयांमनाय नीर्थंकरके तीर्थं में हए।

विद्याधरों के राजा ज्वल्तनजदीने अपनी पुत्री स्वयंप्रभा का विवाह त्रिपृष्ठ के साथ किया, तब उसके प्रतिस्पद्धी राजा अरबग्रीव को अपमान लगा कि विद्याधरने श्रेष्ठ कऱ्या मुझे न देकर त्रिपृष्ठको क्यों दी? इससे क्रोधित होकर वह त्रिपृष्ठ के साथ युष्ट करने चला। उपर त्रिपृष्ठकुमार ने भी युद्ध की तैयारी प्रारम्भ कर दी; उसके लिये वह विद्या सिद्ध कनने लगा। दूसरों को जो बारह वर्षों में सिद्ध होती हैं-ऐसी विद्यार्थ त्रिपृष्ठको पुण्यप्रताप से मात्र सात दिन में सिद्ध हो गई। अहा, पुण्य हारा जगत में क्या साच्य नहीं है? पुण्य से जगत में सब कुछ मिल जाता है, परन्तु चैतन्य का अविन्द्रिय सुख्य उससे प्राप्त नहीं होता। इसिलये तो मुमुखु जीव कहते हैं कि-अरे, ऐसे हत्-पुण्य का हमें क्या करता है।

[ऑरें! भावी तीर्थंकर ऐसे यह महात्मा वर्तमान में हिंसा के हेतुभूत लौकिक विद्याएँ साधनेमें लगे हैं.. परन्तु अब कुछ ही भवपश्चात् वे अलीकिक आत्मविद्या साधेमें तथा जगत के जीवों को भी उसे अलीकिक बीतरागि विद्या का बोध देंगे, और तब उनकी सच्ची बीरता विकसित हो उठेगी और वे 'महा-बीर' कहलावेंगे।]

सम्बिष्धा सापकर दोनों भाइयों ने युद्ध के लिये प्रस्थान किया। योर युद्ध प्रारम्भ हुआ।
अन्धांन और त्रिपृष्ठ दोनों शूलों सोद्धा थे; युद्ध सम्बन्धी आर्त्याचान में इतने तहीन से कि
नरकगित के कर्म आस्था में प्रविष्ट हो रहे हैं असती भी खना नहीं रही। लाखों लोग आधर्ष से,
अय से तथा कुपुहल से युद्ध देख रहे थे। उनमें से कोई तो वैसाय के परिणाम कर रहे थे कि
असेर, तुच्छ कैसी बात के लिये यह लोग लड़ रहे हैं!...और कोई मूर्ख जीव युद्ध के आनन्द
का-हिंसानन्दी रौड्यान कर-करके व्यर्थ ही अशुभकर्म बीच रहे थे। जीवों के परिणाम की भी
विचित्रता है कि-एक ही प्रसंग पर भिन्न-भिन्न जीव पिन्न-भिन्न प्रकार के परिणाम करते हैं। इसलिये
तो कहा है कि-'के जीव विचविध, कर्म विधविध, लब्जि है विचविध अरे' उसमें तू अपना
करन्याण कर लेना, जात की और वैखवे में मत कक्ता।

युद्ध प्रारम्भ होने से पूर्व अञ्चयीव विद्याधर के दूतने आकर त्रिपृष्ठ से धमकी भरे वयन कहे, तब उनका उत्तर देते हुए त्रिपृष्ठ ने कहा-हे दूत! तेरे राजा को आकाश में कैंचे उड़ने तथा विद्याधरपने का अभिमान होगा, परन्तु आकाश में तो कीए भी उड़ते हैं, -उस में क्या है? याद राखना, कि-तीर्थकर और चक्रवर्ती कभी विद्याधरों क यही नहीं होते, वे तो भूमिगोचरी राजाओं के ग्रांत होते हैं।

तब अरुवागीव के दूतने कहा -ओ, हमारे महाराज के पास दिव्यचक्र है, उनके प्रताप को क्या आप नहीं जानते? सूर्यसमान तेजस्वी वह चक्र बंडे-बंडे शत्रओं का छेदन कर देता है

त्रिपृष्ठ ने उसे बोलते हुए रोककर कहा-हे दूत¹ तू यहाँ से बला जा, अपने राजा की व्यर्थ प्रशासा मत कर, युद्ध में उसकी परीक्षा हो जायगी। रणभेरी वज उठी रोलो और के योभ्या सावधान हो गयं। जिस प्रकार मुमुश्न जीव शुद्धोपयोग हारा मोह को नष्ट करने हेतु तरपर होते हैं तस्तुसार गूर्विम योभ्या गृत्रु को यात करने हेतु तरपर हो गयं। सामने गञ्च खड़े होने पर भी वे कुगल योद्धा गभीर एव गात दिखायो देते थे, क्योंकि कुगल पुरुष आकुलता का प्रमा आने पर भी व्याकुल नहीं हो जाते अथवा मोहगञ्च का हनन करने में तरपर हुआ गूर्विम साधक स्वय गांत रहकर ही मोह को नष्ट कर देता है। जिस प्रकार गृह उत्तम शिष्य को आत्मसाधना हेतु ग्रोत्साहित करते है, उसी प्रकार राजा अपने सेनापतियों को प्रशासा हारा युद्ध के लिये उत्साहित कर रहे थे। जब राजमैवक बलदेव-वासुदेव के लिये कवच लाये तब अपनी गूर्विमता के अभिमान से उत्साने उसे पहिनने से इन्कार किन ग्रांचित को किसी अन्य का रक्षण कैसा?'-शुद्धौपयोग के सामर्थ्य से स्वयभू-सर्वत्न होनेवाले अरिहतों को किसी अन्य साधन की कहीं

त्रिपृष्ठ का पराक्रम अद्भुत था। जिम प्रकार सान्यकच हेतु तत्यर मुमुश्च थोदा विशुद्धि के प्रकार द्वारा मिथ्याच्यान्त्र के तीन दुकडे कर देता है, तद्भाग विगृद्धि प्रथम प्रकार में ही शृत्वसेना को तीन भागों में विभक्त कर दिया, जिम प्रकार आत्ममाधना हेतु किटबद्ध हुआ शृत्वीर साधक शरीर की भी परवाह नहीं करते उनी प्रकार विजय के लिये उन्मत योग्दा चारो और शब्स से विधे हुए अपने शरीर की भी परवाह नहीं करते थे। और, खेद हैं कि वे योद्धा क्रोधावेशमें इस प्रकार निर्भयक्ष्म से शरीर को तो छोड़ देते थे, परनु शरीर से भिन्न आत्मा का भेदजान करते में अपनी शक्ति वहीं लगाते थे। जितनी शक्ति वे युध्द में लगा रहे थे उतनी आत्मसाधना में लगाते तो कितना अपूर्व लाभ होता!

'युद्ध में जिनके साथ कोई बैर न हो ऐसे हाथी, धोड़े तथा सैनिकों को भी और, मात्र अपने स्वामी की प्रसन्नता के लिये मारना पड़ता है। धिकार है ऐसी पराधीन वाकरी को ।'-ऐसा विचारकर अनेक योद्धाओंने इस युद्ध के बाद तुरना वाकरी छोड़ने का निर्णय कर लिया था। जिन्हें हिंसा नहीं स्वती थी ऐसे अनेक जीवों का चित्त युद्ध से उदास होनेपर भी युष्वकर रहे थे। कोई योद्धा युद्धभूमें में घायल होकर मरने की तैयारी में हो, तब पायल करनेवाला योध्दा स्वयं ही उसे पानी पिलाता था और पंचपरोमी का नाम सुनात था। इस प्रकार वे युद्धभूमि में ही कैरभाव को भूल जाते थे। धायल शतुपर कोई पुन: प्रहार नहीं करता था, अपितु उसे आधासन देते थे। ऐसे विभिन्न इस्य युद्धभूमि में दिखायी देते थे।

विजय और त्रिपृष्ठ द्वारा अपने कितने ही शूर्वीर विद्याधरों का नाश होते देखकर असग्रीवने

चक्र हाथ में लेकर गर्जना की; तब भावी महाबीर ऐसे त्रिपृष्ठने निर्भयरूप से कहा-रे अश्वग्रीय! तेरी गर्जना ब्यर्थ हैं; जगली हाथी की गर्जना से हिस्त हरते हैं, सिंह नहीं; कुम्हार के बाक जैसे तेरे हम चक्रमें मैं नहीं हरता, चला अपने चक्रकी!

अन्तर्भे, अत्यन्त क्रोधित होकर अध्योवने वह चक्र त्रिपृष्ठ पर फेंका मानो चक्र के बहाने उसने अपना पुण्य ही फेंक दिया। भ्यकर ज्वालाएँ छोड़ता एवं अत्यन्त गर्जन करता हुआ वह चक्र तीव्रगति से चला। दोनो सेनाओं भयंकर हाहाकर मच गया। प्रथम तो जिसने अध्योव के पुण्य का ही छेदन कर दिया है ऐसा वह चक्र आधर्यपूर्वक त्रिपृष्ठ के दाएँ हाथपर आया, उसकी ज्वालाएँ शात हो गई, गर्जनाएँ रुक्त गई और वह त्रिपृष्ठ के आदेश की प्रतीक्षा करने लगा। तुसन्त वहीं चक्र क्रोधावेग में त्रिपृष्ठ ने अध्योव पर फेका। (र महात्मा! यह हिंसक चक्र तुसरोर हाथ में श्रीभा नहीं देता; अब तुम धर्मज्वक के प्रवर्तक बननेवाले हो। तुम्हारा चक्र जीवों को मारनेवाले नहीं किन्त तालेवाला होगा।

क्रोधपूर्वक तिपृष्ठ द्वारा छोडे हुए उस चक्रने अध्योव की ग्रीवा को छेद दिया और वे भरतक्षेत्र के प्रथम वासुदेव के रूप में प्रसिद्ध हुए। त्रिखण्ड का राज्य एव अपार विभूति होने पर भी सम्यक्त्व रित वह जीव किचित् सुखी नहीं था। भोगासामग्री में तद्वीन ऐसा वह जीव दानादि धर्मको जानता नहीं था और सदा अति अरास्म-परिग्रह में डूबा रहता था.) ओर, विषयसमुद्रको पार करने हेतु नौका समान को जैन गासन, वह तो आत्मा में ही शान्तिक्त्य गाधत सुख बतलाक्त विषयों से सुखबृद्धि खुडाता है, -तो ऐसा 'वीर-शासन' प्राप्त करके 'त्रिपृष्ठ जैसी मूर्खता' कौन करेगा? और विषयों की आग में कौन जलेगा? जिनोक्त धर्म की अवहेलना करके जो विषयों में लुब्ध होता है-वह मूर्ख प्राणी हाथमें आये हुए अमृत को छोड़कर विषयान करता है। राग का नाण होने से आत्मा को जिस स्वाभाविक गानिक्य परम सुख की प्राप्त होती है-क्या उसका अनन्तनों भाग भी विषयाध मोही जीवों को विषयों में से प्राप्त होता है?-नहीं। विषयरहित वीतरागभाव से ही जीव को शानित एनत होती है।

त्रिपृष्ठ मरकर सातवें नरक में: विजय-बलभद्र मोक्ष में

(दी भाई-एक मोक्ष में, दूसरा नरक में) बियुष्ठ कुमार ने (अपने चिर्त्रनायक महावीर के जीव ने) विजय बलभइसहित बिखण्ड के राज्य का दीर्घकाल तक उपभोग किया। योग्य समयपर उनके पिता प्रजापित ने दीक्षा ग्रहण की और केवल्क्षान प्रगट करके निर्वाण ग्राप्त किया। दूसरी ओर इए एवं मनोक्क (-बास्व में अनिष्ट एव बुरे) विषयों में ही बिसका चित्त लीन है ऐसा वह विश्व कुमार निदान बंध के कारण विषयों के ग्रीष्ट्रभात सहित निदानस्था में ही मृत्यु को प्राप्त हुआ...और बिसका असंख्यात वर्षों का घोरातिधोर दुःख चित्तन में भी नहीं आ सकता ऐसे सातवें नरक में जा गिरा! और रे! एक-एक क्षणकी तीव्र विषयासक्ति के पापफल में वह जीव असंख्य वर्ष के महा भयानक दुःखों को ग्राप्त हुआ।-ऐसे घोर दुःखफलवाले विषयसुखों को कीन सुख्य कड़िए।? उन नरकदुःखों का वर्णनं भी विज्ञासु को संसार से भयभीत कर देता है। ओर, ऐसे दुःख ..उनसे सधना हो तो अक्ता का जीव पूर्वकाल में अज्ञानदशा से भवभ्रमण करता हुआ त्रिश्य वाहिये। यह महावीर का जीव पूर्वकाल में अज्ञानदशा से भवभ्रमण करता हुआ त्रिष्ट वाहुदेख के सा महान असवार प्राप्त करके भी विषय-कक्षाओं में लीनतावश्य भारतें तरक में गय.

- उससे ज्ञात होता है कि-अरे जीव! विषय-कषाय कि जिन्हे मूर्ख-अज्ञानीजन ही सुख मान रहे हैं-उन्हें तू नरकसमान दुःख दाता जान और उनसे विमुख होवर चैतन्य के अतीन्द्रिय सुखो ही सच्चा सुख जानकर उसकी अनुभृति में सलग्र हो। विषय-कषाय का कण भी दुःख है और चैतन्यानुभृति के कण में भी महान सुख है!

कहीं अर्धवक्रवर्ती के त्रिखण्ड के राजवैभव की अनुकूलता .और कहीं यह सातवें नरक की

प्रतिकूलता !

अपने भाई त्रिपृष्ठ की मृत्यु होने पर बिजय बलभड़ छह मास तक उद्देग मे रहे; पक्षात् कैराप्य प्राप्त करके जिनदीक्षा धारण की, और रत्नत्रयरूपी अमोप-अहिसक शख्द द्वारा समस्त कर्मों का क्षय करके मोक्षपट पान्त किया।

ओ, सदा साथ रहनेवाले दो भाई. उनमें से एकने तो बीतराग चारित्र द्वारा मोक्समुख प्राप्त किया, और दूसरे ने विषय-कपायवाग सातवे नरक के घोर दुःख पाये। यह जानकर है भव्य जीवो । तुम विषय-कपाय से विरक्त होकर विरागी चारित्र की आराधना करो । ...ओर, जीवके परिणामों की विवित्रता तो देखों, कि-वहीं जीव पुन:नरक से निकलकर वर्तमान में मोक्ष में विराजमान है, और हम उसे 'धगवान महावीर' के रूप में पूजते हैं।

भगवान महावीर: पूर्वभव: सिंह होकर नरक में और पुन: सिंह

सातवे नरक में, एक नारकी ने आकर भाले से उसकी आँखे छेद डाली, वह दुखा से चीत्कार करता उससे पूर्व ही एकमाथ कितने ही नारकियों ने उसके शरीर में भाले घाँप दिये, वह कि उसे उठाकर उक्तते हुए लाल रसमें डालकर गला दिया। अरे, उसमे करोंड़ो दुखों का कीन वर्णन कर सकता है?

बड़ी कठिनाई से छूटकर भावी तीर्थंकर ऐसे उस नारकी का जीव ग्रान्ति की इच्छा से एक वृक्ष (सेमर वृक्ष) के नीचे गया, किन्तु तुस्त ही उत्पर से तीक्ष्ण असिधारा समान पसे उस पर पढ़ने लगे, और उसके हाथ-पर आदि सर्व-अग कटकर छिन-भिन्न होकर इधर-उधर बिखर गये। अरेरे! मर जाँऊ तो यहाँ से छुटूँ ऐसा उसे लगा, किन्तु नरक में मृत्यु भी मौगने से नहीं मिलती। अरेरे! एस प्रकार भावकर सरण बेदनाएँ सहते-सहते उस जीवने असस्य वर्ष बिताये।

ऐसे नरक के तीव दुख भोगकर वह अर्धचढ़ी का जीव इस भरतक्षेत्र के विपुलिसिंह नामक पर्वतपर कुरपरिणामी सिंह हुआ; अनन्तानुक्धी कथायसिहत रीड़ ध्यान से रंजित उसका मन शान्तिरिहत था। भूखा न हो तब भी बिनाकारण वह अनेक निर्दोष जीवोंका घात कर देता था। इस प्रकार जिसके रीड़ भावोंका प्रवाह अभी रुका नहीं है ऐसा वह निर्देष सिंह वहीं से मस्कर पुन: नरक में गया और फिर असंख्य वर्षोंतक वहीं के तीव-असख्य दुख उसने भोगे। उन दुखों का कथन कैसे हो? और कैसे सहे जायें? वह तो भोगनेवाला ही भोगे और भगवान ही जाने!

ऐसे मिध्यात्व-कषाय के दुःखों से अब बस होओ!...बस होओ! विनका वेदन अब इस जीव को तो कभी नहीं करना है, परनु जिन दुःखोंका वर्णन पढ़ते-लिखते हुए भी कैपकंषी आ जाती है-वे दुःख महावीर के जीवने अज्ञानकरा अन्तिम बार भोग लिये। -बस अब फिर कभी वह बीव ऐसे दुःख मे नहीं पढ़ेगा। नरक की यह उसकी अन्तिम पर्याव है; अब नरकको तिलांबसी देकर वहीं से ब्राहर निकलकर वह पुन सिंह हुआ। उसकी यह सिंहपर्याय (और तिर्यंच पर्याय भी) अनिवार है अब किर वह और रुपी निर्यंचानिये अवतरित नहीं होगा।

इस प्रकार महावीर के जीवने नरक और तिर्देश इन दोनों गतियों मे परिभ्रमण का अन्त तो किया। अब शेष रही देव और मनुष्य पर्यायों का भी अन्त करके वह जीव अपूर्व सिद्धरपद की साधना किस प्रकार करता है-उसकी सरस आन्ददाद अब प्रारम्भ होगी। अभी तक तो वह बीब अज्ञान एवं कषाय वश ससार में कहीं-कहीं भटका और कैसे-कैसे दुःख भोगे उसकी कथा थी-बघन की कथा थी; परन्तु अब वह जीव किस प्रकार धर्म प्राप्त करता है, आराधक सनकर कैसी गान्तिका वेदन करता है और मोक्ष सुख साधकर कैसे भगवान महावीर बनता है। -उसकी सुन्दर आन्ददायक धर्मकथा पढ़कर प्रसन्ता होगी। दुःख में तो ग्लानि होती ही है, परन्तु दुःख की कथा पढ़कर भी जीव थक जाता है। महावीर के जीव की दुःखद कथा का अन्त हुआ; अब उसकी साबद कथा का प्रारम्भ होगा।

## सिंह के भवमें सायक्तापापि

अपने चरित्र नायक का जीव नरक से निकलकर एक बलवान सिंह हुआ। इसवें भव में जो तीर्थंकर होनेवाला है ऐसा वह सिंह भरतक्षेत्र के एक पर्वतपर रहता था; वनके विज्ञाल हाथीं भी उससे इरते थे, उसके विकाल गुहैंसे भयानक गर्जना सनकर बनके पण औप उठते थे। करता से



हिंसा करते-करते उसे दीर्घकाल व्यतित हो गया था। एक बार अमितकीर्ति और अमितग्रभ नामके दो मुनिवर आकाशमार्गा से जाते हुए वहीं सिंह को प्रतिबोध देने हेतु उतरे। अचानक ऐसे शांत पुनिवरों को अपने समक्ष खड़ा देखकर सिंह को विस्मय हुआ। एक और महान हिंसन पड़ा है, सामने चेतनवंत मुनिवर छड़े हैं। सिंह ने दोनों की ओर देखा-एक और महान हिंसन, दूसरी ओर परम शान्ति। (एक ओर आसव एवं बधतत्व, दूसरी ओर संबर-निजंश तत्त्व।) बिक्क हुईय एवं भाव देखकर वह क्षणभर तो विचार मे पड़ गया। अन्त में हूसता पर शान्ति की विजय हुई. उसे क्रोध की अपेक्षा शान्ति अच्छी लगी। चीतरगता के सात्रिष्य में कूसता केसे टिक सकती थी? मुनियों की ओर देखकर उसे अंतर में नबीन शांतमाव वागृत होने लगे- 'अहा, ऐसी शान्ति।' बीवर में प्रथम बार ही अपने अंतर्सों ऐसे शांत परिणामों से सिंह को आक्षर्य होने लगा।



उस समय उसकी सुन्दर चेष्टा देखकर अभितकीर्ति सुनिराज वात्सरन्यपूर्ण वकर्नो से उसे सम्बोधने लगे-हे गुगेन्द्र! ऐसी कुर सिह पर्वीस तुमने कही प्रथम बार धारण नहीं की है, ऐसी तो अनंत कूर पर्यार्थ धारण कर-कर के अज्ञान से तुम संसार बनमें भटक रहे हो। यह ज्ञान-सक्षण संयुक्त जीव अनादि-अनन्त है; वह अपने परिणामों का कर्ती होकर उनके फर का भोका होता है; अभी तक तुमने अज्ञान बन्ना कवायभाव ही कर-करके उनके फलरूप दुःखों को भोगा है। अब, उस मिध्याबुद्धि को तथा कवायभावों को तुम छोडो और आत्मज्ञान करो। अब तुम्हरो हित का अवसर आया है।

सिष्ठ बड़ी आतुरता से मुनिराज के बचन सुन रहा है।

दूसरे मुनिराज भी प्रेमपूर्वक कहने लगे-और बनराज! तुम्हारे महान भाग्य से तुम्हे मुनिराज का उपदेश मिला है; तो पात्र होकर तुम अवश्य सम्यक्त्व को अगीकार करी! सम्यक्त्व ही परम कल्याणकारी है।

सिंह मानो प्रधानाप मे अपने पूर्वभव पूछ रहा हो इस प्रकार टकटकी लगाकर मुनिके समक्ष देखने लगा। तब प्रतिराजने उसके वासदेव आदि पूर्व भवों का वृत्तान्त सुनाया।

श्री मुनिराज के मुख से इसती हुई परम वैराज्यवाणी में अपने पूर्वभवों का वर्णन मुनकर सिह के परिणामों में मधान परिवर्तन होने लगा, उसे जातिस्मरण हुआ और समस्त दुखों के कारणरूप मिध्यान्त-कषायों में अनकी परिणाति पराइमुख होने लगी। वाह रे वाह! धन्य सिह-गार्दुल! अब तेरा न्त-व्यपराक्रम जागृत होने लगा है। सचमुच हिंसा में पराक्रम नहीं है, अहिंसा एवं शान्ति में ही सन्वा पराक्रम है।

मुनिराज कह रहे है-हे भव्य! हम तुम्हे एक विशेष सुखदायी बात बतलाते है सो सुनो!-अब इस भवमे तुम्हारा आल्मा सम्यक्त्व प्राप्त करके आत्मा की अखण्ड साधना करेगा और क्रमश उन्नति कन्ते-भरते पूर्णता साधकर इस भरतक्षेत्र में चौर्वासवी तीर्थंकर बनेगा। यह बात हमने विदेहक्षेत्र में सीमधर स्वामी के श्रीमुख से सुनी है; इसीलिये हमें तुम्होरे प्रति स्नेह जागृत हुआ है।

आहा। सिह का भव्य आत्मा यह सुनते ही हर्षपूर्वक नाव उठा वाह। मेरा आत्मा अब इन भयकर दुखों से तथा हिंसासे छुटकर अपूर्व मुख प्राप्त करेगा। दुख से छुटने की बात मुनकर कीन आनिदित नहीं होगा? और मुनियों ने वातसन्य प्राप्त कथा उसमें तो वत अति आहलादित हो उठा-अहा, मुनियर मुझे सम्यक्तव प्राप्त कराने अप हैं। मुझपर कृपा करके वे आवाश मार्ग से उतरकर मुझे पृतिबोध देने आये है। वाह। तीर्षकर के श्रीमुख से मेरे भावि तीर्धकरत्व की मंगलवाणी निकली। मुझ जैसा भाग्यशाली कीन होगा? इससे उत्तम मंगल और क्या होगा! बस, सिंह तो सक भूल गया और अतर वैतन्य की महिला में इस प्रकार निमग्न होने लगा मानों वर्तमान में हो तीर्धकर वन गया और अतर वैतन्य की महिला में इस प्रकार निमग्न होने लगा मानों वर्तमान में हो तीर्धकर वन गया हो। उसकी परिणति में कथाय से पित्र शांति की तरगे उठने लगी, उसका अतर वैतन्य से उछलने लगा, परिणति कथाय से पित्र होते वितन्यशानित का बेदन करने हेतु अतर्मुख हो गई, उसके परिणाम विशुद्ध होने लगे। इस प्रकार भावी तीर्धकर ऐसा वह सिंह का आतमा उपयोग की एकाग्रता से सम्यक्तव-प्रहण की और खुक रहा है। अपना शान्त चैतन्यतत्व वेखने पर ही उसका तथा हो। अखिं पुँदकर ज्ञानको स्थिर करके निवस्वरूप को देखने के लिये उसका उपयोग उत्मुक हो रहा है। सा अब अधिक देश नहीं है।

श्री मुनिराज उसे गुद्धात्मा की देशना दे रहे हैं-भो भो भव्य! हुम एकाग्रवित्त से सुनो! वह जीन अनावि-अनन्त सदा उपयोग स्वरूप है, चेतनस्प द्रव्य से-गुण से-पर्याय से शुद्धीपयोगी जैसे अर्गिरत है, परमार्थतः यह आरक्षा भी वैसा ही उपयोगस्वरूप है;-ऐसे आरक्षा को हुम अनुभव में ली. तुन्हें महाआनन्दरूप सम्यक्त्व होगा और परम शानित के बेदनस्य मुख्तारा आत्मा इस भवदु-ख से छट जायगा।

श्री पुनिराज जो कह रहे हैं उसे 'श्रवण' करने की अपेक्षा वैसे भावों के 'बेदन' के प्रति अब सिंह का उपयोग विशेष कार्य कर रहा है। सम्प्रक्तव के लिये आवश्यक तीन करणों की विशुद्धता उसे होने लगी है...राग से हटकर उसका उपयोग अब अतीन्त्रिय शानि की और जा रहा है...आहा' ऐसा अद्भुत शांत मेरा आस्मा' - ऐसे अंतर बेदन मैं उसे अपूर्व शानित प्रगट होती जा रही है.. शानि के समुद्र में उपयोग अधिकाधिक ग्रहाईमें उत्तरता जा रहा है....भुनिवर तो आध्यं से सिंह का हृदयपविवर्तन देखते ही रह गये। इतने में, सिंह की परिणति ने खैतन्यरस की प्रवलता से कोई ऐसी छलाँग लगाई कि कवायों से पार जाकर खैतन्य के अतीन्द्रिय भाव में जा पहुँचा और शांतरस के समुद्र में निमास हो गया... उसे निज परमात्मा का सम्यक्टशूर्गन प्रगट हुआ। अहा, उस क्षण के आनन्द का क्या जहां ! सम्यक्ष्यक्स्पी सिंहन मिथ्यात्वरुपी उसमह हाथी को भगा दिया, और प्रोक्षयम्भवा का शीर्थ पाट हिया। दिखी, छैतन्य सरकस पृष्ठ ३९१)

उसकी अपूर्व शान्तिमय चेष्टा से मुनिराज उसकी स्थिति समझ गये। चैतन्य की ऐसी अपूर्व शक्ति देखकर क्षणभर वे भी निर्विकल्परस में निमन्न हो गये।

बाह । इधर मुनिवर ध्यान मे लीन होकर बैठे है, सामने सिंह भी निर्विकल्प होकर सम्यक्त्यप्राप्ति के धन्य क्षण का अपूर्व आनन्द ले रहा है बाह रे बाह । धन्य गुह । धन्य शिष्य । धन्य निर्विकल्पता का आनन्दोत्सव ।

क्षणभर के लिये सारा वन प्रदेश स्तब्ध रह गया .बह भी मानो निर्विकल्पता मे झूलने लगा। वनके जो पशु पहले भयभीत होकर भागते थे बे भी सिह की नबीन शात बेष्टा देखकर आक्षर्य से स्तभित हो गये। कुछ देर बाद अब सिंह ध्यान से बाहर अथा और मेलिकों की और देखा. तथा



मुनिवरों ने भी मधुर दृष्टि से देखकर उस सम्यादृष्टि सिंह की पीठपर हाथ रखा, तब उसकी आँखों में आँसू भर आये थे. वे आँसू दुःखके नहीं किन्तु हुषें के थे। अगले पाँवांहणी दो हाथ-जोड़कर मुनियां की बन्दना करता हुआ वह सिंह मानो उपकार व्यक्त कर रहा था। वहाँ भाषा भले ही नहीं थी, परन्तु भावों द्वारा वह मुनिराज की अगर भिक्त कर रहा ता 'अहो मुनिराज! आपके प्रताप से यह आत्या भवदुःख से छूटकर ऐसे अपूर्व आतमानन्द को प्राप्त हुआ!' और जब मुनिराज ने उसके मस्तक पर हाथ रखकर अगर्शाबांद देकर वाल्सल्य प्राप्ट किया तब तो मानो वह कृतकृत्य हो गया। अहा। मोक्षगाभी मुनिवरों का हाथ बिसके मस्तक पर फिरा और आरोवांद सिंहा उस भव्य के हर्षमन्द का क्या कहना? उसके तो भव के फैरे टल गये...और मोक्ष की

अपनि अगरी ।

मुनिराज ने कहा-हे सिह! तुम सम्यादर्शन पाकर धन्य हुए हो; अब तुम्हारे मिथ्यात्वजन्य पाप धन गये: तम भोक्ष के साधक बने। वाह! तुम्हे देखकर हमें वात्सल्य भाव आता है।



सिंह का अंतर भी आनन्द से नाच उठा, उसने खड़े होकर सुनिराब के चरणों में मस्तक श्रुकाया और धीर-धीर चलकर उनकी प्रदक्षिणा करने लगा। बाह रि सिंह! तुझे भी ऐसी अद्भुत भक्ति करना आ गया!! 'यह तो अंतर के सम्यक्तव का प्रताप है!' अहो! उस सिंह की भक्ति-चेटा ही उसके सम्यक्तव प्राप्ति के परम उझास को प्रगट कर वहीं थी!

अंतर में उसने अनुभव किया कि-अहा<sup>†</sup> यह क्रोध तथा यह सिहपर्याय मैं नहीं हूँ; मेरा आत्मा तो उनसे भिन्न, सदा ज्ञानदर्शन-आनन्द

स्वरूप है। अरेरे, यह हिंसा और यह मांसभक्षण मुझे शोभा नहीं देता। मेरा चेतनतन्त्र तो सुन्दर शांत स्वरूप है। सम्बन्धस्त्रमंत्रण अति गहरी चैतन्त्र-कन्दरा मे जाकर, उपशांत भावरूप तीष्ठण पंजों से मैंने मिश्यात्व एवं कवायों रूप मदोन्मत हाथीं को मार दिया है; अब विशेष शुद्धीपयोग की दूसरी छलींग लगाकर में संयम के पर्वत पर वह जाऊँ-उसीमें मेरा सच्चा शौध-प्राद्वीपया हो। वाह! श्री धुनिराज के श्रीभुख से झरते हुए जिनवचन समान उपकारी इस संसार में दूसरा कोई नहीं हैं। जिसका कभी बदला नहीं दिया जा सके ऐसा महान उपकार सम्यन्त्रच देकर इन मुनिवरों ने मुझपर किया है। -ऐसा सोचक्कर अगले पैरों के पंजों द्वारा वारम्बार हाथ जोड़कर, मस्तक से लगांकर वह नमस्कार करने लगां; उसका चिन्न अति प्रशांत हो गया; उसे संसार से निवेंद्र और मोक्षमर्ग के प्रति संवेग हुआ।

श्री मुनिराज में पुनः कहा-है सिंह राज! हे धर्मात्मा! अपूर्वभाव से सम्यव्हांन प्राप्त करके अब तुम परसशात भाव द्वारा क्रोध-मान-माया-लोभका भी निवारण करना; उपसर्ग या परिवहों से देरे बिना उन्हें शूट्वीरतासे सहन करना। वीतरागी पंच परमापुरुओं को सदा हुदय में एककर उनकी महिमा करना। सम्यव्हांन और सम्यक्तान के प्रताप से तुम्हारे पापकर्म नष्ट हुए हैं, तबार प्रमान-निवेंद तथा अनुकम्पा के विशुद्ध परिणामों से तुम्हारा आत्मा उज्ज्बल बना है। अनाहि से कर्म के आग्रव-बन्ध में वर्तत हुए तुम्हारे आत्मा को अब कर्मों के संवर-निर्वर प्राप्तम हुए हैं। अब निरत्तर ऐसा सुन्दर बीवन बीना ताकि तुम्हारे अंतर की विशुद्धता वर्षमान होती रहे। है भव्य शास्त्वः अब तुम्हारी आयु मात्र एक मास श्रेष है। अनेवाले दसर्व भवमें तुम भारतवर्ष में बनादोद्धारक जिनेष्ट महावीर बनोगे।-यह बात हमने 'कमलाध्य' (लक्ष्मीधर, श्रीधर अथवा सीमधर' जिनेन्द के श्रीपुक से सुने हैं। -इस प्रकार प्रतिकर्म 'कमलाध्य' (लक्ष्मीधर, श्रीधर अथवा सीमधर' जिनेन्द के श्रीपुक से सुने हैं। -इस प्रकार प्रतिकर्म 'कमलाध्य' (लक्ष्मीधर, श्रीधर अथवा सीमधर' जिनेन्द के श्रीपुक से सुने हैं। -इस प्रकार प्रतिकर्म

ने अल्यन्त वात्सल्य से सिंह को सम्बोधन किया।
बाह! देखों ता सही, जिस प्रकार मनुष्य
के साथ बातें करते हीं तद्नुसार मुनिराज सिंह के
साथ बात कर रहे हैं और महाभायवन्त सिंह से
मनुष्य की भाषा समझ रहा है। अहा, जिसके
सम्बोधन को आकारा से मुनिराज उतरे हों और
जिनेसर देव की बाणी में जिसके तीर्थकारच कहा!
बाह रे बाह! बनराज! अब तो तुम 'जिनराज'
को।



श्री मुनिवर की बात सुनकर तथा अपनी आयु अब मात्र एक मास शेष जानकर सिंह को प्रम वैसाय हुआ। बोधिलाभ का जिसे महान आनन्द है और संसार से जिसका चित्र सर्वथा विस्त हुआ है-ऐसे उस सिहने सामकभाव का शीर्य जागृत किया; मुनिवरों के समक्ष उसने बोधिसिहत समाधि-सिंहुखना धारण की; आहार-जल का सर्वथा त्याग करके अश्वानक अशानिकार किया। बाह रे सिह! सुम्रारा सच्चा शीर्य जागृत हो उठा! (पाठक आत्माओ! क्षणभर पहले जो मांसाहारी दूर सिह था वह कुछ ही समय पश्चात् चैतन्य की आराधना का शीर्य प्रगट करके कैसा शात हो गया है। उसका वर्णन पढ़ते हुए भी हमें उसके प्रति प्रेम उनहता है। हम सचके आत्मा में भी चैतन्य का ऐसा शीर्य विद्यालय के हैं। हम साचके आत्मा में भी चैतन्य का ऐसा शीर्य विद्यालय के ही सिह समान चीर बनकर उस शीर्य को जागृत करी। महावीर का मार्ग वह चैतन्य के शीर्य का मार्ग के साधना है। साधना है। सामन चीर बनकर उस शीर्य को जागृत करी। महावीर का मार्ग वह चैतन्य के शीर्य का मार्ग है। इस मार्ग की साधना है। सीर चनी...महान चीर बनो!!



प्रशामस्स में रत हुआ सम्याष्ट्रिट सिंह विधारता है कि-अहा, मुझे प्रतिवोध देने हेतु ही यह मुनिराज करुणा करके यहाँ पधारे हैं मुझप अधित्य उपकार किया है। मेर पास तो ऐसा कुछ नहीं है कि मैं नकी सेवा करूँ! मेरी यह पर्याय ऐसी नहीं है कि मैं उन्हें आहारदान दे सकूँ। मुनिवर तो अस्यन निःस्पृष्ठ होते हैं। -इस प्रकार उपकार का चिंतवन करता हुआ सिंह बारम्बार मुनिवरों के चरण में मस्तक झुकाने लगा...और भक्ति के बला से उनके पग धोता हो! इस प्रकार उसकी औखों से औसू

सिंह को प्रतिकोध देने का अपना प्रयोजन पूर्ण हुआ-ऐसा समझकर वे मुनिवर वहाँ से प्रस्थान की तैयारी करने लगे...मधुर दृष्टि से सिंह की ओर देखकर धर्मवृद्धि का आशीर्वाद देकर तथा उसके अवाल पर पीँछी फेरफर वे मुनिवर आकाशमार्ग से विकार कर गये।

सिंह अञ्चर्णाणी और्कों से अत्यन्त प्रेमपूर्वक बूर्-बूर तक देखता ही रहा...अहो, मुझे भवसमुद्र से पार करने वाले मेरे उपकारी गुरु आकाशमार्ग से चले जा रहे हैं। कुछ देर में मुनिवर अहरय हो गये, तथापि मानो अब भी उनका पवित्र हाथ अपने मस्तक पर फिर रहा हो। -इस प्रकार वह उनके गणविन्तन में लीन रहा।

सिंहराज का जीवन आज पसट गया; उसका आत्मा मानो सम्पूर्ण नवीन बन गया; उसका अंतर क्रूनता के बदले शातरास में सराबोर हुआ, उसकी चेतना परभाव से छूटकर शांत चैतन्यरास में निमम होकर शोभा देने लगीं। मुनिराज के जाने से उसका चित्त व्यथित हुआ। और, ऐसे उपकारी सत्पुष्ण के विराह में कौन व्यथित नहीं होगा?

अन्तमें, चैतन्य की साधनामय उत्तम जिनकी चेष्टाएँ हैं-ऐसे उस भूगराजने चैतन्य की अद्भुतता के जिन्तन में अपना चित्त लगाकत, पुन निर्विकल्प उपयोग द्वारा हृदय से मुनि-विद्योग का शोक दूर किया और साथ ही हिसादि पींचो पाने को भी दूर भगा दिया। द्वाराधारी उत्तम शावक होकर उसने अनगन पूर्वक संद्युखनाद्वत धारण किया और श्री धुनिवारों के पवित्र चरणों से पावन हुई निर्दोण शिला को तीर्थरण मानकर उस पर 'सद्वेखना-मूरण' रूप समाधि लगायी।

पाषाण-शिलापर वह एक ही कावट सोता रहता और किंचित हलन-चलन नहीं करता था।
उसने अपने आत्मा को चैतन्यस्वभाव में तथा प्रचपरोष्ठी के गुणचिन्तन में लगा दिया। उसकी लेखा और अधिक शुद्ध होने लगी, कवाय बिलकुल गात हो गये। ग्रीभ की अति उष्ण वायु से उसका गरीर सुख रहा था, सूर्यंकी प्रखर किरणे उसे जला रही थी, तथापि उसके मनमें कोई कलेश नहीं था। ऐसे तीव्र तथा में उसने जलका त्याग कर दिया था। अतर में चैतन्य का गांत स उसके भवताय को गीतल कर रहा था, फिर बाह्य जल की क्या आवश्यकता थी। 'से चर्तु-फिर्किंगा तो वनके जीव मुझे जीवित समझकर भयभीत होगें-ऐसा सोचकर वह चलता-फिरता नहीं था। उसे निश्चेष्ट पढ़ा देखकर 'यह सिह मर गया हैं- ऐसा मानकर मदमस्त हाथी उसके अवार को नींच डालते थे, तथापि मोख के इच्छुक ऐसे मुनुशु-सिहने तो सहन्यीलता ही धारण कर ली थी। अते जिसकी एक गर्जन से हाथियों की टोली दूर भागती थी, वह हाथियों का शुत्र आराधमा गयी टकार से कर्मक्रपी हाथी को ट्रा भाग रहा था। वाह रे सिह भाई। धन्य है तुम्हारी आराधमा।

शरीर से भिन्न चेतन्यतत्त्व को जानकर जिसने गरीर का समत्व सर्वधा छोड़ दिया है-ऐसे उस सिंहराज ने एक महीने तक धैर्यपूर्वक सुधा-तृषा सहन किये; काया के साथ कषाय भी स्त्रीण हो रहे थे; जिनमार्ग की आराभना में उसका उत्साह बढ़ता जा रहा था। अहा, उस बनराज की शांत चेष्टाओं से प्रभावित होकर बनके हिरत, खरागेण और बन्दर आदि प्राणी भी निर्भय होकर उसके पास बैठने लगे और उसका आधुर्यकारी परिवंतन हेखने लगे।

प्रशम-शान्ति की गहरी कन्दरामें रहे हुए उस वनराज को बाह्य उपद्रव कोई बाधा नहीं पहुँचा सके। उसे मरा हुआ मानकर गीधड़ और लोमड़ी जैसे तुच्छ जंगली प्राणी भी उसे नाखुनों से चीर-चीर कर खाने लगे, गिद्ध और कीए भी चींच मार-मारकर चींखने लगे, तथापि उसने अपनी समाधि भंग नहीं की और न उन प्राणियों को भगाने का प्रयत्न किया। अहा, क्षमावान जीखों को कीन हिगा सकरा है!

इस प्रकार उज्ज्वल परिणामी और आराधना में शीर्यवान-ऐसा वह वनराज आराधनासिहत शरीर का त्याग करके उसी क्षण सौधर्म स्वर्ग के मनोहर विमान में हरिध्वज (सिहकेतु) नामक देव हुआ।

## भगवान महावीर (पर्वभव-१०) सौधर्मस्वर्ग में सिंहकेत देव

सिहरपर्याय में सम्यक्त्व प्राप्त करके, सङ्घेखनासहित समाधि मरण करके सीधर्मस्वां में हरिश्व देवरुप से अवतरित हुए अपने चित्रनायक को देखते ही स्वां के देव जपजयकार करने लगे। संगलवाद्य बजने लगे, देव-देवांगनाओं ने जिनेन्द्रपुनन सहित मगल उत्सव किया। अहो, सम्यक्त्वसहित विश्वपिक कर कर कर के अविधान हारा आहे, सम्यक्त्वसहित विश्वपिक कर कर अवधिना हारा जान लिया कि-मै पहले सिहरप्रायमें था और दो मुनिराजों ने प्रतिज्ञेश देकर मुझे धर्म प्राप्त कराया; उन्हीं के प्रताप से मैं यहाँ उत्पन्न हुआ है, मुझपर उनका महान उपकार है। इस प्रकार मुनिराजों के प्रताप से मैं यहाँ उत्पन्न हुआ हर देव अन्यन्त भित्रपूर्वक मुनियाँ के पास आधा और करप्यक्त के अवेतन दिव्यपुष्यों द्वारा उनके चरणों की पूजा करके बोला- हे प्रमों एक मास पूर्व आपने जित्र सिंह को प्रतिवोध दिया था वही मैं है, समाधिमरण करके मैं सिंह से सीधर्मस्वर्णका देव हुआ है और आपके उपकार का स्मरण होने से आपके दर्शन करने आया है। हे प्रभों आपके प्रवाद से तीनलोक में श्रेष्ठ चुडामणिसमान सम्यक्त्व प्राप्त करके में कृतकृत्व हुआ है सामुक्तों का सत्सग किसे हितकर नहीं होता? ऐसा कहकर उसने अत्यन्त भक्तिपूर्वक मुनिराज के चरणों की रज अपने मुकट पर चढ़ाथी-मानों कोई अमूस्य निधान वहा रहा हो।

एक ओर वह देव पूजा-भक्ति की विधिसिहत मुनियों की प्रशासा कर रहा है, उधर मुनियों का लक्ष तो अपने चैतन्य की ओर ही स्थिर है। देव क्या कर रहा है, उसका उन्हें लक्ष नहीं है, वे तो निन्दा-प्रशासा में समताभाव रखकर शुप्दोपयोग द्वारा चैतन्य के ध्यान में लीन होकर क्षपक श्रेणी पर चहर है हैं शीप्रतापूर्वक एक प्रशात एक-आठवे, नौवे, दस्ते सुंगस्थानपर बहुते हुए मोहकर्मका नाश कर रहे हैं। अभी वह हरिकुमार देव मुनिवरों के समक्ष खड़ा-खड़ा उनकी भिक्त कर रहा है कि-इतने में मोहका सर्वधा क्षय करके, क्षायिकभावपूर्वक उन मुनिवरों ने केवलजान प्रगाट किया। अहा, आनन्दमय महान उत्सव हुआ, चारों ओर दिव्यता फैल गई। अपनी उपस्थिति में ही अपने परमपुरुओं को केवलजान होता देखकर हिरें तो परम आनन्दसहित नाच उठा! अहो। सर्वजपरमात्म का साक्षात्कार होने से हिरें को जो आनन्द हुआ उसका क्या कहना!! अत्यन हर्षोद्धासपूर्वक केवलज्ञान का मगल-उत्सव, तथा उन दोनों केवली भगवन्ती की पुत्रा एवं हिव्यप्यक्तिका स्वण करके वह हर्षोद्धमार एवं सीधर्म स्वर्ण कराने करका भावन्ती की पुत्रा एवं हिव्यप्यक्तिका स्वण करके वह हर्षोद्धमार एवं सीधर्म स्वर्ण कराने ना गया।

जिसके अंतर में सम्यवत्यक्षी महान सम्पदा विद्यमान है-ऐसे उसी देवका चित्त स्वर्ग की दैवी सम्पदा में भी आकर्षित नहीं होता। बारम्बार स्वर्ग से घरतीपर आकर सर्वज्ञपरमात्मा की भक्ति एवं बहुमान पूर्वक शुध्दात्मा का श्रवण करके अपनी स्वानुभूति को पृष्ट करता है। इसग्रकार भगवान महाबीर के जीवने अखण्ड आराधना पूर्वक सौधर्म स्वर्ग में असख्य वर्ष व्यतीत किये।

भगवान महावीर (पूर्वभव ९ तथा ८) कनकध्वज राजा. और आठवें स्वर्गमें

स्वर्ग से ज्यावकर वह हरिष्याज (सिंहकेतु) देव, विदेहक्षेत्र में कनकप्रभ राजा का पुत्र हुआ; उसका नाम कनकष्याज। युवा होनेपर पिताने उसे राज्य सींपकर दीक्षा ले ली। अपने चरित्रनायक राजा कनकष्याज एकबार पुदर्शन बनमें यात्रा करने गये। सुन्दर बुक्तों और फल-फूलों से भरे हुए उद्यान की शोभा निहारते हुए आगे बढ़े कि एक बड़ी शिलापर छोटे-से किन्तु महान तेकस्वी युनिराज को ध्यान में बैठे देखा-अहा, कितनी अस्पुत थी उनकी मुद्रा। अंतरा असीनिक्य शास्त्रि



# एक ही जीव



#### सिंह के भवसे पूर्व-

- नरक मे निरन्ता, भूख-प्यास की भवकर पीड़ा तथापि अनाज का एक कण या पानी की एक बूँद भी नहीं मिलती।
- नरक में धधकती हुई लोह पुतिलयों के साथ जबरन् लिपटाकर अग्रि में जलाते हैं।
- नरक में धधकती बैतरणी नदी की अति दर्गन्थ।
- ४ नरक में वृक्ष (सेमरवृक्ष) ऐसे हैं कि जिनकी छाया में बैठने से उसके तलवार जैसे पत्तों से शरीर विध जाता है।
- ५ नरक में तीर्थंकर या मुनिवरों के दर्शन का सदा अभाव

#### सिंह के भव के पशात्-

- स्वर्ग मे दो हजार वर्ष में आहार की इच्छा होती है और कण्ठ में अमृतका स्वाद आता है।
- २ स्वर्ग में मुन्दर देवागनाएँ है जिन्हें स्नेहसे आलियन करते है।
- स्वर्ग में अमृत के सरोवर में सुगन्धित जल में स्तान।
- स्वर्ग मे ऐसे कल्पवृक्ष है जो अनेक प्रकार की वांछित दिव्य भोग सामग्री देते है।
- स्वर्ग मे जब भी इच्छा हो तब तीर्थंकर प्रभु के समवसरण में जा सकते है।

#### [दोनों का भोक्ता एक ही जीव; बीच में कुछ ही वर्षों का अंतर}

कहाँ वे पाप के फल और नरक के दु:ख ! कहाँ यह पुण्यफल और स्वर्ग के सुख !

शास्त्रकार कहते हैं कि-दोनों संयोग से आत्मा भिन्न है; पुण्य-पाप दोनों कर्मों से आत्मा भिन्न; तथा उनके कारणरुप शुभाशुभ परभावों से भी भिन्न; ऐसे ज्ञानस्वरुपी आत्मा की अनुभूतिरूप ज्ञान चेतना से ही मोक्समुख की प्राप्ति एवं भवदुःख से छुटकारा होता है।

[अपने चरित्रनायक का जीव ऐसी ज्ञानचेतना प्राप्त कारके स्वर्ग में हरिकेतु देव हुआ है; अगले भव का वर्णन अब पहेंगे।] की दिव्य झरूक उनकी मुद्रा पर दृष्टिगोचर होती थी। राग-देव को तह करके वीतरागता द्वारा वे सुगोभित हो रहे थे। क्षमा को एक क्षण भी विस्मरण नहीं करते थे। उनके रत्नत्रय के प्रभाव से आसपास के वृक्षा भी फल एवं पुष्पान्कप्रदित हो उठे थे।-ऐसे मुनिराज को देखकर कनकष्वज ऐसे प्रसन्न हुए जैसे उन्हें किसी अपूर्व निधान की प्राप्ति हुई हो।

अत्यन्त हर्ष से जिनका रोम-रोम उञ्जसित हो रहा है-ऐसे उन राजाने मुनिराज के चरणों में नमस्कार किया और अति अनुरामसहित उनके ममीप बैठ गये। मुनिराजने शात हृष्टि से राजा को देखा और 'राजन्! धर्मकृष्टि हो।' ऐसे आशीर्वचनों द्वारा उन पर परम अनुग्रह किया। अहा, धर्मात्मा को देखकर मुनिवर भी प्रसन्न होते हैं। मुनिराज बोलें-हे महाभाग! तुम सम्यक्त्वकरी मुकुट से तो अलंकृत हो. अब उस पर चारिकरी कलगी बढाओं।

पुमुश्च राजा को स्वयं भी चारित्र की भावना तो थी ही; उसमें मुनिराज की प्रेरणा मिलने से उन्हें अत्यन्त उद्घास हुआ। अति वैराग्यपूर्वक हाथ जोड़कर बोले-हे प्रमो! यह जीव ससार में अनंतवार पचपरावर्तन कर चुका है, अब उस परावर्तन से बस होओं! श्रुतजान के सारभूत एसी चारिवरणा को मैं आज ही अगीकार करेंगा।— ऐसा कहकर राजाने उसी समय चारिवरणा अंगीकार कर ली; मुनि होकर शुध्दोपयोग द्वारा आत्मा को ध्याने लों। — टीक ही है, कि-महापुरुष अपने कितार्य को सिध्द करने में विलाज नहीं करते। 'कनक' को छोड़कर जिन्होंने 'सुन्दर रहन' प्रहण किये हैं ऐसे वे सुनिराज कनकथ्यन मुनिसाय में अति सुगीपित होन लों; बीतरागभाव द्वारा अनेक परिषद सहने लों। अन्त में चार अगरभाग के अख्य प्रांत निर्माण के अख्य होन साम के अख्य होन साम के अख्य होन साम के साम करता है। साम के साम का का साम के सा

वे धर्मात्मा स्वर्गालोक में भी देवों को आनन्द प्राप्त कराते थे, जिससे 'देवानन्द' उसका नाम सार्थक था। चौदह सागरोपम के असंख्य वर्षों तक जिनमार्ग के प्रभाव द्वारा असंख्य देवो को आनन्द देकर वे देवानन्द अपनी आत्म-आराधना को आगे बढ़ाने के लिये पुनः मुख्य लोक में अवतरित हुए।

# भगवान महाबीर (पूर्वभव ७ तथा ६) हरिषेणराजा; और स्वर्गमें

बन्युओ, आप भगवान महाबीर के पूर्वभवों का वर्णन पढ़ रहे हैं। अब उनके मात्र सात ही भव रोष हैं-उनमें तीन भव तो देवके हैं और अन्य बार भव उत्तम रत्नत्रव धर्म की आराधना सहित हैं; जिनमें एक चक्रवर्तीका भव है और एक तीर्थंकर का अवतार है। बीरप्रभु के आत्मा द्वारा की गई उस आराधना को देखकर तुम्हें भी आराधना का उत्साह जागृत होगा, और उस आराधना में आत्मा को लगाने से तुम्हें सर्वन्न महाबीर का साक्षात्कार होगा! सर्वन्न महाबीर के साक्षात्कार काथ ही उनके बैसे अपने परम-आत्मा की स्वानुभूति रूप साक्षात्कार होने पर जो अतीन्त्रिय परम आनन्द होता है-उसका क्या कहना! अहा, वह तो मोक्षसुख की वानगी! और बढ़ी मंगल निर्वाण-महोत्सव!

जो जानता महावीर को चैतनमयी शुध्दभाव से; वह जानता निजआत्मको, सम्यक्ष्य ले आनन्त से।

अपने चरित्रनायक का परिणान अब मोक्ष की ओर तीव्रगति से हो रहा है। आठवें स्वर्गसे एकसमय में असंख्ययोजन की गति से वे मनुष्यलोक में आये और उज्जयिनी नगरी में बज्जपर राजा के पुत्रकप में अवतरित हुए; उनका नाम हरिषेण था। एक बार बैनाचार्य श्रुतसागर उज्जयिनी नगरीमें पथारे; उनका वैराग्यमय धर्मोपदेश सुनकर महाराजा बज्ञपर ससार से विरक्त हुए और हरिषेणकुमार को राज्य सींपकर जिनदीक्षा ग्रहण कर ली।

हरिषेणकुमार जो कि सान्यन्दर्गन तो पूर्वजन्म से ही लेकर आये है, उन्होंने शावक के बारहश्चत धारण किये। पाप के कारणभूत ऐसा विशाल राज्य से रहनेपर भी वे महातमा कमलवन् ऐसे अलिम धे कि पाप उन्हें समर्थ तक नहीं करते थे, उनका चित्त सर्वत्र निस्पृह रहता था। अहो, साधक की ज्ञानचेतना कोई अनुसूत आधर्यकारी है। जिस प्रकार विषधा संपी के बीच रहिक राग-संयोगों के बीच स्विक राग-संयोगों के बीच स्विक राग-संयोगों के बीच स्विक राग-संयोगों के बीच स्विक राग-संयोगों के बीच सहिक राग-संयोगों के बीच सहिक राग-संयोगों के बीच

राजा हरिषेण एक दिन समार में विश्वक हुए, और जिनदीक्षा लेकर तथोब, पे जाकर प्रशासस्य में निमम हो गये। उन मुनिसाजने आयुक्ते अन्त में मगाभिपूर्वक शरीर का त्याग करके महाशुक्त स्वर्ग की अलकुत किया। वे प्रीतिवर्धन विभाग में मोजह मागा आयु के पानी देव हुए।

# [भगवान महावीर : पूर्वभव पाँचवा और चौथा] विदेहक्षेत्र में प्रियमित्र चक्रवर्ती: पश्चात बारहवे स्वर्गमे

अपने चरित्रनायक भगवान महावीर अन्तिम भव मे धर्मचक्री होगे, उससे पूर्व वे विवेदक्षेत्र मे राजचक्रवर्ती हुए। स्वर्ण मे व महात्मा विदेह की क्षेमद्युति नगरी मे धनजप राजा क गर पुत्रक्य म उत्पन्न हुए, उनका नाम था प्रथमित।

एक दिन राजा धनजय ने समार से विरक्त शंकर पुत्र प्रियमित को गान्य सौप दिया और स्थय स्वभावमय सम्यय्कान-ज्ञात-चारित को ग्रहण करके तप द्वारा सुशोधित हुए। राज्यलक्ष्मी छोडकर तपलक्षमी द्वारा वे अधिक शोधायमान हो रहे थे।

इधर राजा प्रियमित्र विज्ञाल राज्य के साथ-साथ गुण्यसम्यक्तवसहित अणुक्रतो का भी पालन करते थे और जगत को दरशा रहे थे इतने बड़े राज्यभार के बीच भी आल्मा की आराधना हो सकती है। धर्म के अंतर में आल्मा की जितनी महिमा है उतनी किसी और को नही है। एक बार उनके शस्त्रभण्डार में वक्रवर्ती पद के वैभवका सुबक सूर्यशनक्र प्राट हुआ, परनु उससे वे किचित आश्चर्य चिक्रत नही हुए। अहा। तीन लोक में सर्वश्रेष्ठ एव सुन्दर ऐसा वैतन्यरक जिन्होंने स्वानुभूति में प्राप्त कर लिया है, उन महात्मा को जगत के जड़रलोंसे क्या आश्चर्य होगा? मोक्सामाज्य प्रदान करनेवाला सम्यव्यग्नक्त सुवर्शनच्छा जिनके अन्तर मे निरन्तर चल रहा है उन्हें बाह्य पौदगलिक सुदर्शनच्छा की क्या महता लगेगी? वे धर्मात्मा प्रियमित्र जानते थे कि यह बाह्यवैभव की प्राप्ति वह कोई मेरी चैतन्य-आराधना का फल नहीं है; परनु आराधना के साथ रहनेवर भी उससे मित्र जाति का ऐसे जो राग-उसका यह फल है। अंत, जिसके साथ रहनेवाले राग का भी ऐसा आश्चर्यकारी बाह्य फल हो, उस रागरहित आराधना के अतरा फलका सो क्या कहना। उस फल का स्वाद तो धर्मात्मा ही ले सकते है, और उसके समक्ष जगत के समस्त वैभव विवाक्त नीरस लगते हैं।

क्कारन प्राप्त होने पर उन महाराजा प्रियमित्रने विदेहक्षेत्र के छहाँ खण्डों की दिग्विजय की, छह खण्ड में रहनेवाले समस्त मनुष्य, विद्यापर एव देवों को भी उन्होंने वगमें कर निया। चौदह रून एवं नवन्धिम के उपरान्त सोलह हजार देव और बत्तीस हजार मुकुटभारी राजा उनकी सेवा करते थे; उनकी ख्यानवे हजार रानियाँ तथा छ्यानवे करोड़ पैदल, लाखों उसम गत्र आदि विशाल सेना थी; तथापि 'इस विषय सामग्रीमे जीव को तृप्ति देने का गुण कदापि नहीं है, यह सब तो आकुलता देनेवाले हैं; एक वैतन्यतत्त्व ही जीवको सच्ची तृप्ति एवं शान्ति प्रदान करता है'-ऐसा वे धर्मात्मा जानते थे; इसलिये भोगों में कही मुख्कित नहीं होते थे जल में कमलपत्र की भौति अलिम रहते थे।

चक्रवर्ती के चौदह त्ल एव नर्वानधान आदि वैभव का वर्णन करके शासकार ऐसा बतलाना चाहते हैं कि-हे जीवो। देखो, यह तो सब उस जीव के रागादि औदियक भावों का बाह्य फल है, उसी समय उसके अतर में स्वाभाविक चेतना के जो भाव (सम्यक्तवादि) वर्त रहे हैं-वे कैसे हैं। और उनका फल कैसा सुन्दर हैं। उनका स्वरुप जानोगे तभी तुम धर्मात्म के जीवन को भली भौति जान सकोगे, और उसे जानने का सम्यक् फल आयगा। मात्र औदियक भावको हो देखने से ब्रानी का सम्बद्ध स्वरूप जानने में नहीं आता. इसलिये बारम्बार कहते हैं कि-चेतनभाव से भगवान को पहिचानो, उदयभाव से नहीं।

उन प्रियमित्र महाराजाने तेरासी लाखपूर्व के दीर्घकाल तक चक्रवर्ती पद पर रहकर प्रजा का पासन किया। पश्चात् एकबार दर्पण में मुख देखते समय कान के पास क्षेत केश देखकर उनका चित्त संसार से विदर्क हैंआ।

संसार से विरक्त वे प्रियमित्र चक्रवर्ती बारह बैराग्य भावनाएँ भाते हुए क्षेमंकर जिनेन्द्र भगवान के ममवसरण मे पहुँचे। सर्वज्ञता से सुशोभित बीतराग जिनेन्द्र देवके दर्शन से उनका प्रशम भाव हुगुना हो गया। उन्होंने अन्यत भिक्तपूर्वक जिनेन्द्र भगवान के श्रीसुख से मोक्षमार्ग का श्रवण किया। सम्यय्वर्शन-सम्यय्वातन-सम्यय्वातित्र जो कि महा आनन्दमय मोक्षक कारण है, तदूप अपना ही शुध्द स्वभाव परिणमित होता है; वे कहीं वाहर से नहीं आते, और न कही उनमें राग है। -ऐसे बीतराग स्वन्त्रयके आधार्षण शुप्य आत्मा की अविन्य अपार महिमा भगवान ने बतलायी। उसे मुनकर ज्ञानकी अतिशय निर्मलतापूर्वक जिनेन्द्र भगवान के पादमूल में ही जिनदीक्षा लेकर उनहोंने चारित्रदशा के महान स्वत्रय अंगीकार किये, और चक्रवर्ती की तृणतुल्य अपार विभूति को छोड़ दिया, -अधिक लेकर अल्य छोड़ दिया-उसमें क्या आद्यर्थ है। मोक्षके सारभूत निर्मान लेकर संसार के तुच्छ निधान छोड़ दिया-उसमें क्या आद्यर्थ है। मोक्षके सारभूत निधान लेकर संसार के तुच्छ निधान छोड़ दिया-उसमें क्या अत्यर्थ छोड़कर अधिक ले लिया।-तथापि (आद्यर्थ कि-) लोग उन्हें महान त्यागी कहते हैं।

अहा। सुख का सरोवर अपने मे पाकर असत् ऐसे मृगजल की और कीन दीड़ेगा? बारित्रदशा का बैतन्य सरोवर प्राप्त करके चक्रवर्ती के विवय-भोगों को छोड़ना वह कोई बड़ी बात नहीं है। विदेहसेत्र में राजचक्रीपना छोड़कर जो मुनि हुए हैं और अब चौधा भव में भरतकेत्र में भर्मचक्री-तीर्यंकर होनेवाले हैं-ऐसे वे प्रियमित्र मुनिराज जगत मे सर्वप्रिय थे, और सर्वजीवों के हितकारी मित्र थे। उत्तम प्रकार प्रकार का सिरियालन करके उन्होंने संदुखना पूर्वक शरीर का त्याग किया और उत्तम रत्नत्रय की आसाधना करते-करते शेष रह गये किंचित काषाध्कण के महान पुण्यकन का उपभोग करते हेतु सहस्रार नामके बारहवें सूर्यप्रभ स्वर्गमें देवरुप से उत्पन्न हुए। वहीं यद्यपि उनको पुण्यजन्य वैभव अपार था, परन्तु और! जो कथाय का फल है उसका कितना वर्णन करें। कषायकलंक के उस फलका विस्तार करने से अथवा उसकी प्रशंसा मुनकर मुमुख बीव लिखत होते हैं कि-और! हम अपने वैतन्य की शान्ति को साधेचेवाले...उसके बीच कायाय तो कलंकरप है। अपनी शान्ति का विस्तार करके वैतन्यवैभव की पूर्णता करें-वहीं हमारे लिये इह है, अन्य कुछ भी प्रिय नहीं है।

-ऐसी भावनापूर्वक स्वर्ग के अपार तथापि अध्व वैभवों में वे सूर्यप्रभ देव असंख्य वर्ष तक रहे।

परन्तु अन्त में तो देवपद भी अध्रुव ही है न अध्रुव रेसे रागभावींका फल भी अध्रुव ही होगा न ! इसलिये ऐसी देवगित को छोड़कर धुरमद की साधना के ध्येय से वे धर्मातमा मनुष्यत्येक में अवतरित हुए। जिस अवतार में अपने चरित्रनायक महात्मा ने मोलह उत्तम धावनाओं द्वारा तीर्धकर प्रकृति का क्या किया, उस अवतारका वर्णन अब आप पढ़ेंगे।

## भगवान महावीर: पर्वभव तीसरा: नन्द राजा

#### [जिनदीक्षा; सोलहकारण भावना और तीर्धंकर नामकर्म: पश्चात सोलहवें स्वर्ग में]

इस भरतक्षेत्र के पूर्वभाग में श्वेतनगरी है; वहीं भव्य जीव मोक्षमार्ग की साधना करते हैं; वहीं के जिनालयों की शोभा ऐसी अद्भुत है कि जिसे देखकर नास्तिक को भी श्रम्भः जागृत हो जाय। स्वर्ग से व्यवक्त भगवान महावींग का जीव इसी नगरी के राजा निस्दर्शन का पुत्र हुआः उसका नाम 'नन्दन' था (विभिन्न पुराणों के अनुसार 'नन्दन' तथा 'नन्द-दोनों नाम स्वीकार किये गये है।) एक दिन वनविहार करते समय श्रुतसगर नामके एक जैन आचार्य को देखकर उन नन्दराजा को हार्दिक प्रसन्नता हुई और मोक्षमार्ग श्रवण करने की अभिनाया से पूछा-हे स्वामी! इस ससार समुद्रसे छुटकर जीव मोक्ष मात्र किस प्रकार प्राप्त करता है?

मुनिराज के श्रीमुख से मानो अमृत झरता हो तद्तुसार प्रसन्नतापूर्वक बोले-हे भव्य<sup>1</sup> जब आत्मा भेदज्ञान द्वारा सम्यक्त्वादि मुख्यभावो को प्रगट करता है तब भवदुःख से छूटकर वह मोक्सुख प्राप्त करता है।

मुनिराजका उपदेश मुनकर नन्दराजा अपना जीवन प्रसन्नतापूर्वक मोक्षसाधना में विताते थे। उन्हें कोई अशुभ व्यसन तो था नहीं; मात्र एक ही व्यसन था-देव-गुरु-धर्म की उपामना का। धर्म के चितन बिना वे एक दिन तो क्या. एक क्षण भी नहीं रह सकते थे।

महाराजा नन्दिवर्धन ने यद्यपि नन्दकुमार को राज्य कारभार सीप दिया था; तथापि अब जिनके सस्तार का किनारा निकट आ चूका है-ऐसे नन्दराज, 'सदनिवासी तदिप उदासी' थे। राज एवं स्मिणयों के बीच रहनेपर भी उनकी चेतना सबसे पृथक ही रहती थी। निज चेतना के सिवा उन्हे अन्यत्र कही सख की करूपना नहीं होती थी।

महाराजा नन्दिकर्धन एक बार आकाश में मेर्पों की क्षणभंगुरता देखकर संसार से बिरक्त हुए और पंचमगति-मोक्ष प्राप्त करने के लिये जिन दीक्षा अगीकार की; पश्चात् ध्यानचक्र द्वारा कर्मोंको नष्ट करके केवलजान एवं मोक्ष पद प्राप्त किया।

पिता के वियोग से पुत्र 'नन्दन' यद्यपि शोकाकुल हो गया; परन्तु कायर पुरुष ही शोक के आधीन होकर कि उसते हैं। बुध्दिमान धीर पुरुष तो शोक को छोड़कर स्वकार्य को सम्हालते हैं, नतदुसार नन्द राजाने राज्य कारायर सम्हाल तियार । राज्य और भर्म दोनों के सहयोगपूर्वक वर्ष बीत गये। एक बार क्षमन्त ऋतु का आगमन होते ही बन-उपवन नवीन कोपली एवं पुत्र्यों से खिल उदे; उसी के साय-साध और रत्नश्चर-पुत्र्यों का उद्यान भी मानो खिल गया हो...ऐसं 'ग्रीडिल' नामक श्रुतकेवली सुनिराज का बेतपुरी के उपवन में आगमन हुआ। अहा, कैसी उनकी अनुप्य मुख्युद्धा! मानों वे चैतन्य की शान्ति में निम्म हो! शशक जैसे प्राणी आहर्य से उनकी और देख रहे हैं और उनके बप्लों में बैठ गये है। जान के गम्भीर समुद्र-ऐसे उन सुनिराज को देखते नन्द राजा को अति आनन्द हुआ...अहा, मोहक्ती जीवंत मुर्ति! भक्तिपूर्वक बन्दन करके नन्दराजा ने उन श्रुतकेवली से बीतरामता का उपदेश तथा अपने

पूर्वभवों की बात सुनी। सर्व अवधिज्ञानी एवं सरमशरीरी ऐसे उन श्रुतकेवली भगवानने उनकी नरकदशा, बासुदेव पदवी, सिंहण्यांय में सम्यवस्वप्राप्ति, बक्रवर्ती पद आदि पूर्वभवों का वर्णन करके कहा-है भववालमा पक भव के प्रधात तम भरतकेव के खौडीसवें तीर्थंका होकर मोजप्त प्राप्त करींगे।

यह सब सुनकर नन्दाओं को भी आपने पूर्वभवों का जातिस्माण हुआ; अपने पूर्वभव उन्होंने वित्रपट की भीति देखें, तथा भविष्य की सुन्दर कहानी सुनकर उनका चित्त प्रसन्न हो गया। अहा, मुसुसु को अपने मोक्ष की बात सुनकर चित्त में को प्रसन्नता होती है उसका क्या कहना! हवारों प्रवाजन भी आनन्दविभोर होकर भावी तीर्षंकर की ऐसी महिमा एवं उत्सव करने लो मानो वर्तमान में ही प्रभु के पंचकत्वाणक हो रहे हों।

पश्चात् श्री प्रौष्ठिल प्रभुने नन्दराज्ञा को मुनिदशा की परममहिमा बतलाते हुए कहा-अहा, आत्मसाधक बीर मुनिवरों के तपश्चरण रुपी रणसंग्राम में पापकमंत्रपी उप्दत शत्रु भी नहीं टिक पाते; शुष्टीपयोग-धनुर्धी उन सन्त को कोई जीत नहीं सकता, जिन्होंने मोड-लुटेरे को भगा दिया है और पंचपरमेडी जिनके मार्गदर्शक हैं ऐसे मोक्षपधिक मुनिवर आत्मा की आराधना में कहीं उत्झते नहीं हैं, दीन नहीं होते और न राग-डेश करते हैं। अहा, ऐसे मोक्ष साधक मुनिवरीन क्या मुक्ति को यही नहीं कुला लिया है? —ऐसी चात्रिजराधना परमुख्य है। हे बत्स! उसे तम आंगीकार करो।

अहा, मानो मुनिराज के मुख्यबन्द्र से बीतरागी अमृत झरता था। उसे झेलते हुए नन्दराजा के नयनों से आनन्द उमझे लगा। सम्यक्त्व से अलंकृत उनका आत्मा बैराम्यभावना द्वारा विशेष सुशोधित हो उठा...और तुस्त ही उन्होंने प्रीष्टिल आचार्य के निकट जिनदीक्षा अंगीकार कर ली। तुच्छ राजलक्ष्मी को छोड़कर महान रत्नत्रयलक्ष्मी को 'ममत्वकपसे' धारण किया; बाधा तथा अतर से निर्मृत्यक्षमी शोधायमान होने लगे। अहा, बीतरागता द्वारा नम्बचिव जैसा सुशोधित होता है, बैसा क्या रागी यक्ष्मूचण द्वारा शोधाय है? —नहीं; बीतरागता हारा नम्बचिव जैसा सुशोधित होता है, बैसा क्या रागी वक्ष्मूचण द्वारा शोधाता है? —नहीं; बीतरागता ही जीव कि सच्ची शोधा है। इसीलिये तो मोक्समार्गी जैन मुनियों को मोहरित जो नमता है उसे तत्वझानियों ने मंगलक्ष्म कहा है। वही मुनियों का सच्चा स्वक्प है। ऐसे स्वष्म संक्ष्म में अपने चरित्रनायक श्री नन्दगुनिराब सुशोधित होने लगे।—वन्दन हो उन नन्दन मृनिराजको!

शैनन्दमुनिराजको विशुध्य चारित्र के बल से कितनी ही लब्धियों सहित ग्यारह अंगस्य श्रुतज्ञान का विकास हो गया। जिनका चित्र केबलज्ञान में संलग्न हैं ऐसे वे महात्मा मात्र स्वानुमूतिकी ऋदि से हीर पुत्र थे कि अन्य किसी क्रदिका उपयोग नहीं करते थे। वाह रे वाह चैतन्य ऋदि! सबसूच, चैतन्य ऋदि की तुलना जगत में कौन कर सकता हैं। अहा, प्रशान्त धर्मात्माओंका चारित्र तो आश्चर्य का स्थान है।

भावी तीर्थंकर ऐसे वे नन्दमुनिराज, एक बार प्रीष्टिलस्नुतकेवली भगवंत की धर्मसभा में बैठे थे; रालप्रवादन ऐसे वे मुनिराज बारम्बार निर्विकत्य बैतन्यरस का पान करते थे। दूसरे भी अनेक मुनिवार और धर्मात्मा उस धर्मसभा में विराज रहे थे। अहा, वहाँ जैनधर्म का अपार वैभव था। अनेक श्रुतकेवली भगवन्त, आबार्च -उपाध्याव नसायु, सुतक्कान का अपार भण्डार ऐसी स्वानुभवसस्यक्त जिनवाणी, वह सर्व विनवैभव एकसाथ देखका, अपने बरिप्रनायक को एरा भर्मभावना भक्ति एवं वात्सत्य के काई ऐसे अधित्य एक्म अस्पुत भाव उद्धसित हुए कि -वहाँ श्रुतकेवकी के चरणों में बैठे - बैठे ही उन्हें त्रित्वोक्त पून्यता के हेतुरुप ऐसा तीर्थंकर नामकर्म बैधना प्रारम्भ हो गया। विन का सम्बक्त अह आंसाहित विश्वाय है - ऐसे उन नन्दमुनिराज को आक्ष्यर्थकारी अव्युत धर्मगहिमा देखकर सीलाह प्रकार की ऐसी मंगलभावनाएँ जागृत हुई कि-भव के अन्तकी सुचक तथा सर्वज्ञपदकी पूर्वभूमिकारूप तीर्थंकर प्रकृति के चिण्डरूप जात के उत्तम पुदाल स्वयमेव परिणमित होने लगे। अहा, सर्वज्ञ के साथ रहना किसे अच्छा नहीं लगेगा? 'आप सर्वज्ञ होगे तब तक हम आपके साथ रहेगे और ठेठ मोक्षणमन तक आपकी सेवा करेगे।' ऐसे भाव से वे गुभपुदाल प्रभुके आरमा के साथ एकाक्षेत्र में आकर निवास करने लगे। 'श्रुतकेवली के चरणसाहित्रप्य में वे मुनिराज अन्यन्त विगुद्ध एरिकामों से क्षायिकसम्यक्तवको प्राप्त हुए। प्रमुक निवास करने वाहा आस्वावकसम्यक्तवको प्राप्त हुए।

केंबली-शतकेवली के पाद-मुल की समीपता किसलिये आवश्यक है

उता -तीर्थकरादि का माहात्म्य जिसने नहीं देखा ऐसे जीव को दर्शन मोहके क्षय के कारण रूप परिणाम उत्पन्न नहीं होते। 'अदिइ तिथ्धयरादिमाहरप्पस्स दसणमोहखबण णिवन्थणकरण परिणामाणमणुप्पतीदो ।' (यही बात तीर्थकर प्रकृति के बधन में भी समझ लेना। अर्थात् क्षायिकसम्यक्स्य की भौति तीर्थकर प्रकृति को प्रारम्भ भी केवली या श्रुतकेवली के सात्रिष्य में ही होता है।) जिवायणभग गांधा-११०।

[यही, तीर्थकर तत्त्व के कारणरूप दर्शनिकपुद्धि आदि सीलह भावनाओंका अति सुन्दर भावपूर्ण वर्णन षरखण्डागम, धवला आदि के आधार से किया गया है. परन्तु 'महापुराण' का विस्तार बढ जाने से वह प्रकरण यहीं नहीं दिया जा सका, अन्य किसी पुस्तक में उसे प्रकाशित करेंगे। इसी प्रकार दूसरे भी अनेक प्रकरण महिता करना पड़े हैं। जो जिजासु उन्हें पढ़ना चाहते हों वे प्रकाशक से सम्पर्क करें।]

—इस प्रकार उन नन्तमुनि ने दर्शनिवर्गुद्धि से लेकर प्रवचन वस्सलत्व तक की सोलह मंगल-भावनाओ हारा तीर्थंकर प्रकृति बौधना प्रारम्भ किया। यद्यपि एक ओर अधाति ऐसी तीर्थंकर प्रकृति बौधना प्रारम्भ किया। यद्यपि एक ओर अधाति ऐसी तीर्थंकर प्रकृति बौधना से सहारि धाति-कमों को वे नष्ट-भष्ट कर रहे थे। और जिसके बिना तीर्थंकरल्वकी सम्भावना नहीं होती-ऐसी सर्वज्ञताको वे अति शीप्रता से निकट ला रहे थे। वे स्त्वत्रयंक धर्मामा कही तीन रत्नों को ही धारण नहीं करते थे। उनका आत्मा तो अपार चैतन्यपुणी की राशि से शोधायमान था। उनमे साय्यक्त्वादि शुद्धभाव मोक्षके ही साधक थे, बध के किंकित नहीं। अब धरतक्षेत्रके २४ वे तीर्थंकर ने तीर्थंकर प्रकृति बौधना प्रारम्भ किया तब १२वें बासुपून्य तीर्थंकर का शासन प्रवर्तंक रहा था। एक ओर थोडी बंधधारा, और दूसरी और स्त्वत्रयंकी शृद्धिरूप वावती मोक्षमारा,-ऐसी हिरूप्धारा में कर्तती हुई उनकी परिणति तीव्यति से मोक्ष की ओर प्रयाण कर रही थी। एक रागधारा और दूसरी स्तव्ययपात ने एसी दोनो धाराएँ एक साथ साधक की भूपिका में अपना-अपना कार्य करती है; उन दोनों धाराओं की धिन्नता को भेदज्ञानी जीव जानते हैं। वे रागधारा को मोक्षका कारण हो तो बन्त का अभाव हो जाद, और यदि राग मोक्षका कारण हो तो सर्व जीव मोक्ष प्राप्त कर ले, इसलिये जिनसिद्धान्त है कि 'जितने अंशर्म राग उतने अंशर्म बंधन; और जितने अंशर्म में स्वार उतने अंशर्म बंधन; और जितने अंशर्म में स्वार अर्थ में मोक्ष का उत्पाद सार्थ (पुरुवार्थ सिद्धउताय १२२-१३-१४-४)

भगवान के मुनिजीवन की, (और ऐसे ही प्रत्येक साधक धर्मात्मा की) यह विशेषता है कि उनकी वैतन्यपारा बंधको तोइती हुई आनन्तपूर्वक मोख को साधने का कार्य निरन्तर कर रही है, उनकी ज्ञानवेतना का प्रवाह अखण्डकप से केवलज्ञान की ओर दौड़ रहा है। अहा, धर्मात्माकी यह दशा अबसुन-आधर्य जनक है। ऐसी अद्युत बीतरागी दशामें वे नन्दमुनि गोभायमान थे। 'यह मुनिराज अब तीर्थंकर होकर मोक्समें जाने की तैयारी कर रहे हैं, इनके साथ हम भी सोझ में जावेंगे'-ऐसी भावना से

प्रेरंत होकर बगत के समस्त सद्गुण दौड़-दौड़कर प्रभुके आश्रय में आ रहे थे, और क्रोधादि दोष अब अपना नाश निकट बानकर शीव्रता से दूर भागने लगे थे। इस प्रकार दोषरिहत, गुणसिहत निर्दोष मोक्षमागें को वे मुनिराज सुशोधित कर रहे थे और जगत को भी उस सुन्दर मार्ग की प्रेरणा दे रहे थे ... इस प्रकार स्तत्रय की उत्तम आराधनायूर्वक संसाधित्यण करके वे महात्मा १६वें प्राणत स्वर्ग के पुष्णोवर विभान मे इन्द्रश्य की उत्तम आराधनायूर्वक संसाधित्यण करके वे महात्मा १६वें प्राणत स्वर्ग के पुष्णोवर विभान मे इन्द्रश्य से सारा में रहते थे, तथापि उन सुत्रुष्ण महात्मा को मोक्षसुष्ण के बिना कहीं चैन नहीं पड़ता था; इसलिये अन्त में उन स्वर्ग सुखों को सी क्षेत्रकर मोक्षसाथनी साथना के लिये वे मनष्यालीक में भाने को तैयार हए।

[स्वर्ण से च्यवकर वे मगल-महातमा अन्तिम अवतार में भरतक्षेत्र में तीर्थंकर रूप से अवतरित हुए और उनके पंचकत्याणक उत्सर्वों से अनेक बीवों का कल्याण हुआ...उसकी आनन्दकारी कथा आप आपने प्रकारों में प्रवेति।

> है शार्टुल समान बीरता, साधकत्व है अनुपम; भवका अंत किया जिनने, उन महावीर को घंदन। [यहाँ भगवान महावीर के पूर्व भवों का वर्णन समाप्त हुआ।]

#### जो जानता महाबीर को-

इस एक ही चौबीसी में महावीर के एक ही बीबने अपने विविध परिणामींवरा कैसी-कैसी विशिष्ट्रपर्यीयें धारण की ! उनका ज्ञान अदभत कैराम्य जगत करता है और क्य-मोझ के पार्जोका भेटकान कराता है-

अनन्त काल की बात तो दूर रही, इस वर्तमान मात्र एकही चीनीस में (चतुर्थकाल में) ही तीर्थंकर के उस जीवने स्वर्ग के, नरक के, तिर्यंच के तथा मनुष्य के-चारों गति के भवसहित एकेन्द्रिय-निगोद के भव भी असख्यवार टिये और अन्त में उस जीवने सोक्स्पर्याद भी पात की!

- 🙊 आदि तीर्थंकर का पौत्र होकर फिर स्वयं भी अन्तिम तीर्थंकर हुआ।
- 😹 प्रथम चक्रवर्ती का पुत्र होकर फिर स्वयं भी चक्रवर्ती हुआ।
- 🐞 मुनि होकर स्वर्ग में गया और अर्धचक्री होकर नरक में भी गया।
- 🐞 सिंह होकर मासभक्षण भी किया और तीर्थंकर होकर परम ऑक्सिएम् का उपटेश भी दिया।
- 🟿 नरक-निगोदके द:ख भी भोगे और मोशसख भी प्राप्त किया।
- तीव्र मिथ्यास्वादि भावों का सेवन करके भिय्यामार्गोका उपदेश भी दिशा और शायिक सम्यकत्त्वादि प्राप्त करके रत्वत्रय धर्म के उपदेश द्वारा उन मिथ्यामार्गोका खण्डन भी स्वयं किया।

हे देव ! उत्पाद-व्यय-पुष्कम अनेकान्त तत्त्व बिना ऐसा किस प्रकार हो सकता है? वाह, हव्य-गुण-परांयस्वरंग, नित्य-अनित्यतास्वरंग, तथा एक-अनेका्स्वरंग ऐसी अनेकान्त्वमंग वस्तु मतालाकर जिनहासन कैसी वीतरागता कराता है! अनेकान्त का स्वरंग प्रकाशित करके विनादेवने परम उपकार किया है! हे वीतनाय! आपका बीवन तथा आपका इंटोपरेश 'अनेकान्त का स्वरंग प्रकाश की को साम के प्रतास की साम स्वरंग समझकर हम आपके मगलमार्ग से मोकपुरी के आ बीव के मंगल उत्सव के निमित्त ही आपकी वह मंगल कथा लिखी वा रही है... यह मध्य बीवों का कमाण उत्तरी

#### भगवान महाबीर - पचकल्याण







यत्स्वर्गावतरोत्सवे यद्भवत् जन्माभिषेकोत्सवे, यद्दीक्षाग्रहणोत्सवे यदिखल ज्ञानप्रकाशोत्सवे; यत् निर्वाणगमोत्सवे जिनपतः पूजादभुंत तद्ग्वे; संगीतः स्तृति मंगले प्रसरता में सुप्रभातोत्सवः॥

सर्वज भगवान महावीर स्वामी के पंचकल्याणक जगत का कल्याण को ।

है जिनेन्द्र! आप श्री के मगल पचकत्याणक प्रसग पर आपके शुद्धातमा की दिव्य मिहमा को हृदयगत करके इन्द्रादि आधारक भक्त जर्नीने अदभुत् पूजन-स्तुतिपूर्वक जो मगल उत्सव किया उसके मभुर संस्मरण आज भी आगंद उत्पन्न कर रहे हैं, मानो आप ही मेरे हृदय में विराजकर बोल रहे हैं, ऐसे आपके मंगल चित्तनपूर्वक आपके पचकत्याणक का भिक्तमित आलेखन करता हैं। जिन भावों से स्वर्ण के हिरे आपकी भिक्त की थीं, उन्हीं भावों में मै-इस मुख्य लोक का हिर-आपकी भिक्त करता हैं। उन साथों के हिरे आपकी भक्त करता हैं। उन साथों के हिरे आपकी भक्ति की थीं, उन्हीं भावों में मै-इस मुख्य लोक का हिर-आपकी भक्ति करता हैं। अहे, जिकाल मंगल हप उन तीर्धकरों को नमस्कार हो कि जिनके पंचकत्याणक अनेक जीवोंको कल्याण का कारण हुए हैं।

भगवान महाबीर के आत्मा का भव-भ्रमण पूरा हुआ; अब अन्तिम तीर्थंकर अवतार में उनके पंचकत्याणक होते हैं। उन महात्मा को अनादिकाल के भव समुद्र का किनारा आ चुका है, और अनेक भव से चल रही वृद्धिगत आत्मसाधना के प्रताप से महामंगल मोक्षमद बिलकुल निकट आ गया है; किन्होंने चैतन्यसुखका आस्वादन बिला है ऐसे उन पहात्मा को देवलोक के दिव्यवैभव लुभा नहीं सके। मीक्ष के साथक को स्वर्ग का भव कैसे ललावा सकेगा? वीतरागता के साथक को राग के फल कहीं से अच्छे लोगे? उन मंगल आत्मा को १६ वें स्वर्ग से इस भरतक्षेत्र में अवतरित होने में जब छह मास शेष थे तब वैद्याली-कुण्डग्राम में रलवृष्टि होने लगी।

अनन्त तीर्थंकरों के मंगलविहार से पावन अपना यह भारत देश; उसमें ढाई हजार वर्ष पूर्व वैशाली

गणतंत्र का कुण्डुपुर (कुण्ड्याम) अति शोधायमान था। उस काल भगवान पार्श्वनाथ तीर्थंकर का शासन चल रहा था और उनके परमउपासक सिद्धार्थ महाराजा वैशाली गणराज्य के अधिपति थे। उनकी महारानी प्रियक्तारिणी-त्रिशलादेवी सचपुच भरतक्षेत्र की आद्वितीय नारी-रस्त थीं। गौरवक्ती श्राली-कुण्डुपुर की शोधा अयोध्यानगरी जैसी थी, उसमें तीर्थंकर के अवतार की पूर्वपुचना से सावक्त प्राण्यानगरी जैसी थी, उसमें तीर्थंकर के अवतार की पूर्वपुचना से सावक्त की तैयारी होने पर आत्मा का रूप बदल जाता है, और आनन्द की ऊर्मियाँ उठने लगती हैं, तद्नुसार जिनराज के अवतार की तैयारीयों से समस्त वैशाली की शोधा में आध्यंजनक परिवर्तन होने लगा, प्रजाजनों में सुख्यमुष्टिय एव अनन्द की कृष्टि होने लगी। महाराजा सिद्धार्थ के प्राण्य में प्रतिदिन तीन बार साढ़े तीन करोड़ रत्नों की वर्षो होती थी। नगरजन नगरी की दिव्य शोधा तथा रत्नुष्टि देखकर विस्मित होने लगे कि-अरे, इस नगरी में कीन ऐसा पुण्यवान पुरुष है कि जिसके गृह-औगन में प्रतिदिन ऐसे रत्नो की बर्षा होती है। जब किन्ही अनुभवी पुल्यों ने बतलाया कि-अपनी नगरी में अतिया तीर्थंकर अवतरित होनेवाले हैं, उसी की तैयारी के यह विद्व है। मात्र अपनी नगरी का नहीं, परन्तु सोर भरतक्षेत्र का भाग्योदय हो रहा है।

महारानी त्रिणलादेवी में भी अतरण एवं बाह्य में कोई अद्भुत परिवर्तन होने लगे। महान आनन्द की अव्यक्त अनुभूतियों उनके अतर में होने लगीं। आचाढ़ शुक्ता षष्टी की रात्रि के फिछले प्रस्तु में अति उत्तम मगल सूचक भोलह स्वप्न देखकर वे हर्चातिरक से रोमाचित हो गई और उसी समय प्रभु महाबीर का मंगल-अन्या १६ वे स्वर्ग में ज्यावकर प्रियकारियों विशाला माता के उदर में अवतरित हुआ.

#### मंगलदिन अति सुखदाता, आये उर त्रिशलामाता; नर-हरि-देव नमें जिनमाता, हम सिरनावत पावत माता।

आज त्रिशलादेवी के हर्षोद्धाम का पार नहीं था, और जब राज सभा में सिद्धार्थ महाराजा के थीमुख से उन स्वप्नी का महान फल सुना कि - चौबीसलें तीर्थंकर का उनके गर्भ में अवतरण हुआ है, तब तो उन्हें किसी अचित्य निधान की प्राप्ति जैसा अपार हर्ष हुआ। सारी नगरी में भी चारों और अमन्द छा गया। लोगों के मुँह से धन्य है...धन्य है! के उद्गार निकल रहे थे और कह रहे थे कि-ंअपनी नगरी में हम बालतीर्थंकर को खेलते-बोलते हुए देखेंगें हम सब का जीवन धन्य होगा!

इन्द्र-इन्द्रानीने भी वैशाली आकर माता-पिता का सन्मान किया; दिक्कमारी देवियाँ त्रिशला माता की सेवा करने लगी। देव तो ठीक, नरक के जीवो ने भी दो घड़ी सीता का बेदन किया; और उससे तीर्थंकर-महिमा जानकर गहरे विचार में माम होने से अनेक जीव बैतन्यविभृति को लक्षगत करके सम्यप्दर्शन को प्राप्त हुए। धन्य है तीर्थंकर के कत्याणक का प्रभाव और धन्य हैं उनको देखनेवाले।

अहा, माता के उदर में विद्यमान वह बीव, अपर्याप्त दशा में बहीं अभी हाथ-पाँव तथा औख-कान की भी रचना नहीं हुई थी, तथापि मति-श्रुत-अविध तीन झान का धारी था, सम्यादृष्टि था, आत्मानुभूति के वैभवसिंदत था, अतीन्त्रिय आनन्द का परिणमन हो रहा था; इसिलये वह आत्मा कल्याणकरूप था; उसकी वह गर्भवस्था भी कल्याणकारी थी। उस समय की भी उसकी देहातीत आत्मदशा को जान ले उसका कल्याण होगा; उसे शरीर एवं आत्मा का भेदझान होकर अतीन्त्रिय झान, सुख होंगे। इसका नाम है गर्भकल्याणक!

अरेलकामें तो लो—

अहाँ आँख-कान नहीं है तथापि अतीन्द्रियज्ञान वर्तता है;

अहाँ शरीरत्चना नहीं हुई है तथापि अतीन्द्रिय सुख वर्तता है;

🗰 जहाँ अभी द्रव्यमन की रचना नहीं हुई है, तथापि सम्यादर्शन वर्तता है।

— इस प्रकार आत्मा के ज्ञान, सुख, सम्यक्त्यादि भाव देहातीत हैं, इसलिये आत्मा स्वयं ही ज्ञान एवं सखरूप परिणमनेके स्वभाववाला है–ऐसा विश्वास होता है।

हे भाई। तू इस प्रकार भगवान को पहिचान। ऐसा भगवान का जीवन है। इसलिये पत्येक प्रसंग में (गर्भ से लेकर मोक्ष तक) भगवान का आत्मा कैसे चैतन्य भावों रूप वर्त रहा है उसे तू जान। मात्र सयोग या पुण्य का वैभव देखकर नहीं अटक जाना। आत्मिक गुणों द्वारा प्रभुकी सच्ची पहिचान करेगा तो तुझे भी अवस्य सम्यग्दर्शन-जानादि होंगे और तू भी मोक्ष के मार्ग में आ जायगा। इसलिये बारम्बार करते है कि

#### जो जानता जिनराजको चैतन्यमय शुद्धभावसे, यह जानता निज आत्मको सम्यक्त्यलेता द्यावसे।

जिस प्रकार सम्यादर्शन होने से पूर्व उसकी तैयारी में भी जीवकों कोई नवीन आत्मिक आहलाद जागृत होता है और नई भनक आती है, उसी प्रकार वैशाली में प्रभुजन्म से पूर्व चारों ओर तूरन आनन्दका बालावरण छा गया था। देवतुसारियों त्रिशला माताकी सेवा करती है दिया नवीन आनन्दकारी चर्चा करती है। एकबार माताजों को विचार आया कि आज मैं देवियों से प्रश्न पूछ कर उनके तत्व्वशन की परीक्षा कर्ढ़। देवियों भी कोई साधारण नहीं भी परन्तु जिनभक्त थी; वे माताकी बात सुनकर प्रसन्न हुई ,और मानो माताजों के मुख से फूल झर रहे हो तद्मुसार एक के पश्चात् एक प्रश्न पूछने लगीं. और देवियों भी झट-झट उनके उत्तर देने लगीं। तत्वरससे मरपूर उस चर्चा के आनन्द का रसास्वादन आप भी क्रीवियें

- सर्व प्रथम माताजी ने पूछा-जगतमें सबसे सुन्दर वस्तु कौन?
  -देवीने तरन्त उत्तर दिया- 'शुद्धात्मतत्त्व।'
- माताने पृछा-आत्मा का लक्षण क्या ?-देवीने कहा-चैतन्यभाव!
- 🛎 धर्मीका चिह्न क्या ? शांतभावरूप जानचेतना !
- 💥 उत्तम सदाचार क्या ? वीतरागभाव ।
- 💥 पापी कौन ? -जो देव-गुरु-धर्मकी निन्दा करे वह।
- 🔉 पण्य पाप रहित जीव कहाँ जाता है? -मोक्स में।
- 🙊 बीर कीन?- जो बीतरागता करे वह बीर है।
- se जिन कीन? जो मोह को जीते वह जिन⊹
- 🙊 संतोषी कीन?-जो स्वमें तृप्त रहे वह।
- 🙊 विवेकी कौन?-ओ जिनाज्ञा का पालन करे वह।
- 🙀 शूरवीर कौन? ओ शबुको भी क्रमाकरे वह।

- मार्थकीन ? जो मनध्य भव पाकत भी आत्मिक्तिन को सह।
- सर्व श्रेष्ठ कौन ?-जो सबको आने वह सर्वोत्तम।
- अक्ष मसक्ष कीन?-को मोक्ष का ही उद्यम करता हो बहे।

ऐसे भिन्न-भिन्न प्रकार के प्रश्लोत्तर हुए और धर्मचर्चा चली। कई बार तो ऐसा होता था कि-माताजी प्रन्न पुछे तब देवी को उत्तर न आता हो, किन्तु ज्यों ही माताजी के उदर में विराजमान तीर्थंकर का स्मरण करें कि तुएन्त उत्तर आ जाता था। -मानो प्रभु स्वय ही उदर-भवन में बैठे-बैठे सब प्रभों के उत्तर दे रहे हों। उदस्थ्य आत्मा अविध्वानी है, तो उनकी सेवा करनेवाली देवियों भी अविध्वानी है, उनमें से कुछ तो सम्यादर्शन को प्राप्त हैं और कुछ प्राप्त करने में तत्पर हैं; -ऐसी वे देवियों माता में प्रकृती है-

हे माता ! अनुभूति स्वरूप परिणमित आतमा आपके अंतर में विराजमान है, तो ऐसी अनुभूति कैसे होती है? वह समझायें।

माता ने कहा- हे देवी! अनुभूति की महिमा अति गंभीर है। आत्मा स्वयं ज्ञान की अनुभूति स्वरूप है। उस ज्ञान की अनुभूति में रागकी अनुभूति नहीं है, -ऐसा भेदज्ञान हो तब अभूर्य अनुभूति प्रगट होती है।

दूसरी देवीने पूछा- हे माता! आत्मा की अनुभूति होने से क्या होता है?



देवी, सुनो। अनुभूति होनेपर सम्पूर्ण आत्मा स्वयं अपने में स्थिर हो जाता है; उसमे अनन्त गुणों के चैतन्यरस का ऐसा गभीर वेदन होता है कि जिसके महान आनन्द को अनुभवी आत्मा ही जानते हैं वह वेदन वाणीयस्य नहीं होता।

हे माता। वाणी में आये बिना उस वेदन की कैसे खबर पड़ती है?

हे देवी। अंतर में अपने स्वसंवेदन से आत्मा को उसका पता चलता है। जैसे यह शरीर दिखायी देता है, वैसे ही अनुभूति में उस से भित्र आत्मा ' उससे भी विशेष स्पष्ट' दृष्टिगोचर होता है।

हे माता! औंखों से शरीर दिखायी देता है उसकी अपेक्षा आत्मा के ज्ञान को विशेष स्पष्ट क्यों कहा?

हे देवी! औख द्वारा शरीर का ज्ञान वह तो इन्द्रियक्वान है, परोक्ष है; और आत्मा को जाननेवाला स्वसंबेदनज्ञान तो अर्तीन्द्रिय है प्रत्यक्ष है, इसलिये वह अधिक स्पष्ट है।

अनुभृति के काल में तो मति-श्रुतज्ञान हैं, तथापि उन्हें प्रत्यक्ष और अतीन्द्रिय क्यों कहा ?

-क्योंकि अनुभूति के समय उपयोग आत्मा में ऐसा लीन हुआ है कि उसमें इन्द्रियों का तथा मन का अवलम्बन छूट गया है, इसलिये उस समय प्रत्यक्षपना है। अहा, उस काल के अव्भुत निर्विकल्प आनन्दका क्या कहना।

देखियों ने प्रसन्नता से कहा- हे माता! आपने अनुभूति की अद्भूत बात समझायी, मानो आपके

अंतर से कोई अलौकिक चैतन्यरस इस रहा है। यह आपके अंतर में विराजमान तीर्थंकर के आत्मा की अशिन्त्य महिमा है। उन बालतीर्थंकर को गोद में लेकर हम कुतार्थ होंगे।

-इस प्रकार धर्मचर्चा द्वारा आनन्दमय उत्तम भावना भाते-भाते सवानी मास आनन्दपूर्वक बीत गये और तीर्थकर के अवतार की धन्य पड़ी आ पहुँची।

### वैज्ञानी में महावीर-जन्म की मंगल बधाई



अगज तो बधाई राजा सिघ्दारथ दरवार जी ...

विश्वासीयो कुँवर जायो जग का तारणहार जी ...

वैशासी में गैलित बाजे देव करें जयकार जी ...

भव्यों के इस भाग्योदय से हर्षित सब नरनार जी ...

आस्पने धन्य करवा, समकितने उञ्चल करवा;

बाल-तीर्णंकर दर्शन करवा, चारसे अईअ वैशासी धायसां.

इस पुस्तक के लेखक ने बीर स २५०२ की चैत्र शुक्का १३ का मगल-दिवस बैशाली मैं-बीर अञ्चामा में आनन्द पूर्वक मनावा था; इस पुराण का कुछ भाग वर्षी रहकर लिखा है, और वीएपुं की रथपात्रा के समय इसकी पाण्डुलिपि को रथ में विराजमान करके उसकी पूजा की है।



जैज्युष्टा ज्योदशी के मगल-दिन वैशाली-कुण्डग्राम में भगवान महावीर का अवतार हुआ। उस काल (ईस्वीसन् पूर्व ५९८ वर्ष, ता २८ मार्च सोमवार को) समस्त ग्रह सर्वोच्च स्थान में थे। ज्योतिचिक्कान के अनुसार ऐसा उत्तम योग १० कोडाकोड़ी सगरोपम मे २४ बार ही आता है; और बीराभुं की यह जन्म कुण्डली उनका बाल-ब्रह्मचारीपना सूचित करती है।

तीर्थंकर का अवतार होते ही तीनों लोक आश्चर्यकारी आनन्द से खलवला उठे। इन्द्र ऐरावत हाथी लेकर जन्मोत्सव मनाने आ पहुँचा। एक देवपर्याप्त में असंख्य तीर्थंकरों का जन्माभिषेक करनेवाल इन्द्र पुनःपुन जन्माभिषेक के अवसरपर किसी नृतन आहलाद का अनुभव करते हैं। भक्तिभावना से प्रेरित होकर वह सीधर्म इन्द्र स्वय एक होनेपर भी अनेक कर पारण करके जन्मोत्सव मनाने हेतु तत्पर हुए; -जिस प्रकार मोक्ष का साधक आत्मा स्वयं 'एक' होने पर धी सम्बद्धान-जान-चारिज द्वारा अनेकरुपों को धारण करता हुआ मोक्ष साधने को तत्पर होता है।

शनी बन्दानी के भी बर्चका प्राप्त नहीं है। जिन्हे भावा शीर्थका को गोड़ में क्षेत्रे की प्रवल उसकाता है-ऐसी वे इन्हानी कण्डपरी में प्रवेश करके तरन्त 'जिन-मन्दिर'-में गर्र। (सिदार्थ राजाके 'नंदावर्त' ज्ञास्त मञ्जूपासन में 'इत्यंजिन' का अवनार हुआ और वे 'द्रव्यक्रिन' वहाँ विराजमान होने से पराणकारीने उस राजसहल को भी 'जिस-मन्दिर' कहा है।) वहीं प्रवेश करके बालतीर्थंकर का मार्च देखते ही आनन्द से उनका अंतर शास उठा- 'अहा हेवी पर्याय में मंतान नहीं होती. परन्त मंद्रों तो इन तीर्थंकर समान पत्रकों गोटमें लेने का क्षेत्रमय पाप तथा है। इस प्रकार पाप हर्ष पर्वक उन बाल तीर्थंकर के स्पर्श से वे इन्हानी वैतन्य की अद्दर्भतता का अनुभव करने लगी... अहा. प्रथके स्पर्श से मैं धन्य हो गई। अब मै स्त्री पर्याय का केट काके मोक्ष प्राप्त करूँगी। ऐसे आत्मिक आहलाड सहित उन बालप्रभुको इन्द्र के हाथ में दिया। इन्द्र भी प्रभक्त रूप देखकर ऐसे आश्चर्यचिकत हुए कि एक साथ हजार नेत्र बनाका उस रूप को निहारने लगे। जिस



प्रकार मोक्षाभित्याची जीव अतीन्त्रिय ज्ञानकी सर्व किरणों द्वारा आत्माके अतीकिक रूप का निरीक्षण करता है और महाआनन्दित होता है उसी प्रकार हिर हजार नेजों द्वारा प्रभुके रूप को देखकर अति प्रसन्न हुए। उस समय होनेवाली दिव्य पुष्पवृष्टि से ऐसा लग रहा था मानो आकाश में सुन्दर उद्यान खिला हो!.. परन्तु औ, उस दिव्य पुष्पोद्यान की अपेक्षा प्रभुके आत्या में चैतन्य के अद्भुत गुणोंका उद्यान खिला हा था-उसे तो धर्मात्मा ही देख सकते थे और 'अगन्धभाव' से उस चैतन्य उद्यान की अपूर्व सुगन्य लेते थे।

इस प्रकार अद्भुत जिनमहिमा देखकर तथा चैतन्य की अचिन्त्यता को लक्षगत करके अनेक जीव सम्यक्तवको प्राप्त हुए; सम्यक्तव के अनुपम प्रकाश से उनका आरमा जगमगा उठा। प्रभु का जन्म उनके लिये सचमुच कल्याणकारी हुआ। आहो तीर्थंकरों का अचिन्त्य प्रभाव!

बारतीर्थंकर का रुप निहारने के लिये हजार नेत्र खोलकर इन्द्र ऐसा बतलाना चाहता था कि-ओ जीवो! मेरे यह हजार नेत्र जिनका इप देखने के के लिये कम लग रहे हैं उन साधक के अंतर का तो क्या कहना! ऐसे आत्मसाधक आत्मार्वी पहिचान बाहा नेत्रों द्वारा नहीं किन्तु अतीन्त्रिय ज्ञान द्वारा ही होती है; इस्रिस्य जनकल्याणक में तुम्र प्रभुको मात्र इन्द्रियज्ञान द्वारा न देखकर उन्हें अतीन्त्रिय ज्ञान द्वारा पहिचानना; उससे प्रभुके कल्याणक के साथ तुम्हारा भी कल्याण होगा,-तुम्हें सम्यगदर्शनादि कस्याणकारी भाव प्रगट होगे।

अति शोभायमान शाश्चत मेरुपर्वत जिनप्रभु के जन्माभिषेक से अत्यधिक सुशोभित हो उठा;

अधवाऐसा कहो कि जिनसज ने आकर मेरूकी शोभा का हरण कर तिया, क्योंकि लोग तो मेरूकी दिख्य शोभा को देखना छोडकर प्रभुके मुखार्यक्रदको निहार हि थे। प्रभुमें लगे हुए उनके चित्र को दूसरा कोई आकर्जित नहीं कर मकता था। मेरू पर 'क्यापनारुप जिन' तो सदान शास्त्रत विसाजते हैं, तदुस्पत आज तो 'ह्रव्यजिन' तथा अगतः 'भावजिन' वहीं पथारे थे; फिर उसके गीरव की क्या बात! अहा, बह तो जात का एक पूजनीय तीर्थ वन गया था। वहीं ध्यान मस्कर अनेक मुनिबर निर्वाण प्राप्त करते हैं इसलिये वह सिद्धियाम (निर्वाण तीर्थ) भी है। अहा, तीर्थस्वरूप आत्माका जहाँ-जहाँ स्पर्श होता है वह सब तीर्थ वन जाता है। सम्मणान की यह महता है कि वह ह्रव्य-क्षेत्र-काल से 'भाव'-मंगल को जानकर



''धन्य घड़ी धन्यकाल शुभ देखो, हरि अभिषेक करे प्रभुजीको''

उस अन्माभिषेक के समय सर्वत्र आनन्द छा गया. देवगण भिक्त से नाच उठे और मुनिवर चैतन्य की अगाध महिमा का चिंतन करते-करते ध्यानमप्र हुए। निर्विकल्प जिनभिक्त तथा सविकल्प जिनभिक्त-दोनों का वर्ते सगम हुआ। वाह प्रभो । अभी तो आप बालतीर्थकर है, इब्यतीर्थकर है, तथापि ऐसी अगाध महिमा। तो जब आप सर्वेज्ञ होकर सांसाद् भावी तीर्थकर होगे और ष्ट्रए-उपदेश द्वारा जगत में स्वत्रय-तीर्थ का प्रवर्तन करते होगे -अम काल की महिमा का क्या कहता!-

घटे 'इव्य-जगदीम' अवतार ऐसो, कहो 'भाव-जगदीम' अवतार कैसो ?

प्रभो ! आपकी महिमा को जो जानेगा वह अवश्य सम्यक्त्व प्राप्त करेगा ! हे देव ! आपके जन्मोत्सव में कहीं गा का ही उद्धास नहीं था, गासे पार ऐसे वीतरागस की एकघारा भी वहीं चल रहीं थी। जैनदर्शन की इस अद्भुतता को ज्ञानी ही जानते हैं। जब सारी दुनिया अन्योत्सव के हर्षादिस्क में पागल हो रहीं थी तब हमारे प्रिय बालप्रभु तो अपनी ज्ञान चेतना की शान्ति में निमग्न होकर बैठे थे। बाह रे बाह ! बीतरागमार्ग में हमारे भगवान तो इसी प्रकार शोभा होते हैं।

पार्श्वनाध प्रभुके मोक्षगमन पद्यात् १७८ वर्ष में महाबीर प्रभुका जन्म हुआ। उनके शारीर में १००८ उत्तम लक्षण थे; उनके बाये पैर में केमरी सिंह देखकर 'हरिने 'हरिका ' हरिलखण प्रसिद्ध किया। (' हरि-इद्र: 'हरि-भावान;' हरि-सिंहा एकदेव, एक मुच्च, एक तिर्चच।) उन सिंहरंग्रहण पुक्त प्रभुको 'बीर' ऐसे एक हिन्द माल नाम से सम्बोधन करके इन्त्र ने सुति की। "अरे, अनेत गुणसम्प्रम भगवान 'बीर' ऐसे एक ही शब्द से बाच्य कैसे होंगें ?"-हीं, जैशशासन के अनेकान्त के बाल से वह संभव हो सकत, क्वांकि एक गुण द्वारा अभेद हम से अनन्त गुण सम्मन्न ऐसे पूर्ण गुणी को प्रत्यक्ष किया बा सकता है,- ऐसा

जैन- शासन के अनेकाल जान का विशिष्ट सामर्थ्य है।

मेह पर जन्माधिकेक के पश्चात् प्रमुक्त शोधायात्रा लेकर हन्द्र बैशाली- कुण्हपुर लीटे और माता पिता को उनका पुत्र सीपते हुए कहा- हे महाराज! हे माताजी! त्रिलोकपूच्य पुत्र को पाकर आप धन्य हुए है, वे मोह को जीतने में बीर हैं और धर्मतीयों का उद्योत करनेवाले है- इसप्रकार स्तृति करके इन्द्र ते माता-पिता का सन्मान कर रहे थे, परन्तु माता त्रिशालदेवीका घ्यान उसमें नहीं था; वे तो बस पुत्रको दखने में ताझीन थी। जिलप्रकार स्वानुभूति में प्रथम बार ही चैतन्यका अतीन्द्रिय रूप देखकर पुत्रकु जीवका वित्त अपूर्व आनन्द के बेदने में लग जाता है...उसी प्रकार पुत्र का अन्युस्तरूप देखकर प्रमुक्त जीवका वित्त अपूर्व आनन्द के बेदने में लग जाता है...उसी प्रकार पुत्र का अन्युस्तरूप देखकर त्रिमाला माता।का चित्त अनुपम आनन्द से तृप्त हो गया। इन्द्र-इन्दानी ने ताण्डव नृत्य करके अपना हर्षोद्धास व्यक्त किताने ही देव अनुस्तर के अन्यन हर्षोद्धास व्यक्त किताने ही देव को अन्यन्त प्रमुक्त के माथ धारण करके वीर कुँचर के साथ वहीं क्रीडा करने हेतु रूक गये। अहर, तार्थकर और बालमित्र के साथ रहना तथा खेलना किते अच्छा नहीं लगेगा?...बाह, उसमें तो बहा है आनन्द आयगा। उन देवकमारों के साथ होड़ा करते हुए वीर्यकुत्र को देखकर उनमें देव कीन है और सनुष्य कीन? उसका पता भी नहीं चलता था; क्योंकि सबका रूप एक जैसा था; परन्तु जब वे देवकुमार तीर्थकर देवका चरण स्वर्ण करते तब समझमें आता था कि देव कीन है! वे देव कहते थे कि है प्रभी! हम देव नहीं हैं, वास्तवमें देव तो आप ही है। इसप्रकार गुणोंकी विशेषता के कारण वीर कैवर सबसे अलग पत्रिवारे जाते थे।

वीरकुँकर का जन्म होने से वैशाली सर्व प्रकार से वृद्धिगत होने लगी; उसका वैभव भी बढ़ने लगा और आत्मगुण भी; इसलिये माता-पिता एव प्रजाजनीने उन वीरकुवैर को बद्धमान नामसे सम्बोधन किया।

### ''पणमामि वडुकमाणं तित्थं धम्मस्स कत्तारं'' (प्रवज्ञनसार)

अहा, 'तर्द्धमान' ऐसे सुन्दर नामसे जो वाच्य है, जिन प्रमु के गुणों की पिहेचान से आत्माके गुण वृद्धिगत होते हैं ऐसे धर्मवृद्धिकर श्री चर्द्धमान जिनकों, मैं वन्दन करता है। चैतन्यगुणोंमें वृद्धिगत ऐसे उन महारमा को देवलोक से आनेवाले दिव्यविषय भी आइप्रचेकत नहीं करते थे। आहा, चैतन्यगुणों से अधिक सुन्दर ऐसी कोई बस्तु इस बगत में है जो धर्मी के विस्त को आइप्रों में इतल सके।'



बीर-वर्द्धमानकुमार दो वर्ष के बातक होनेपर भी तीन ज्ञान से गंभीर हैं और आराधना सहित श्रेष्ठ जीवन जीते हैं। उन्हें देख-देखकर भव्य जीवों का हृदय शांन होता है। उनकी बालक्रीडाएँ निर्दोष है। अवधिज्ञानी-आत्मज्ञानी वे महात्मा ऐसा विशिष्ट क्षयोगश्या लेकर आये हैं कि-किसी शिक्षक के पास कोई विधा पढ़ना शेष नहीं रहा, जगत की वैतन्यविद्या पढ़ानेवाले वे स्वयं बुद्ध भगवान स्वयं सर्वविद्याओं मे पागगत है। अहा ऐसे बालप्रभु जिनके गृह में सदा क्रीड़ा करते हो और जिनके हृदय में विराजते हों उनके महान सीभाय्य का कथा करना!

देवियाँ उन्हें आनन्द में खंलाती थी, माता उन्हें झूले में झूलाती थी, देवकुमार हाथी के बच्चे का रूप धारण करके बीर कुँवर को सूढ़ पर नैताकर झुलाते थे तथापि बीर कुँवर इरते नहीं थे आनन्द से झूलते थे। उनके शरीर की ऊचाई १ धनुष (इस फुट अथवा तीन मीटर) थी; रग पीला सुवर्ण जैसा था; ७२ वर्ष की आयु और तीनो लोक में सबसे मुदर अदभुत रूप था। अति मनोज्ञ उनके शरीर में अन्मसे ही दस अतिशय थे-वह शरीर मल-मृत्र महित, प्रश्वेद रहित था तथा रक्त का रग भेत-दूभ समान था, बज्र संहरन था, सबीर मुदर उसकी आकृति थी, सुगन्धित थास था, अदभुत रूप, अतिशय बल एवं मध्यवाणी थी। उस शरीर में १००८ उत्तम विक्र थे।

इस प्रकार बालतीर्थंकर के शरीर में अन्म से ही पुण्यजनित इस अतिशय थे। वह अतिशयता कर्मअनित शरीराश्रित थी उसके द्वारा कही भगवान की सच्ची पहिचान नहीं होती हों, भगवान के आत्मा में जन्म से ही सम्यप्दर्शन-जानरुप चैतन्य भावोंकी जो अतिशयता थी, वह धर्मअनित और आत्माश्रित थी, बही उनकी सच्ची अतिशयता थी, और उन लक्षणों द्वारा भगवान को सच्चे स्वरूप में पहिचाना जा सकता है। शरीर के गुणो की दिव्यता वह कही वास्तव में भहावीर नहीं है, वह तो मात्र महावीर के आत्मा के साथ सर्योगरूप से लगा हुआ पुरत्य पुरानोंका पिण्ड है। महावीर के मानिष्य क कारण वह भी उपचार से पूज्यरूप वना है। सच्चे महावीर तो अतीन्द्रिय, रुपातीत, अशरीरी, चैतन्यगुण- मम्पन्न है। ऐसे भाव से जो महावीर को जानता है वह औव सर्यक्वत ग्राप्त करके आनन्दित होता है।

तेर्द्रसके तीर्थंकर पार्धप्रभु का निर्वाण होने के २५० वर्ष पश्चात् भगवान महावीर ने निर्वाण प्राप्त किया अर्थात् पार्धप्रभु के निर्वाण के १७८ वर्ष पश्चात् वीराभु का अवतार हुआ। उनकी आयु ७१ वर्ष ६ मास १७ दिन थी। [बालप्रभु वीर्त्कुवर को रत्नो के पानने में झुलाते हुए माता त्रिशला देवी तथा छपज्ञकुमारी देवियों कैसे मुन्दर मगल-गीत गाती थी। उनकी कुछ वानगी भगवान नेमिनाथ चरित्र पृष्ठ मे देखियों]

### देवकुमारों तथा राजकुमारों की तत्त्वचर्चा

एक बार चैत्र शुक्ता त्रयोदशी के दिन वीरकुर्वेर का जन्म-दिन मनाने हेतु देवकुमार और राजकुत्मार कुण्ड्याम के राजोद्यान में एकत्रित हुए थे। बार कुर्वेर के आने में कुछ देर होने से वे तत्त्व बर्चा करने लगे। उनकी बर्चा कितनी सन्दर थी वह हम देखे-

- देवलुमार:-भाइयो, आज वीरकुवैर का जन्मदिन है। वे राजभवनसे यहाँ पर्धारं तबतक हम थोड़ी धर्मचर्चा करे।
- राजकुमार बोले:-वाह, यह तो बड़ी अच्छी बात है! धर्म के महान दिवस पर तो धर्मचर्चा ही शोभा देती है।
- 🟨 देवकुमार ठीक है, आज हम 'सर्वज्ञ' के स्वरूप की चर्चा करेंगे। बोलो राजकुमार ! हम किस धर्म को

मानतेहैं ? और हमारे इष्ट देव कीन हैं ?

- स्व राजकुमार:-हम जैन धर्म को मानते हैं. उसमें आत्मा के शुद्धभाव द्वारा मोह को जीतते हैं और भगवान 'सर्वज्ञ' अपने इष्टरेव हैं।
- 🚃 'सर्वज्ञ' कौन हैं ?
- 'सर्वञ्च नाम कोई व्यक्ति वाचक नहीं है, परन्तु मोह का नाश करके ज्ञान-स्वभावी आत्मा की सर्व ज्ञान-शक्ति जिनके विकसित होगई है वे सर्वञ्च है; इस प्रकार 'सर्वज्ञ' शब्द गुणवाचक है।
- 💥 सर्वज्ञ कब हुए?
- w राजकमार:-सर्वज्ञ अनादि से होते आ रहे हैं: वर्तमान में होते हैं और भविष्य में भी होते रहेंगे ।
- सर्वज कितने हैं ? उनके कितने प्रकार हैं ?
- सर्वज हुए अनन्त जीव हैं, उन सबकी सर्वज्ञता एकसमान है, उसमें कोई अन्तर नहीं है; परन्तु अन्य प्रकार से उनके 'सिद्ध' और 'अरिहेंत' ऐसे दो भेद हैं।
- वे सर्वज भगवन्त कहाँ रहते हैं ?
- सर्वज्ञ में जो सिद्ध है वे लोकाग्र में सिद्धलोक में विराजते हैं; वे अनन्त हैं। उनके अतिरिक्त कितने ही सर्वज्ञ 'आंत्रत' पद पर विराजमान हैं, वे इस मध्यलोक में मनुष्य रूप में विचरते हैं और ऐसे लाखों 'अग्निंत' हैं।
- **अ** ऐसे किन्ही सर्वज्ञ का नाम बतलाऐंगे ?
- हाँ, इस समय महाविदेहक्षेत्र में श्रीसीमंधर भगवान आदि सर्वज्ञ रुप से विचर रहे हैं, वे 'अरिहंत-सर्वज्ञ' हैं, और पार्श्वनाथ आदि भगवन्त वर्तमान में सिद्धलोक में विराजते हैं वे 'सिद्धसर्वज्ञ' हैं। अपने महावीर कमार भी ४२ वें वर्ष में सर्वज्ञ होंगे।
- **अ** देवकमार:-सर्वज्ञ क्या करतें हैं ?
- स राजकुमार:-सर्वज्ञ अर्थात सबके ज्ञाता; सर्वज्ञ भगवान अपने ज्ञानसामध्ये से सब जानते हैं और उस ज्ञान के साथ वे अपने पूर्ण आत्मिक सुख का अनुभव करते हैं। वे विश्व के ज्ञाता है किन्तु कर्ता नहीं है।
- 💥 ऐसे सर्वज्ञ को ही देव किसलिये मानना ? अर्थ क्योंकि अपने को अतीन्त्रिय पूर्ण सुख नधा पूर्णज्ञान इष्ट है-प्रिय है, इसलिये जिन्हें ऐसा सुख एवं परिपूर्ण ज्ञान
- प्रगट हुआ है उन्हीं को हम अपने इह देव रूप में मानेंगे।
- 💥 देवकुमार:- सर्वज्ञ को मानने से हमें क्या लाभ ?
- शाजकुमार:-सर्बन्न को जानने से हमे आत्मा के पूर्ण सामर्थ्य की प्रतीति होती है; और अपने आत्मा के पूर्ण सामर्थ्य की प्रतीति होते के कारण परमें से ज्ञान या सुख लेने की पराधीन मान्यता दूर हो जाती है; बाह्यविषयों में सुख की विष्याकल्पना छूटकर आत्मस्वभाव में जो अतीन्त्रिवज्ञान एवं सुख है उसकी बच्चा प्रगट होती है। तथा सर्वज्ञता के साथ राग-हैच का कोई अंशा भी नहीं रह सकता, इसलिये सर्वज्ञ को जानने से राग-हैच से भिन्न आत्मा के शुंध्यस्वस्थ की पिरुवान होती है। इस प्रकार सर्वज्ञ को जानने से राग-हैच से भिन्न आत्मा के शुंध्यस्वस्थ की वानने से अपने आत्मा में स्वाध्ययपूर्वक सम्याकान एवं अतीन्द्रिय सुख होता है अर्थात् धर्म का प्रारम्भ होता है, यह अपूर्व लाग है।
- 🗮 क्या सर्वज्ञ को माने बिना धर्म नहीं हो सकता?
- नहीं, सर्वक्र को माने बिना कदापि धर्म नहीं होता।
- 🐞 सर्वज्ञ को माने बिना क्यों धर्म नहीं होता ?

- क्योंकि सर्वक्रता ही आत्मा की पूर्ण प्रगट हुई परमात्मशिक है; आत्मा की पूर्ण प्रगट हुई शक्ति को जो नहीं मानेगा बह अपने आत्मा की परमात्मशिक को भी कहाँ से जानेगा? और जब तक अपने आत्मा की पूर्ण शक्ति को नहीं जानेगा तथनक परमे से ज्ञान या सुख प्राप्त करनेकी परिश्रित-मिथ्यावुष्टि क्वी ही रहती है; जहाँ परिश्रित वृष्टि हो अर्थात् वाद्याविषयों मे सुख वृष्टि हो वहाँ धर्म हो ही नहीं सकता। इस प्रकार सर्वज को माने विना कराणि धर्म नहीं हो सकता। इस प्रकार सर्वज को माने विना कराणि धर्म नहीं हो सकता।
- 🕱 देवकुमार-सर्वज्ञ को माने बिना आत्मा की पूर्ण शक्ति को मान ले तो ?
- श्री राजकुमार-यदि आत्मा की पूर्णशिक को यथार्थरूप से माने तो उसमें सर्वज्ञकी प्रतीति भी अवस्य आ ही जाती है। यदि सर्वज्ञ की प्रतीति न तो तो आत्माकी पूर्ण श्रीक की प्रतीति भी नहीं होती। अपने को पूर्ण सुख चाहियों न तो जती पूर्णजान हो वही पूर्ण सुख होता है; इसलिये पूर्ण ज्ञान कैसा होता है उसका मिण्य करना चाहिया। पूर्णजान के निर्णय मे ही सर्वज्ञ की मा कि आ गई, तथा ज्ञान एव रागका भदजान भी राज तथा ज्ञान एव रागका भदजान भी राज तथा अपने ज्ञान में तो उनका निर्णय हो ही जाना चाहिये। तभी आत्मा की पूर्ण शक्त का विश्वाम आग्मा और धर्म होगा।
- **अ** देवकमार -सर्वेज कौन हो सकता है ?
- क्ष राजकुमार -प्रथम जो सर्वज्ञ को तथा सर्वज्ञ समान अपने आत्मा की परमात्मशक्ति को जाने वह जीव अपनी शक्ति में से सर्वज्ञा कि व्यक्ति करके सर्वज्ञ होता है। इसलिये-

जो सर्वज्ञस्वमाय को जाने वह आत्मज्ञ होता है, जो आत्मज्ञ हो वह अवश्य सर्वज्ञ होता है। इस प्रकार सर्वज्ञता वह जैनधर्मका मल है।

इसलिये हे मुद्दुश्च भव्य जीवो । यदि तुम धर्मार्थ सर्वज्ञका निर्णय करना चाहते हो तो सर्वज्ञता के प्रति निजन्की परिणित उद्धासित हो रही है, जिन्की बाणी एव मुद्रा सर्वज्ञता की नि.शक घोषणा कर रही है, तथा राग से भिन्न जान चेतना के बल से जो सर्वज्ञ होकर जिनशासन के धर्मचक्र का प्रवर्तन करनेवाले हैं-ऐसे श्री वीर प्रभ को चैतन्यभाव से जानो।

> जो जानता महावीर को चेतनमयी शुध्दभाव से, वह जानता निजआत्म को सम्यक्त्व लेता चावसे।

प्रभुकी ज्ञान चेतना को जानने से रागरिहत सर्वज्ञस्वभावी आत्मा तुम्हारे स्वसबेदन में आ जायगा और सम्यक्त्व सहित सर्वज्ञता का सर्व समाभान हो जायगा, तुम्हारा परिणमन राग से भिन्न ज्ञानचेतनारूप हो जायगा और तुम स्वयं अल्पकाल में अल्पज्ञ मिटकर सर्व काल के लिये सर्वज्ञ हो जाओगे।

-इस प्रकार देवकुमारों तथा राजकुमारों के बीच तत्त्वचर्चा चल रही थी, उस समय राजभवन में (चैत्र शुक्का त्रयोदशी को) क्या हो रही था वह हम देखें।

बर्दमान कुमार ने प्रात:काल सिष्टोंका स्मरण करके आत्मवित्तन किया। फिर माताजी के पास आये। विश्वलामाताने बड़े उत्साहपूर्वक पचपरमेष्ठी का स्मरण करके प्रिय पुत्र को तिलक किया और बलैयों लेकर मंगल आशीर्वाद दिया। माता का आशीष लेकर बीस्कुमार प्रसन्न हुए और उनसे आनन्दपूर्वक वर्षा करने लगे। अहा, माताजी के साथ बीर कुँबर कैसी आनन्दपूर्व चर्चा करते हैं वह सुनने के लिये हम राजासिस्वार्थ के राजास्वत में चलें.!

#### विश्वाला प्राता के राजधवन में

वाह! देखो, यह राजा सिष्टार्थ का राजभवन कितना भव्य एवं विशाल है! इसका गूंगार भी कितने अद्भुत ढंग से किया गया है! आज जैत शुक्का त्रयोदशी को वीरप्रभुका जन्मदिन होने से राजभवन के प्रांगण में हजारों प्रजाजन बीरकुँवर के दर्गनार्थ एकत्रित हुए है; आज वे गाँचवें वर्ष में प्रवेश कर रहे हैं। राजभवन के भीतर उस कक्षा की शोभा तो स्वर्गकी इन्द्रसभा को भी भुला दे ऐसी है; परनु अपना लक्ष वहीं नहीं जाता, अपनी दृष्टि तो सीभी महाबीर कुँवर पर केन्द्रित है। अहर, वे कैसे सुशोभित हो रहे शि त्रशला माता अपने इकलीते पुत्र को कितना लाड कर रही है। और कुँवर भी माताजी के आनन्यपूर्वक चर्चा कर रही है। वर्षों, हम भी वह समें-

- चीर कुँबर ने पूछा-हे माता! जिन्हे भव नहीं है और जो मोक्ष को भी प्राप्त नहीं हुए-वे कौन
   चैठ
- भ्रह्म माताने पुत्र के सिर पर हाथ फेरते हुए हैंसकर कहा-'बह तो मेरा प्यारा पुत्र।' फिर उन्हें गोद में लेकर खुम्बन करते हुए कहा-बेटा, वह तो तू ही है कि जिसे अब भव भी नहीं है और जिसने अभी मोक्ष पाप नहीं किया।
- 厳 बीर कुँबर कहते हैं-हे माता! शुद्धात्मतस्व की महिमा कैसी अगांघ है-वह तुम जानती हो?
- 🐞 हाँ बेटा, जब से तू मेरे अतर में आया तब से शुद्धात्मतत्त्व की महिमा मैंने जान ली है।
- 'तुमने आत्माकी कैमी महिमा जानी है?-वह मुझे बतलाओ।'
- केटा, जबसे यहाँ राजवृष्टि प्राग्नभ हुई, मुझे १६ स्वयन दिखायी दिये, और मैंने उन स्वयनों का उत्तमफल जाना, तब से मुझे ऐसा लगा कि-अहा, जिसके पुण्य का प्रभाव इतना आधर्यकारी है उस आत्मा की पवित्रता का क्या कहना। ऐसा आराधक आत्मा मेरे उदर में विराज रहा है! -ऐसी अद्भुत महिमा से आत्मा को आराधक भाव का विचार करते-करते किसी अचिन्त्य आनन्दपूर्वक मुझे शुद्धात्मतत्त्व का भास हुआ। बेटा, यह सब तेरा ही प्रताप है।
- हे माता । तुन्हें तीर्थंकर की माता बनने का महान सीभाग्य प्राप्त हुआ,, तू जगतकी माता कहलायी। चैतन्य की अद्भुत महिमा को जाननेवाली हे माता । तुम भी अवश्य मोक्षगामी के।
- बेटा वर्द्धमान! तेरी बात सत्य है। स्वर्ग से तेरा आगमन हुआ तभी से अंतर एवं बाह्यकैमब वृष्टिगत होने लगा है; मेरे अंतर में आनन्द का अपूर्व स्फुरण होने लगा है। तेरे आत्मा का स्पर्श होते ही मुझे आराधक भाव प्रारम्भ हो गया है, और मैं भी एक भव पश्चात् तेरी भौति मोक्ष की साधना करूँगा।
- अध्य है माता। मेरी माता तो ऐसी हो शोभित होना चाहिये। माता, तुम्हारी बात सुनकर सुझे आनन्द होता है। मैं इसी भव में मोझ को साधने हेतु अवतरित हुआ हूँ, तो मेरी माता भी ऐसी ही होगी न!
- बेटा, तू तो समस्त जगत को मोक्षमार्ग दरशानेवाला है; तेरे प्रताप से तो जगत के भव्यजीव आत्मजान करेंगे और मोक्षको साधेंगे...तो मैं तेरी माता क्यों बाकी रहूँ।-मैं भी अवश्य मोक्षमार्ग में आऊँगी। बेटा तू भले ही सारे जगत का नाथ है, परन्तु मेरा तो पुत्र ही है। तुझे आशीर्वाद देने का मुझे अधिकार है।

🙊 'बाह, माता ' तुम्हारा स्नेह अपार है ..माता के रूप में तुम पूज्य हो. .तुम्हारा बाल्सल्य जगत में अजोड़ है।'



माता मारी मोक्षमाधिका धन्य धन्य के तजने . तज हैयानी मीठी आशीष, बहाली लागे मजने... माता! दरशन तारा रे. जगतने आनंद देनारा बेटा.तारो अदभत महिमा सम्यक हीरले सोहे .. तारा दाशन करता भव्यो. मोहनां बंधन तीडे बेटा! जन्म तुमारो रे जगतन मंगल करनारो... माता । तारी वाणी मीठी, जाणे फलडां खरतां ... तारा हैडे हेत फवारा. ..झरमर-झरमर झरता.... माता! दरशन तारा रे.. जगतने आनंद देनारा. . तारी वाणी सणतां भव्यो. मक्तिपथे दोडे.... चेतनरसनो स्वाद चाखे त्यां राजपाट सब छोडे बेटा! जन्म तुमारो रे जगतनुं मंगल करनारो... जागे भावना माता मुजने, क्यारे बनुं वीरागी .. बंधन तोडी रागतणां सौ, बनुं परिग्रह-त्यागी ... माता दरशन तारा रे जगतने आनंद देनारा.... बेटा! तं तो पांच बरसनो, पण गंभीरता भारी.... गृहवासी पण तुं तो उदासी, दशा मोहधी न्यारी.... बेटा! जन्म तुमारो रे जगतनं मंगल करनारो... माता ! तूं तो छेद्धीमाता, माता बीजी नहि थाशे.... रत्नत्रयथी केवल लेतां जन्म-मरण दर जाहो.... माता! दरशन तारा रे जगतने आनन्द देनारा...

the state of the s रकार के कार के कार के किया कार्य कार्यों के क The state of the state and state and state and " Phil while white without realist with the to be transfer and the state of ं बर्दमान है साचों बेटा. धर्म वर्षिय करनारी.... महाबीर पण साची से छो. मोहमळ जीतनारो.... बेटा, धर्म तुम्हारी रे...जगतनु मंगल करनारी.... माता करूं निजधर्मनी बहिट पराग्रतम-पट पाम जीव जथा जिनधर्म ने शामो ...एवी भावना भावां... माता! दरशन तारा रे जगतने आनंद हेनाय... बेटा. जगमां धर्मनी त्रदि चारो तारा प्रतापे.... बे चाले दब पगले-पगले. मोक्षप्रीमां आवे... बेटा धर्म बातो है जनके अन्तरं देखों ... माता । अनुधति-चेतननी असिशय भवने चक्राली.... अनुभतिमां आनंद उक्कसे, पनी बात व न्यारी....

> बेटा हु तो स्वानुभूतिनी मस्तीमा नित म्हालें... हींचीलु हीरलानी दोरे, उपना बहाले-बहाले.... बेटा जन्म तमारों रे अगतन आनन्द देंगती...

गहा, त्रिशलामाता और वास्त्रीबैका बद्धमान कुँका की वह चर्चा किहानी आसन्दर्कारी है! माता को आंनन्दिक करके कैंक्क्रमार बोले-औ, मेरे मित्र मांठर मेरी प्रतीका कर रहे हैं, मैं उनके पास बाता हैं।

भारता...दरशन तारा रे जगतने आनंद देनारा...

ार्थ के किकान-अवस्थ जाओ बेटा! संबंकी कानन्य देश के लिखे तो पुस्तरत अवंतात है।

' नियासकी की आवा-लेक्स बीत कुमार संबोधना में आये; उन्हें देवते ही देवकुमार तथा रामेकुमार क्यां कर्मकूर्ण जयायकार करने लगे और अनेक प्रकार से उनका समात किया।

हों क्यांन्य कुमार के लोगे प्रकार की क्यांन्य कुमार से उनका समात किया।

हों क्यांन्य कुमार के लोगे प्रकार की क्यांन्य कुमार से सम्बाध और स्वाध की की साथ की आन-दकारी

गट सुनकर देवकुमाओं के कुळांगावासी का नहीं। 'तुंच क्यों उदाव हो गये निर्धा' रेविंस पूर्वी गाँ वेवकुमाओं के किया के सिर्धा' सुक को मनुष्यायांकां हो क्यांकिय प्रत्य के सीच दीका सी सर्वाती: परन्तु हम देवपर्याय में होने के कारण प्रभु के साथ वैका नहीं ले सकते, े इस विचार से हमें खेद होता है।

महाबीर कोले: बन्धु देव! सम्बन्दांन द्वारा देवपर्याय में भी कैतन्व की आराधना चलती रहती है और ऐसे आराधक जीव मोक्ष के मार्ग में ही चल रहे हैं; जीव को मोक्षमार्ग की प्राप्ति वह अपूर्व महान लाभ है। मोक्षमार्ग में लगा हुआ जीव अल्पकाल में मोक्ष को साथ लेगा-इसमें संशय नहीं है।

महावीर की ऐसी गर्भार वाणी सुनकर सक को हुई हुआ और फ्रिप्र बालतीर्थंकरके साथ सम्यक्त्य सम्बन्धी बहुत चर्चा की। अहा, छोटे-से ब्रव्य-तिर्थंकरके बीमुख से बीतरागी मोहामार्ग की सुन्दर बातें मुनकर उन कुमारों को जो हार्दिक प्रसम्रता हुई-उसका क्या कहना? वाई हजार वर्ष पूर्वका यह प्रसंग आज भी हमें उतना ही आनन्द देता है, तो उस प्रस्गा को प्रत्यक्ष रेखनेवाले जीवों के महान आनन्द का क्या कहना! कितने ही कुमार उस समय सम्यक्त्य को प्राप्त हुए। साथ ही पाठकों को यह जानकर आनन्द होगा कि बीरकुँवर की बात मनुष्यों की भीति हाथी घोडे और बन्दर भी प्रेम में सुनते थे और

बाल महाबीर अपने बालमित्रों के साथ ऐसी चर्चा भी काते थे और बालसुलभ क्रीड़ाएँ भी; परन्तु उस समय वे मात्र क्रीडाओं में ही नहीं वर्तते थे, उन बाल महात्मा की चेतना उस समय भी अंतर में अतीन्द्रिय ज्ञानकीड़ा काती थी। कई बार वे चैतन्त्रभवन में जाकर निर्वकरण ध्यान कर लेते थे। उनके अंतरण ज्ञान जीवन का आनन्द कोई अनुगम धा-एक बार वीर कुमार अपने मित्रों के साथ चर्चा-विनोद काते थे, इतने में अचानक एक आहर्यकाक घटना हुई...क्या हुआ े वह अगले प्रकरण में पढ़ेंगे।

# बालवीर की महा-वीरता

जीत लिया मिथ्यात्व-विष, सम्यक्-मंत्र प्रभाव, नाग लगा फुफकारने, प्रभु को समता भाव। जहाँ इन्द्रियातीत भाव है, वहाँ नाग क्या करता? रुप बदलकर बना देव वह, नमन वीर को करता।

फूँ...फू करता हुआ एक भयकर विषेता नाग अचानक ही कुैफकारता हुआ वहीं आ पहुँचा...बिसे देखकर सब राजकुमार इधर-उधर भागने लगे; क्योंकि उन बालकों ने पहले कभी ऐसा भयंकर सर्प नहीं देखा था। परन्तु महावीर न तो भयभीत हुए और न भागे!

अहिंसा के अवतार महावीर की मारनेवाला कीन है? वे तो निर्भवता से सर्प की चेष्टाएँ देखते रहे। जैसे मदारी सींप का खेल कर रहा हो। और हम देख रहे हों! तदनुसार वर्द्धमान कुमार उसे देख रहे थे।

शातिक्त से निर्भयसापूर्वक अपनी ओर देखते हुए बीस्कुमार को देखकर नामदेव आश्चर्यकित हो गया कि-बार । यह बर्द्धमान कुमार आधु में छोटे होनेबर भी महान हैं...बीर हैं। उसने उन्हें ब्रामने के लिये अनेक प्रयत्न किये, बहुत फुँभकारा. परन्तु बीर तो अहिम रहे; वे निर्भयता से सर्प के साथ खेलने के लिये उसकी ओर जाने हों।

दूर खड़े राजनुमार यह देखकर घबराने लगे कि अब क्या होगा ?...सर्प को भगाने के लिखे क्या किया बाथे उसके सोच-विचार में यह गये. इतने में लोग क्या देखते हैं कि-

वह भयंकर सर्प अपनेआप अदृश्य हो गया। ...उसके स्थाक्पर एक तेबस्वी देव खड़ा है.🖂और

हाथ जीकका बर्बीयन कुमार की स्पृति करते हुए कह रहा है कि है देव! आप सवसुध पहलामें हैं। आपके अनुस्वल की प्रशंसा स्वर्ग के इसे भी करते हैं। मैं स्वर्ग का देव हैं, मैंने अंदोलभाव से आपके क्ल और पैसे में शंका की, मैं नगा का क्य चरण करके आपकी परीक्षा से रहा थां; सुझे क्रमा कर हैं। तीबकरों की विव्यता वास्तव में अवस्त हैं। प्रामी आप बीर नहीं किना महाला हैं।

महाजीर कुंमार तो देव की बात गंभीरता से चुन रहे हैं, परनुं हम उस देवकों उत्तर देंगे कि-अरे देव हैं तो परीक्षां करने के लिखे सर्च का रर बारण करके आंवा था; परनुं कराजिए सर्व्या मंद्रें भी आया होता तो क्या था? घड सर्प भी महाजीर के सामिष्य में निर्विच हो जाता। विनाकी गांत दृष्टि सम्बद्धा सिम्यात्व का विच भी टिक नहीं सकता, उन भगवान की दृष्टि पड़ने में सर्प भी निर्विच हो आये-इसमें क्या आखर्ष है! सम्पूर्ण कथायों को जीतनेवाले जीर क्या एक सर्प से दर आयेंग? -केबांप नहीं। महाजीर की वीरता वह किन्ही बाह्य शबुआं को जीतने के लिखे नहीं हैं, किन्तु वह तो अंतरंग कथाय-शबुओं पर विजय प्राप्त करनेवाली बीरतागी जीरता है। उन जीरकी जीरतंगाता के सामिष्ट्य में किसी वीर्ता की स्वाप्त करनेवाली की सामिष्ट में से विचेत से स्वाप्त करनेवाली जीरता है। उन जीरकी जीरतंगाता के सामिष्ट में विचेत सर्प भी अर्दिसक वन जायेंग और मिष्यास्थ-विष्क को छोड़कर संस्यवस्थ-अपना का पान करेंगें।

अन्तर एवं बाह्य में वृद्धिगत होते-होते राज कुंकर महावार अब आठ वर्ष के हुए तब एक बार अत्यन्त विशुद्धि से अंतर में वैतन्य थाम में एकाग्रता की धुन लगने से निर्विक्त प्रयान के क्षेत्र स्थान प्रमान से प्रयान हों। यहाँ के साम कुंकि की वृद्धि की वृद्धि

तरपद्धात् वास तीर्यंकर की वीतरागी वीरता की एक अन्य घटना हुई, विसका आनन्दरायक वर्णन आप आगे पढेंगे।

### शान्त दृष्टि से हाथी को वश में करने की घटना

कह दिख रहा है वैशाली राज्य का नंधावतें राज्यासाद, किस पर अहिंसाधर्म की ध्वका कहरा रही है। कैसी अपभूत है इस राज्यासाद की शोभा!! क्यों न हो, बालतीर्धंकर विसक्ते अन्तर में बास करते हों उसकी शोभा का क्या कहना! उस प्रासादकी शोमा जाहे जैसी हो, तथाणि इत्तिश्वगोच्या एवं नच्या थीं; जंब कि उसमें निवास करनेवाले प्रभुके सम्बक्तिया गुणों की गोभा अतिनिश्वगोच्या एवं अविनयत थीं। प्रभुके पुष्प ही उस प्रासाद का स्पे धारण करके सेवक रूप में सेवा सकरेंने आये राज्या सांत खण्ड कैंबे राज्यासाद के प्रांगण में छोटे-से बीराप्तु खड़े हों तब प्रेबंकों को बीर प्रभु बढ़े और प्रासाद कोटा स्पाता था। राज्यासाद के प्रांगण में छोटे-से बीराप्तु खड़े हों तब प्रेबंकों को बीर प्रभु बढ़े और प्रसाद छोटा स्पाता था। राज्यासाद के प्रांगण में छोटे-से बीराप्तु खड़े हों तब प्रेबंकों को बीर प्रभु बढ़े और प्रसाद छोटा स्पाता था। राज्यासाद के प्रांगण है किसी हों अहें हों हों हों हों हों से अनेकानिका हमते प्रमुख प्रमुख की प्रसाद छोटा स्पाता थीं। अप कभी किसीकों झरोखें में खड़े हुए चौप्रभुकों बहुन हों खड़े हों उसका हवल आनन्त से नाव उठता था.. कि वहां आज तो जातातीया के बहुन की की की की की विश्व राज्या को जातातीया के बहुन बीर खड़े की की की की की स्थान हों। आज तो जातातीया के बहुन की की की की की की भी प्रभूत सरोत स्थान के बहुन बीर की स्थान हों।

राजकुमार महाजीर शानित्रकृषक अपने कक्षा में बेटे हैं और विवार कर रहे हैं, क्रि-अहा, बेतन्य वीं अरुप (बीचे-पीक्ष्वें पुजस्कान की) हास्ति की थी किया सके ऐसी हाकि ज्यात में किसी की नहीं है; तो फिर बैतन्यवरण की परिपूर्ण परम मानित का क्या कहना। शान्य रम के उस स्कृतसम्बद्ध भी परिपूर् तो अपार है। ज्यात के मध्य जीव एक बार भी अपने मान्तरम को देख से तो स्वाह में दूरपूर्विका अनुभव होकर जीताने निर्भय हो जाय। कक्ष में बैठे-बैठे तोन कुना इस प्रकृत आस्काके मान्तरम् का जिनार कर से हैं। उस समय राज्यासान के मान्तर क्या हो रहा है-बक्ट देखें।

राजमार्ग पर तो कैलाहल भवा है और प्रवासक अध्येति होकर इंपर-उधर आग रहे हैं। स्वामों !... बवाओं !... की आवार्जे आ रहे हैं! राजा का हाथी पागल होकर दीड़ रहा हैं... बवाओं!

आत्या की अगाध बालिंग का क्विया करते हुए महाबीर में यह व्हेनताहल सुना और धीर-गम्भीर, क्व से बाहर राक्षमार्गपर आये। उन्होंने हाथ उड़ाकर हीगाँग को आखासन दिया और गान्त रहते की कहा। सहाबीर को देखते ही मानो खानकार हुआ...हीगा निर्भव होकर आध्यर्यपूर्वक देखने हमों कि..अब क्यां रोता है!

एक और बालक महाबीर ... दूसरी और क्रोधानिष्ट मध्येन्सन हाथी। बालक महाबीर धीर-ग्राभीर चाससे उस ओर चलने लगे जिथर से हाथी दीइता उग्न रहा था.. हाथी के सामने आकर उस पर हिंह क्रिक्ट कर से स्वापन कर से खड़े हो गये...अग दो क्षण ग्रान्त होंहे से हाथी को देखते



अहा कैसी शान्तरस भरी थी वह अभी दृष्टि । मानो उससे अमृत इस रहा था। उस दृष्टिद्वारा महावीर कह रहे थे कि-अरे गजराज! यह पागळावन छोड़। लोग तेरे पागलपन का कास्ण नहीं खानते किन्तु में जानता है। असे, यह चार गति के दुख और उनमें यह निर्मेख गति की बेदना... उसके त् अकुला गया है और छूटने को उद्दिग्न हुआ है... परन्तु भैर्य रखा... शांत हों। उद्देग करने से यह बद्धा दर नहीं होगा।

अहा, हाथी तो मानो भगवान के नेजों से ब्रारते हुए शान्त रस के स्रोत का पान कर रहा हो इस प्रकार टकटकी बीधकर प्रभु की और देखता ही रह ग्रस्थ . आसपास के बातावरण को वह भूल गया। 'वाह' कैसी शान्ति है हन कुमार के मुखमण्डल पर 'सुझै भी ऐसी ह्यान्ति प्राप्त हो जाय हो कितना अच्छा!'

ऐसा विचारते हुए वह हाथी बिलकुल शान्त हो गया। लोगीने यह चसत्कार देखाः, प्यन्ता ने समझ नहीं गये कि-महाबोधों किस प्रकार मदोन्सत हाथी को वस कर-लिया? जो होग किनकार के ने समझ पं कि बालप्रभूनि किसी बलासे यांका से नहीं किन्तु आंतरिक शान्ति के बल से नी हाथी कुले, स्वा कर दिखा है और ऐसा क्यके जगत को बारलाया है कि-"जगत के किसी भी अस्म साम्र मही अमेक्स आस्मबल-शान्तिबल महान है।"

बसुओ निसं प्रकार रिम्यू महावीर ने विशासन हाथी को व्या कर हिंगा । स्वर्ग अफार स्वान स्वेत-अफार स्वान स

हाथी जैसा प्राणी भी क्रोभ द्वारा वस में नहीं होता, वह स्कृतित क्रास्त सकत हो तक में नहीं लाक हैं; इससे सिद्ध होता है कि उसे भी क्रोभ अच्छी नहीं लगता, शान्ति ही अच्छी लगती है। जगह के सर्व बीवों को सान्ति प्रिय है, न्यों कि सान्ति उनका स्कास है।

्रिका समझन कह हाथी पागरा हुआ था? या किर इसे प्राप्त है की तीन उस्साना वाग्री ही थी?...और बीर देवर के परीतों की हुए में बाद आकृतिक होका स्वापास्था की ओर रीड प्रा प्राप्त-इसे सीडसा तेवकर हो लोगों ने उसे पागरा मान लिला होगा! बेच्छे, प्राप्तकों देवते ही वह हाथीं विराक्तरा शाना होगया! प्रपुक्त प्रमुख समुद्रच आक्ष्यर्थ अनक है।

[कवि श्री नवदाशाह रचित महावीर पुराण में इस हाथी की घटना में हाथी को देव की विक्रीया

होना लिखा है।]

अब यही एक बात तक्ष में रावना है-विश्तु महाबीर ने विशास हांची को बीत लिया हरीके वे कहीं अपने इस्टेब नहीं हैं: अपने इस्टेब तो सर्वत्र महावीर हैं। हांची को बीतते समय उनमें, मोहल्यी इस्ती को बीतक से सम्प्रक्तादि भाव बतते थे वहीं भाव उनको सर्वेहता का साथन हुए हैं, इसलिये मोह विश्वती महाबीर अपने इस हैं।

एक सित से देखा जाये तो, उपरोक्त घटना में हाथी इसा हुआ उत्पात वह उदमभावों का प्रतीक है, और महावीर ने शान्त-प्रतिवीध से उसे बीत लिया वह उपरान्त भाव का प्रतीक है। बाल्वासम्बा में भी उस महावीर आत्मा में जितना उपसान्त भाव (ज्ञान बेतना रूप भाव) था वहीं हमें इह है, और उस भाव उनकर भी हमें सम्बाधी को लेकना जाविये।

[पुराणों में वर्णित प्रत्येक घटना द्वारा उन-उन आरोपक महात्माओं की बेतन्य परिणती में ज्ञानादिक केसे भाव वर्तते थे, उनभावों की पहिचान करने से उन आरोपक जीवों की सच्ची पहिचान होती है और स्वयं को वैसे आरोपक भाव की उत्तम प्रेरणा मिलती है।

### सन्मतिनाथ

### ् [संजय और विजय मुनिवरों का प्रसंग]

तीर्यकार कार्यकार अस्त साल्यावस्था में में उस काल शार्षनाम्य तीर्यका का शासन वाल तहा था; इस शासन में खंबाय: और विजय सम्प के हो मुन्नि विचय रहे-के; सलप्रवानतः ने सुनिकर आकाश-सामी में । व्याह्मपूर्वि की तम्मी कारी-कारी ने स्थाप की क्षणा हैतु सम्मेविश्वार तीर्वस्तृति में सम्मे और वर्षी अनन्तर सिक्षी कार्र व्याह अस्ति कार्यकार विवयत पात्र स्थाप से सोने जात, स्थाप की स्थाप कार्यकार सामि कार्यकार स्थाप की स्थाप कार्यकार सामि कार्यकार स्थाप की साम कार्यकार के स्थाप की साम कार्यकार सामि कार्यकार सामि कार्यकार सामि कार्यकार की सामि कार्यकार सामि कार्

शल्यरहित नि:शल्य हो जाने से उन मुनिवरों के आतमा प्रकृक्षित हो उठे... अधानक वह क्या हुआ ? बह्न देखने के लिये पाठक! बलो त्रिशला माता के भवन में ...

ाउस समय राज्यासार के झरोखें में बर्दमान कुमार त्रिशंला माता के साथ कैटे थे। जैसे बैतन्य की स्वानुभूति द्वारा जिनवाणी माता सुशोभित होती है वैसे ही वीर कुँवर द्वारा विश्वास माता शोभांसवान हो रही थीं। माता पुत्र के बाससत्य का अदितीय हुन्य देखनेवालों के हृदय से स्नेहर उसक्तरा था। बालप्रभु माता स्वानुभूति की दिव्यता और साथ ही तीर्थकरत्व की सातिशायता से सुगोभित हो रहे थे; नि:शक्तरा, प्रभावनादि आठ गुणोसे वे अलंकृत थे। संक्व और विश्वय सुनिराज जब आकांशामार्ग से गमान करते हुए राजप्रासाद के उपर आथे तब अचानक ही उनकी हृष्टि बद्धमान कुँवर पर पड़ी; बालतीर्थकर को देखकर वे आदार्थ में पढ़ गये... क्षणपर के लिखे धम गये और उनकी मितमा का विवास करते लगे। इतने में सातिशाय विनामित्रा के उत्पास पर उनका मितमा उज्जवलताके का भी समाधान हो जाने से वे नि:शत्य हो गये; इस प्रकार बीरनाय प्रभु उनको मित्र की उज्जवलताके कारण बने; इसलिये पुनिवरिन प्रस्त्रवित्त से उनको 'सम्मतिनाथ' नाम से सम्बोधन किया। वाह, बीर-बर्द्धमान-महाबीर-सम्मितनाथ आपका एक मंगल-नाकरण इन्द्रने, दूसरा माता-पिता ने, तिसरा देवने और चौधा पुनिवरी ने किया। तीन उत्तम झान तथा चार उत्तम नामों को धारण करने वाले आप जिल्लात को रत्यत्रय का इह उपदेश देकर करनाण करने वाले और आपति के को है। आपकी जब हो।

मुनिवरों ने प्रभुको 'सन्मितिनाय' विशेषण से अलंकृत किया, जिससे प्रसन्न होकर नगरजनों ने उत्सव किया; देवों ने आकाश में बाजे बजाकर आनन्द मनाया; 'अहो सन्मितनाथ' आण हमें अपूर्व सम्यकुमित के दाता हो, आपकी पहिचान से हमारी मित सम्यक् हुई है... और उसके द्वारा चैतन्यस्य प्राप्त करके हम आपके मार्ग की साधना कर रहे हैं। सबको सन्मितदाता सन्मितनाथ की जय हो...

### राजसभा में युवराज महावीर की धर्मचर्चा

### [श्री वीरमुख से चैतन्य की अचिन्त्य महिमा का वर्णन]

पगवान बीर कुमार बीस वर्ष के हो गये थे। युवा होने पर भी अध्यात्मास के सितक वे राजकुमार पाजगंगी समान जीवन जीते थे; कभी-कभी बैतन्य की घून में तीन हो जाते और कभी तो अर्थरावि को राजभवन से बाहर निकलकर उद्यान में खड़े-खड़े ध्वान घरते थे. मानों कोई मुनिराज खड़े हों! ऐसा होने पर भी कही दिनपर गून्यमनस्क-उदास नहीं बैठे रहते थे; सबके साथ हिल्से-मिस्तो और प्रजाबनों के सुख-दु:ख की बात सुनते थे। बच्चिम राज्य का कार्यमार सम्झंचने में उनकी कथि नहीं थी, फिर भी कई बार राजकमा में जाते और पिता सिद्धार्थ के समीप बैठते थे। उनके आगमन से राजक्षका सुगोभित हो उठती थी, सभाजन उनके हर्गन से आनन्यत होते और उनकी मधुर वाणी सुनकर सुन्य हो जाते थे।

एक बार सभाजनों ने महाराजा सिद्धार्थ से प्रार्थना की-है देव! आज की राजसभा अस्भूत लग रही हैं; बीर कुंकर को देखकर मानो अंतर में राजप्रथ का उद्यान खिला उठा हो ऐसी प्रसन्नता हो रही है। उनके श्रीमुख से हम सब आस्मातत्वकी अधिनत्य महिमा सुमना चाहते हैं।

महाराजा ने भी प्रसन्तता से उनके प्रस्ताव का समर्थन किया कि बाह, धर्मजनसे उत्तम और क्या होगा<sup>1</sup> इतना कहकर उन्होंने बीर कुँकर की ओर हुटि डाली और उन्हें बोलने का सेकेंत्र किया। तब अस्पंत मधुर पीर-गंभीर वाणी हास बीर कुमर ने कैसन्वतंत्व की परस्र अधिनय महिला समझायो। प्रभूते कार कुछा, वह हम भी सुने हुन्हों, वेत्रमुकाइक स्वतं आनाव स्वयम्, हैं, पुरस्कायिक शरिर से क्षेत्रस्य आत्मा पित्र हैं। वह इन्त्रिक्षेसे में वेत्रसुका है और नेत्रना कारा ही असका स्ववस्थित होता, है किन्हों बाहा विन्हेंसे, असवा इन्त्रियुहात हारा असका प्रदूप (अनुभवन) नहीं हो सकता, हस्त्रिके वह 'अस्तिग्यावर' हैं। वहां अतिनाप्रहण के रें के और अनेत प्रदूप कार्य की प्यंता की है, सन्तु कुक्कितार के कोरण छाप नहीं सके। ऐसे अनेत प्रकाण हा गई है जो योग्य अवसीर पर असक के किन्निता कोरी। नेत्रकारी

> हे चेतुना अद्भुत अहो, निज स्वरुपमा व्यापी रही, इन्द्रियोधी पार धई निज आत्मने देखी रही; स्वातुभूतिबन्त जीवमां सुन्दरपणे शोभी रही, आनंद केरती मस्त धई निज मोक्ष ने सांधी रही.

राजयोगी बर्दमानने स्वानुभूतिगान्य आत्मतत्व की ज्ञानवेतना का अत्भूत वीतरागी स्वरूप अवस्थाते हुए कहा-यह जानवेतना स्वरूप आत्मा हैं. उस वेतना में रागादि विभावोंका मिश्रण नहीं हैं। एक पद्माणु जितने राग का भी यदि जानवेतना में निश्रण करोगे तो ज्ञान के परमार्थ स्वादका अनुभव नहीं हैंग्या, राग में जानका रस नहीं हैं। इसिनये हे जीवो। खह वीतराग उपदेग प्राप्त करके तुम सर्वतः रागसे जिल्ल ऐसे सुरहजान का आत्मादान करी। परम आनन्द स्वादमें भएम हमुद्रजान ही आत्माका निजयह हैं। उसे उसे परम अतन्द स्वादमें भएम हम हम्बद्धण अतुभव करो; उसकी प्रीर्त करो, तन्मरता से उसका अनुभव करो; उसकी प्रीर्त करो, तन्मरता से उसका अनुभव करो; उसकी प्रीर्त करो, तन्मरता से उसका अनुभव करो; उसकी अनुभव हो परमुपि एवं मन्तेष हैं। उसकी मोक्षसुख है। आत्मा अनन्तशिक्ष का स्वामी है, वह जब स्वयं जागृत हो तब सहज-प्रयत्नये अपना कल्याण कर लेता हैं।

एक सभाजन ने आतुरता से पूछा-प्रभी 'आत्मा अनन्तग्रक्ति सम्पन्न हैं'-तो उसमें कैसी-कैसी

शक्तियाँ है वह आपके श्रीमुख से सुनने की उत्कण्ठा हैं।

उसके उत्तर में मोक्ससाधक युवराज महाक्रीर ने वितायस्वरूप आत्मा की अनन्त गांकियों का अवसुत, परम अध्यात्मस्य पृरित वर्णन विक्रान अमेददर क्रांनलक्षण द्वारा लिक्षित करके कायक का अवसुत, परम अध्यात्मस्य पृरित वर्णन विक्रान अमेददर क्रांनलक्षण द्वारा लिक्षित करके कायक का अनुभव करने पर जीवल्य, वेतन्य, हाकि अम्प्रेस प्रमुखा, स्वसंवेदनता-आदि अनन्तर वेतन्य, हाकि स्वसंवे असाम एक साथ वेदनर्य असता है। अक्ष्रा, विसंवी प्रत्ये मेक्सियों, वे भी रागरिक गुवरारिणानन वृक्त ऐसी अमाय शक्तिवान आत्मा की अद्भुत महिमा एक भावी विक्रीक के श्रीपुष्ठ से साक्षात् सुनकर अनेक ध्वय बीव उस वैतन्यसिया में हरने गहरे उत्तर खि कि वृक्तिक के श्रीपुष्ठ से साक्षात् सुनकर अनेक ध्वय बीव उस वैतन्यसिया में हरने गहरे उत्तर खि कि वृक्तिक स्वर्थ एक स्वर्थ प्रतिका ते प्रत्ये प्रतिका का स्वर्थ एक स्वर्थ प्रत्य सुनक्ष में स्वर्थ स्वर्थ का स्वर्थ प्रतिका विकास स्वर्थ प्रतिका का स्वर्थ का स्वर्य का स्वर्थ का स्वर्थ का स्वर्थ का स्वर्य का स्वर्थ का स्वर्थ का

# आस्म-क्सयन (४७ शक्तिनु काव्य)

THE WEST OF STREET, IN STREET, IN

जीव ं के ंजेंशन्तीः शतिसंपम्, ं रॉनशीः ते े मित्रं कें; े ते ं जीवने क्षितितं कसवाः 'श्वासम्बंतं केंद्रेशं केंद्रेशं केंद्रेशं

कार्या क्रिक कार्समान जे शकिनै 'जीवत्व' शी जीवे सदा जीव चेततों 'चिति' 'दशि' शक्तिथीं देखें बंधे ने जाणतो वली 'आन' थी. आकृल नष्टि 'सुख' शक्तिथी. निजने रचे निज 'वीर्य'थी: वहे शोभित ने व्यापक छे 'विभ' शक्तिथी: ते 'सर्वटर्डिं' शक्ति हे सागान्य देखे विश्वने छे त्सामे विशेषे विश्वन 'सर्वकता'नी शकि ज्या आवी झलके विश्व अंदी शक्ति छे 'स्वरूक्टव' नी: छे स्पष्ट स्वानभवमयी ते शक्ति जाण 'प्रकाशमी'

राजकुमार महावीर



आत्मशकिना चिंतनमां

'विकासमां संकोच नहि' ते सिंक तेश्मी जाणकी;
'नहि कार्य-कारण' कोईनुं अंदी ज शक्ति आत्मारी, ७,
जे झेयमो 'जाता बने, वली झेय बमतो जानमी,
ते शक्तिमे 'परिणन्य-परिणामक' कहे छे शास्त्रमा. ट.
'नथी त्यान के नथी ग्रहण' बस! निजरक्कपमां स्थित जीव छे;
रवक्ष्पे प्रतिष्ठित जीवनी शक्ति अशुक्तकुरस' छे. ९.
'उत्पाद-व्यव-युव' शक्तिभी जीव-व्यक्षम-अक्रमा-वृद्धि खरे; एकि
'परिणाम्' शक्तिभी स्तुम्मुं, जणक्रममां ते व्यक्षि करेंद्रे, १०६

क्ष्म असमान के के निर्माण के विकास के स्वासी के के सामान के कि के कि के कि कि

and Proof College College Consequence of the conference of नदी परमहिना अधी अकर्त शिक share in the owner of the same 'Milesteil and silkell survices fruit is "47 ध्यानको जिल्हा अस्त्याव । धर्की े नियंत प्रदेशी । आत्म नहे-तं शरीरमा मेखी व्यापता "स्वधम-व्यापक अति कि । स्व-परेंगे के सम् अने विसंग वली के मित्र के त्रणविध अंवा धर्मने लेखातिथी अपना घर जीव-नेत भावो धारते 'अनम्बधर्म'नी अभिवेतः । तंत ने अततपर्ण साथ वरते 'विरुद्धधर्म' नी शक्तिथी 'पंप जे ज्ञानने तदरूप मधने ते 'तस्व' नामनी शांकि कें वली अततस्य परिणमन जीवनं ते 'अतंत्व' पर्यक्षीमां व्यापती पण यह ओक टहर्वचर्ण निजस्वरूपमी 'अकत्व' शक्ति जाणी जीव शांति करे 'गर्व छे औक दृष्य ज जीव पर्क 'अनेक' पर्ययस्त्रप बने: सुखी जानी सिद्ध बने. १८. स्वपर्ययोगी व्यापतो जीव 'माव' शक्ति जीवनी सतरूप अवस्थाः वर्ततीः वली असतरूप के पर्ययों ते 'अमाव' शक्ति जीवनी 'भर्ष 'भावनी ती अभाव'' थाय 'अभावनी वली भाव'हें ু বু ি জাগজ 🗥 ৯০ अकीसार्थ जानमा वली "माव ते तो माब' ने "अभाव तह अभाव' है: अंदा ' एवमावे ''जीव'' चैतनं ''निजपुर्वे '''देखाय''' छै. नहि ज भवतो मार्च अनुसरे अंद्यो मावन् उत्कृष्ट साधन तुज 'करण-शतिर' जिल्ला की ते बीदा सीधन शोध मा! COMMENT IN MINISTER THE THE PART OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE P ्यार वर्ष के अध्यक्त का स्थापन के के कि का स्थापन के कि के कि का स्थापन के कि कि का स्थापन के कि कि का स्थापन जन्मार-व्यायकी अधिकता पण अवनी हानि नहीं ... सामर्थ्य अव 'अपादान'र्स निजमही उपला ज्ञानसावो परिणमे छे. त्से आत्मा ज तेनं 'अधिकरण' भाख्यं अहो! जिनवचनमां २४. थने स्वामित्व मार्ग मात्र निजस्वभावमां निजभावधी को अन्यमा छे स्वत्व मारं महि कदा. २९: अनेकान्त के जयवंत अहो। निजशक्तिने प्रकाशतो शकि अनन्ती माहरी मज जानमां समावतो. 30. साधे भाव अनस्त भातो तसमे अनो अहो। विभाव कोई नहीं टीसे 39 अहो. श्री वीर-वचन प्रसादधी सौ क्रमो चेतन. नीहालो रूप DIA रने บจนเองใ अहो. अंतर-इष्टिथी. निज्ञशकिने तेखो निसातम ਰੈਪਰ अहो ! आ पार छे परभावथी रस अक सामक **चिं.ट**लो आतमा अनन्त गंभीरता भरी È टेखिया परमातमाः थारा के निज विभवने नीहालता. आश्चर्य अदभत फरीफरीने ध्यावता आहलाद उछले अदभत अहो! अदभत अहो! छे विजयवंत स्वभाव आ. जयवंत ते अनेकान्त जेणे निज निधान बताविया

[पूज्यश्री कानजी स्वामी बब अस्वस्थ थे उस समय ब्रं० हरिभाई उन्हें आत्मशान्तिका यह काव्य कई बार सुनाते थे; इसे सुनकर वे अति प्रसन्न होते थे। इस काव्य इस काव्य सम्बन्धी उनके प्रमोदस्रे हस्ताक्षर यहाँ विये जा रहे है—]

# 3) સહનાતમ સ્વરૂપ અનંત શક્તિ સંપન્ન ચૌતન્ય ચિત ચમત્કાર ચિંતા પ્રણ

# ભાગવાન કિ જય

वाह, आरमा के अपर वैभव का मधुर संगीत सुनकर सभाजन शांत रसमें निमग्न होगये। अपने की पर्मचर्चा में इतने तन्मय हो गये कि किसीको उठने का सन नहीं होता खटा अहां, एक तो आति सुन्दर आत्मताख की चर्चा और वह भी सीक्रीकर के औं मुखसे भ सुनकर किसे आनर्थ नहीं होता? सम्भावी हैंसा सुरा। कि अहर। अपनी हो जीवन कारापाईडर को रहा है और अनियन तीर्वकर के अपन्या इसीर संस्था शांकात विशेष रहे हैं। कारत के नोन्दी को से अपनी किया प्रवीन उपनेश अने केकारापान केने पर कुमी को मिलेगा, अब कि हुई कियादी गुणाईंच के प्रवासनी को हो प्रवीन है हैं। इसी नीर्यक्ष से अर्थकारण का मलाभान प्राप्त दुवा है, तथा उनके प्रवीस से अनेक जीव धर्म प्राप्त कर होते हैं। इस स्क्रीर वीद कुनीर की प्रशास रूपों क्षावायकारायुक्त सभा सामा हुई।

[बैरामी वर्द्धमान-विवाह से इन्कार और चन्द्रना के साथ चर्चा]

अहा, बास्तीबंकर बीरकुमार का बीरबं तो जाने बेतना क्षमक है। धर्म के अरबीवंन में बंतीर हुए वे अंतरात्मा अपनी ज्ञानवेतना को विषय-कपानों से आंत्मन पूर रखते हैं। एक तो राजधुंब, और उसमें युवावस्था होने पर भी उनके विका में कीई विकार बांसानाओंका उद्धांब नहीं होता; वे हों अंपनी वैतन्य मस्ती में मस्त हैं। शरीर के विवा कर के साथ-साथ अंबी बेहना कर पर की निख्यता का एक है। ज्यों-ज्यों शरीर का हम बहता जा रहा है त्यों-त्यों सेरपुत्र की वारित्वें प्रति विकार में में वृद्धि हो ज्यों- क्यों होता, वेह की वृद्धि होने पर भी वह के प्रति ममस्य में बृद्धि नहीं हो एहं है।

वैशाली गणतंत्र के नृगारण वर्द्धमान कुमार की वीरता एवं रूप गुणसम्पत्र युवावस्था को वेधकार अनेक राजाओं की ओर से अपनी राजकुमारियों का विवाह बर्द्धमान कुमार से केरने के लिये संहाराजा लिद्धार्थ के पास मंगनी अपने लगी। एक बार केलिंग देश की व्यम्पपुरी के पहाराजा विद्यशञ्ज की ओर से सन्देश लेकर एकं राजवूत वेशाली कुण्डूस आधा और उत्तम भेटी द्वारा महाराजा तथा वीरकुका का सम्मान करके कहने लगा-हे महाराजा ! हमारें महाराजा औं राजकुमारी संशोदा रूप-गुणसम्पत्र है; बैसे उत्तम उसके धर्म-संस्कार है, वैसा ही अक्ष्मुत रूप-यीवन है; श्री वीरकुका के उत्तम गुणों से आकर्षित होकर हमेरे महाराजाने यसोदा कुँवरी का विवाह बीर हुँकर के साथ करने का लिखर किया है, वह प्रस्ताव लेकर मैं आपकी सेवा में उपलिख हा हमा है, वह

सिद्धार्थ महाराजा ने दूतकी बात सुनकर प्रसकता व्यक्त की और उसका सन्मान किया। कब त्रिशलामाता ने यह बात सुनी तब उन्हें हार्बिक प्रसक्ता हुई, और किलंग देश की अनुष्म सुन्दरी राजकमारी यहाता से विवास करने हेट सीकियर की संगति मीगा।

अपने लाइले पुत्र के विवाह अधिलावा किस माता की नहीं होगी? विदानी बीरकैनर की बात

सनकर विशालामाना के बदय को आधार तो लगा। पान्त ने तो संभाई परिस्थिति की जानती थी। महाबीर की दढ़ता से परिचित थीं: वे समझ गई कि बीर कैंग्रर को विवाह के लिये समझाना करिन है। उन्होंने विचार किया कि प्रहातीर जो करता है वही योग्य है। प्रेस एक विवाह करके सांसारिक बंधनी में बैंध आय. उसकी अपेक्षा लाखों भव्यजीवों का उद्धार करके मिक्सन्दरी का वरण करे यही उचित है-उत्तम है। ऐसा सम्बन्धे हुए भी प्रवासेहवा माता का बहुय प्रकार उठा कि-बेटा, तेरी बात सच है. परन्त अभी तेरी थवावस्था है. इसलिये विवाह करके गहस्थाश्रम चलाओ, फिर संसार छोडकर धर्मतीर्थ चलाना। तमसे पूर्व अत्यभादि तीर्थकरोंने भी ऐसा ही किया है।

महावीर ने कहा-माँ! समझते हुए भी तम पत्रमोह के कारण ऐसा कह रही हो। हे माता! क्या संसार के जाल को तम नहीं जानती। देखों तो सही, कितना द:स्वी है यह विषयाधीन संसार। इससे तो जितनी जल्दी छटा जा सके उतना अन्छत्। हे माता। इस सम्बन्ध में अवधाति तीर्थंक्यों का उतावरण मेरे लिये उचित नहीं है। क्योंकि उनकी आय तो क्लोड़ों-आड़ों वर्ष की अतिटीर्घ थी। जबकि मेरी आय तो पात्र ७२ वर्ष की है और उसमें से तीस वर्ष तो व्यतीत हो चके हैं. मेरे लिये तो अन्तिम तीर्थंकर श्री नेमिनाथ और पार्श्वनाथ का उदाव्यण ही तीक लगता है उन तीर्थकों ने विवाह नहीं किया था. उसी प्रकार मैं भी विवास के संधन में आत्मा को नहीं साँधना चाहते।

बस ! पत्र के हृदय को क्राक्षर जाननेवाली माता ने फिर कोई विशेष तर्क नहीं किया। पत्र की महानता देखका वे मन ही मन गीरब का अनुभव करने लगीं उनके मोहण मानो महावीर के दैसाय का कठाराधात होने से मोह के टकड़े होने लगे: धर्म साधना के प्रति उनका चित्त दृढ हो गया। कलिंग के राजटत को निराशापर्वक विदा करना पड़ा. हाँ. परन्त वीरकेंबरने यशोदा कमारी के लिये एक अमल्य भेट भेजी ..वह भेट अर्थात 'उत्तम वैरान्यजीवन जीने का महान आदर्श!' यशोदाकमारीने भी बडे उत्साहपर्वक उस महान आदर्श को स्वीकार किया और राजल की भौति वैराग्यपर्वक अपना जीवन आत्मसाधना के मार्ग में लगाया।

जब कण्ड्याम के निकट स्थित वैशाली में त्रिशलामाता की सबसे छोटी बहिन राजकमारी चन्दनबालाने उपरोक्त घटना सनी तब उस बीर मौसीने हार्दिक उलासपर्वक वर्द्धमानक्रमार के वैराग्य का स्वागत किया-बाह, धन्य है महाबीर को ।' चन्द्रना अभी छोटी है, परन्त उसका हृदय ग्रहान है। वीरकमार विवाह नहीं करेंगे वह जानकर मौसी चन्द्रनवालाने भी मन ही मन विवाह न करने का निर्णय कर लिया। धन्य चन्द्रना । धन्य तम्हारे शील का सीरभा

चन्दना ने समझ लिया कि विरागी महाबीर अब अधिक दिनों तक गृहवास नहीं करेंगे. इसलिये अपने भानजे महाबीर से मिलने तथा उनके साथ वैराग्य बर्चा करने हेतु उसका मन लालायित हो उदा और कुछ ही दिन में वह कुण्डग्राम पहुँच गई एक दिन वह बड़ी बहिन विश्वत्वादेवी के पास बैटी वीरकमार का गणगान कर रही थी. इतने में प्रिय भानजा आ पहुँचा। छोटी मौसी को देखकर वीरकमार ने पमन्नता व्यक्त की. और वैरागी भानने को देखकर चन्दना का हृदय भी उनके प्रति नृतमस्तक हो गया। वह कहने लगी-वीरकुमार विन्हारे उत्तम गुणों को देखकर मुझे बहा आनन्द होता है। अहा। एक तीयकर की मौसी होने के नाते भेरा हृदय गौरव का अनुभव करता है...परन्त प्रिय वीरकुमार! हैं...माझ तुम्हारी मौसी होकर नहीं रहेगी. जब तुम तीर्थंकर होगे और जगत को मोक्षमार्गं का उपदेश दोगे तब मैं भी तुम्हारे मार्ग का अनुसरण करके तुम्हारे शासन को सुशोभित करेगी। ही मीसी।' महतकार ने कहा-तुम्हारों बात सब है; तुम्हारे उसस पर्मसंस्कारों को मैं जानता है,

तुम भी ससार के मोहजाल में फैसला नहीं चाहतीं और आत्मसाधना में ही जीवन विताना चाहती हो, यह जानकर मुझे आनन्द होता है।

देव बद्धमान रेगि से अलिम शान चेतना की अपार महिमां तुम्होर जीवन में दिखायाँ देती है, जिसे देखकर हमारी चेतना भी जगात ही जाती है, और मानी इसी समय निर्विकरण चेतना का अस्विवद कर ही, इस प्रकार अस्विन उत्कर्णका होती है। किन्तु प्रमी अंतर में आरोग को विवार करेती हुए विकर भी साथ ही साथ दिखते रहते हैं। वे विकरण चैतन का स्वाद नहीं लेने देते, ती उनसे छूटकर चैतन्य का आस्वादन करें। किन्तु जाया उत्तरकार महाने किन्तु कर किन्तु किन्तु कर किन्तु किन्तु कर किन्तु किन्तु कर किन्तु किन्तु किन्तु कर किन्तु कर किन्तु कर किन्तु किन्तु किन्तु क

- वाह मीती।' महावारिन कहा, बैतन्य के स्मास्वादन की तुम्हारी ऐसी उत्कंपटा देखकर पुड़ी प्रसवता होती है। देखों, अन्तर में बिचार के समय जो विकल्प दिखायी देते हैं, उसी समय विकल्पों को जाननेवाला ज्ञामभी संख्य ही है न! यह ज्ञान कहीं विकल्पों को नहीं करता। ज्ञान विकल्पों को जीनता है, जिन्तु उन्हें करता नहीं हैं। वैतन्य के चिन्तमकाल में जो किवित भी शानितका अभासे होता है यह ज्ञानका कार्य हैं। और जी विकल्प रह जाते हैं वह राग का कार्य है। -इस प्रकार ज्ञान और राग दोनों के कार्य एक न्यूसर में विकट्ध है; उन दोनों को भली भीत जानने से ज्ञान का रस अधिक है जायेंगा और राग देश एक तुसर में से विकट्ध है; उन दोनों को भली मतने से जानने से जान का रस अधिक है जायेंगा और राग का रम टूंट जायेगा। ज्ञान अपने रस में बुद्ध करती-करता अन्तर में अपने अनंत बैतन्यमाओं के भागर एक ज्ञानस्वमाव में सी तन्त्रय होकर उसके अतीन्द्रिय महान आनन्द का स्वाद लेगा। मीसी, ज्ञान हो प्रस्ता करता हो साथ अपने स्वादका अनुभव होगा।

अता, प्रमु वर्द्धमान गुरुतारी ऐसी उत्तम बात और उम्मे प्रैरणों से मेरा आत्मा झंकृत ही उठता है; में इसी समय वह चैतन्यस्वाद लेने के लिये अनुरोत्तमुख होती हैं। तुन्हार पास से चैतन्यस्वकप की जो अपार गाम्भीर महिमा सुनी है उसे अभी हाल अनुभवगोबर करती हैं।

बहुत ही अच्छा! ऐसा कृहकर महावीर ने उसको अनुमीदन किया, और बन्दनबाला द्वारन ही गम्भीर कैराय से बैतन्य के उद्धारित भावों से आत्मस्क्ष्म का जिन्तवन करने लगी। अहा, कृण-दो क्षण हुए कि बन्दना को बैठन्यदेव बागृत होने लगे. बन्दन कैसी आनन्द्राय सुगन्ध से कुसका आत्मा महक उदा। भावी तीर्थकर समने ही कै है, महतू अभी झन्द्रा को उनका भी लक्ष नहीं है, बह ती निर्विकरण आनन्द की अनुभूति में गिमा होकर आत्मा है समुक्तवा तीर्थ का प्राप्तम के रही है, मानी कोई लघु तिर्थकर गृह-औगन में तीर्थ का प्राप्त कर रहे हैं। अन्य दुई जन्दनबाला! उसने कैराया प्रक्रित सदाके विधे पर्याप का हेदन कर दिया। बाह हे बाह! तीर्थकर की माठा की लाइली बहिन। यूर्व अपना बीवन सफलकर लिया।

### हो बहिनों की सन्दर धर्मचर्चा

राजकुमार बर्द्धमान और वैराग्यवती चन्दननासा की अत्भुत वैतन्यस्मपूर्ण बर्चा और उसके फलस्वरुप चन्दननाला को सम्यक्तच की प्राप्ति का कानन्यदायी वर्णन हमने पढ़ा। पक्षात् नन्दनाने विद्याला दीदी के साथ स्वानुभव की तथा वीर्यकुंदर की अत्भुत महिमाकी को चर्चा की उसे कानने की आत्मार्थी पात्रकों की उनक्षम राष्ट्रक यहाँ वह सन्दर चर्चा है से हैं।-

चन्दना ने हर्षित होकर कहा-दौदी, बीर बर्द्धमान कुँबर को प्राप्त करके हम सबमुख धन्य हो गग्ने हैं: उनकी ज्ञानवेतना की गम्भीरता और बीतरागी अनुभूति अति गहन है।

त्रिशालादेवी बोली-हाँ, बहिन चन्दना। तेरी बात सच है; बी: कुँचर तो 'आनन्द की चलती-फिरती अनुभूति' है; उन्हें देखकर ऐसा लगता है जैसे अपने घर में चलते-फिरते छोटे सिद्ध हों। ऐसे गाभीर बीर कुँचर कई बार मेरे पास अपना हृदय खोलते हैं और अपनी गम्मः अनुभूति के रहस्य पुझे बतलाते हैं.. उस समय यह संसार विस्मृत हो जाता है और आत्मा में ऐसी झनझनाहट उठती है जैसे मोक्सुरी में केलि कर रही होऊं।

चन्दना-ओर दीदी! मुझे भी महावीरने आज स्वानुभूति के गहन रहस्य समझाकर आनन्द का अपूर्व अनुभव कराय है। मेरे लिये तो उन्होंने आजसे ही धर्मतीर्थका प्रवर्तन प्रारम्भ कर दिया। उनके अपूर्व उपकार की क्या बात कर्क!

त्रिणला-बहिन, आत्मशान्ति से भरपूर उनकी वाणी चमत्कारिक है, उसे सुनकर आश्चर्य होता है और जैतनसमूख जगर उनते हैं।

चन्दना-ही दीदी, आज ही मुझे उनकी प्रसन्न वाणी का लाभ प्राप्त हुआ और मेरे आत्मा में अपूर्व चैतन्यभाव बाग उठे...रागरहित ज्ञानरस कितना मीठा है उसका मैंने आज आस्वादन किया।

त्रिशला-बाह चन्दना' तू धन्य हो गई' मेरी लाइली छोटी बहिन आत्मानुभूति को प्राप्त हो-ऐसी उत्कण्ठा मुझे बहुत दिनों से थी, जो आज पूरी हुई। तेरी बातें मुनकर मुझे हार्दिक प्रसन्नता होती है।

चन्दना-अहा, बर्द्धमान तो बर्द्धमान ही हैं, उनकी बैराग्यदशा पाताल जैसी गहरी है!

त्रिमाला-ठीक है बहिन! 'ज्ञानकला जिसके घट जागी...ते जगसाहिं सहज वैरागी'-ऐसा जो सिखा-तवजन है वह हमें तो अपने घर में ही जलता-फिरता प्रत्यक्ष दिखायी देता है। और चन्ना बहिन! तेरा जीवन भी वीरकुँतर के सम्पर्क से स्वानुभूति प्राप्त करके कैसा सुगोभित हो रहा है! महाविरकुमार जब तीर्यंकर होकर धर्मनता नमें तज तू भी भारत के समस्त श्राविका संघ की तथा आर्थिका संघ की नाथिकारण से समयसरण में शोभा देगी।

बड़ी बहिन की यह बात सुनकर चन्दना प्रसन्नता से बोली-दीदी! धन्य है वह अबसर! मैं उस दिनकी भावना भीती है बब बीस्कुमार को सर्वकृष्ण में देखें और उनकी धर्मसभा में बैठकर आरमसाधना कही। सञ्च्यक्य आरमा तो उनके प्रताप से हमने अपने अंतर में देख लिया है और अपूर्व आरमसाधना का प्राप्तम हो चूका है।

'अहा, प्रेरापुत्र महाबीर इस बीवन में ही सर्वेज परमात्मा बनेगा...मैं सर्वेज महाबीर की माता कहलाऊँगी और एक अवतार के बाद मेरे भी भवका अन्त होकर मैं भी सर्वेज परमात्मा बनैगी।'-ऐसे विचार से ग्रियकारिणी-विशालादेवी का चित्त किसी अनुपम आल्हाद का अनुभव करने लगा। अहा, अपने ही आत्मा को सर्वेज-परमात्माध्य से देखकर मुसुखु का हृदय आनन्दित हो-उसमें क्या आखर्ष! अंतरंग हर्षं व्यक्त करते हुए त्रिणलादेवी बोलीं-प्रिय बहिन चन्दना। अब अनुभूति के प्रभाव से अपनी स्त्री पर्यायका छेद हो गया, इतना ही नहीं अपने संसार का भी अन्त आ गया...एक भव पश्चात् हम परमात्मपद की साधना करके भोक्षपूरी में पहेंच जायेंगे।

चन्द्रना बोली-अरे दीही। उस मोक्षपुरी के समाण से भी हमें कितना आनन्द होता है...तो उस साम्रात दशा का क्या कहना!...इन्द्रियहान से उसका अनुमान भी नहीं हो सकता; अपने झान में अंशत: अतीन्द्रियपना हो तभी उस सर्वज संख को बाना जा सकता है! अचिन्त्य है उसकी महिमा!

विज्ञालादेवी कहने लगीं-हाँ चन्दना! ऐसे अपार महिमावन्त आत्मा का स्वानुभृति में इससमय भी अनुभव होता है। आत्मा के एकत्व की वह अनुभृति 'अभेद' होनेपर भी वह एकान्त नहीं है; आत्मा के शुभ्द हव्य-गुण-पर्यायस्य अनन्त स्वभावधमें उस अनुभृति के अंतर्गत् वेदन में आते हैं इसिसिये वह अनेकान्त स्वस्य है, उस शुभ्दपरिणतिस्य परिणमत आत्मा अपने एकत्वस्वस्य में शोभायमान है।

चन्दना-बाह दीदी! आपने बड़ा ही सुन्दर वर्णन किया। स्वानुभूति में परके सम्बन्धरहित अर्थात्

विभक्त आत्मा अकेला बेदन में जाता है इमिलिये उसे एकत्क की अनुभूति कहा गया परनु उस एकत्क में भी गुण-पर्याय तो वर्तते ही है, ऐसी अनुभूति वह एकत्व निभक्त हो है, ऐसी अनुभूति है, वही समस्त जैनशासन की अनुभूति है। सचमुन, महावीर प्रभुने प्राप्त करके अपना कत्याण करेंगे। जब दोनों धर्मास्मा बहिरे इस प्रकार स्वानुभूति की तथा महावीर की महिमा का गुणगान कर रही थी तब महावीर कुमार तो उद्यान के एकान्तस्थल में बैठ-बैठ आत्मध्यान में निर्विकल्प स्वानुभृति के महा अगन्तस्थल में बैठ-बैठ आत्मध्यान में निर्विकल्प स्वानुभृति के महा आनन्त्वका साक्षात् वेदन कर रहे थे...वोर्ने बहिने तूर से वह इस्य देखकर आध्ययमुध्य हो गई-धन्य महावीर। मानों कोई छोटेने निष्ट बैठ की



उद्यान में आत्मस्यान करते हुए उन राजकुमार का दृत्य सखयुव दर्शनीय था । आत्मस्यान का वह दृत्य वीतरागी आत्मसाधना की प्रेरणा देता था। कुछ देर बाद जब प्रधृकी स्थानस्था समाप्त हुई अरेर अपूर्त स्थानस्था समाप्त हुई अरेर अपूर्त स्थानस्था समाप्त हुई अरेर अपूर्त हुए विशे उद्यान भी अर्युक्त स्थानस्था समाप्त हुई अरेर अपूर्त हुए ते । उद्यान भी अर्युक्त हो राज था। उन्में विते हुए विविध प्रकार पुष्पों एवं कर्तों से आव्छादित पुरा शीभायमान लग रहे थे; वारों ओर पुष्पों की सुगन्ध केल रही थी। राजकुमार महावीर उस प्रपृक्षित उद्यान की शोभा निकारते हुए साथ ही अंतर में सम्बन्धवादि आनन्दादि के आव्छादित अपने बैतन्य उद्यान में कीशा निकारते हुए साथ ही अर्तान्द्र प्रकार पुष्पों से आव्छादित अपने बैतन्य उद्यान में कीशा साथ अर्तान्द्र करतिस्थ फलन-पूर्व खिल हैं हैं की क्या अन्यत्र कर्ती खिलते होंगे!...वहीं, बगत में मेल आल-आराम.. अनन्द्रस्य बैतन्य उद्यान ही सबसे सुन्दर है। उस आत्मउद्यान में केलि करते हुए जिस आतन्द्रस्य शीतलता एवं शान्तिका बेदन होता है वह अनिर्वक्तीय है!'-ऐसी अंत्रस्थार सिहत उद्यान की बोभा देखते देखकर हुआर बीले-बाह! कुक्यर विहान हुआ था; उसे देखकर हुआर बीले-बाह!

रहा है, उसी प्रकार आत्यारूपी चैतन्यवृक्ष भी उस पर खिले हुए अनन्त पंखुरियोंबाले सम्यक्स्यादि पुष्पों से समोधित है. उसका सौन्दर्य अनुपम है।

वीरकुमार जैतन्य-उद्यान की प्रशंसा कर रहे थे, इतने में एक कुमारने सुन्दर पुष्प लाकर

तब बीरकुमारने पाम्भीरता से कहा-बन्धु। यह पुष्प कुछ की झालपर जैसी शोभा दे रहा था बैसी अब नहीं देता; उसकी शोभा नष्ट हो गई है; मातासे बिछुड़े हुए बालक की भौति वह मुख्या रहा है। पुष्प को उसकी हाली से पुषक करना यह तो कुछ तथा पुष्प-दोनों की सुन्धरता को नष्ट कर देता है। देखों न, पुष्परित कुछ कैसा शोधभाग लगता है। अपनी प्रमन्नता के लिये "म दूसरे जीवॉका सीन्दर्य नष्ट कर दे वह क्या उचित लगता है? दूसरों को कष्ट दिये बिना हम आनन्द प्रमोद करें वही उचित

-इस प्रकार सहजरूप से ऑहंसादि की प्ररूपणा करके वीरकुमार वीतरागता फैला रहे थे। धन्य उनका जीवन । गृहवास में भी धर्मात्मा राजपुत्रका जीवन अलीकिक था। वे गृहवासी भगवान बारम्बार सामायिक का प्रयोग भी करते थे। सामायिक की स्थिति में वे इस प्रकार यन की एकाग्रतापूर्वक धर्मध्यानरूप आत्मचिंतन करते थे मानो एकान्त में कोई मुनिराज विराज रहे हों, उस समय में वे राग-द्वेष

से परे समभावरूप बीतराग परिणितिका विशेष आनन्द अनुभवते थे। उनकी सामायिका कोई अमुक शब्दपाठ बोलानेरूप नहीं थी, किसीके नाम का जाप भी उसमें नहीं था; उसमें तो आत्मस्वरूप की भावना से चैतन्य की किसी अपार शान्ति का वेदन था कि जिस बेदन की वीतरागता में उनका आत्मा दो क्षण रागद्वेष की परिणती से भिन्न हो जाता था। ऐसे तो उन महान्त्य का जीवन राग देष से परे था, परन्तु शुद्धीपयोगद्वारा निर्विकट्प होकर वे जिस आत्मानन्द का बेदन करते थे वह एक अनिवंधनीय विशिष्ठ दशा थी। सामायिक के समय वे कैसा आत्माविक से समय वे कैसा आत्माविक के समय वे कैसा आत्माविक से समय वे कैसा अत्माविक से समय वे कैसा अत्माविक से समय वे कैसा आत्माविक से समय वे कैसा अत्माविक से समय वे से सम्ब

માત્ર કું મહજ શું હતું માત્ર સુખતી અનુ પ્રતૃહિત સુખ સુખતી સુખતી અનુ પ્રતૃહિત સુખ સુખતી સુખ સુખતી અનુ પ્રતૃહિત સુખ સુખતી સુખતી અનુ સુખતી સુખ

की पावन भाते थे। विलक्षण थी उनकी आत्मपूर...और विशुद्ध थी व्यानभार! कभी-कभी अभीराडी के समय जनक वैतन्य की भून लगने से वे व्यान में लीन हो जाते थे। उन्हें प्रवासवन में अभीराडी के समय जनक वैतन्य की भून लगने से वे व्यान में लीन हो जाते थे। उन्हें प्रवासवन में अपहाम से लिए होना अच्छा नहीं लगता था। प्रकासाद की दीवारों के बन्धन लेडकर कथा एम को भी छोड़कर, अनन तीथीकरों की पंक्ति में प्रवेश करने की अधिकाधिक उर्मियी उनके अंतर से उद्धासित होती

थी। स्वर्गालोक से आनेवाले दिव्य क्कापूरण एवं रसपूर्ण भोजनं के प्रति वे निरस होते जा रहे थे; उनका हृदय अब शीध श्री मोक्षपण्टित हेत तरम रहा था।

दूसरी ओर त्रिशला माता भी पुत्र के मुख से आत्मवैभव की बांते सुन-भुनकर हर्षविभोर हो जाती भी और कहतीं...बेटा, दू सबमुच पहले से ही इस राजभवन में रहकर भी परमात्मा की भीति रूप से अलिप्त रहता था। तेरी ज्ञानचेतना कुछमें ही भीतर-भीतर कोई परमात्म लीला करती रहती थी...बह हम बहोत दिनों से देख रहे थे...अब तो कुछ समय पखांत् सारा जगत भी तुम्हारी ज्ञानचेतना की अद्भुत परमात्म लीला हैवक्क प्रन्य होगा।

'धन्य माता' तुम्हारी ज्ञानचेतना की प्रतीति यथार्थ है। तुम स्वयं ज्ञानचेतना के मधुर आनन्द स्वाद का आस्वादन करनेवाली हो! मैं इस भव में. तो तम उस भव में...अवस्य मोझ साधनेवाली हो!'

बेटा, तुम्हारी वीरता भरी मीठी-मीठी बातों से मैं मुख हो जाती हैं. ऐसा लगता है कि तुम्हारी बाते मुस्ती ही रहें! किन्तु रह-रहकर मनमें ममता की लहर आ जाती है कि-तुम सचमुच यह सब छोड़कर चले जाओगें?...फिर मुझे 'मीं' कहकर कीन बुलायगा! यह राजभवन और वैभव सब तेरे बिना सुने-सुने लगेंगे!

सुनो मी। यह सब मोह-ममता है। मैं तीस वर्ष तक इस राजपाट और हीरे-जवाहिरात की सुख-समृष्टि में रहा, परन्तु मुझे इनमें कहीं चेतनता दिखायी नहीं दी, इन अचेतन पदार्थों में मैंने कहीं सुख या चैतन्य की चमक नहीं देखी,...और हे माता। यह सब छोड़कर मैं कहीं दु:खी होनेवाला तो नहीं है, उलटा इनमें रहकर जो सुख में भोगता है उसकी अपेक्षा कोई विशिष्ट सुख पुढ़े प्राप्त होनेवाला है....और तुम खना कि नुम्हार इन अचेतन हीरें की अपेक्षा कोई अपूर्व-अमृत्य-महान-त्रिलोकप्रकाशी चैतन्यरन लेकर कुछ ही समय पहात में परमाला बनकर बैयाली में आईगा।

वीरकुँकर की बातें मुनकर त्रिशलामाता को हार्दिक प्रसन्नता होतो थी कि-ओ, इस समय भी मेरे
पुत्र का ज्ञान कितना विकसित है...उसकी चैतन्यरासमुक्त वाणी मन भरकर मुन तूँ...ऐसा सोचकर
माता-पुत्रने हृदय खोल-खोलकर आत्म साधना के क्षियमें अनेक प्रकारकी चर्चाएँ कीं। अहा, ऐसे
बालतीर्षकर के साथ व्यक्तिगत रूप से धर्मचर्चा करने में मुमुष्ठ को कितना आनन्द होगा। और उनके
मुख से स्वानुभूति के रहस्य मुनकर कीन स्वानुभूति को प्राप्त नहीं होगा। और, राजभवन में रहनेवाले
राज-सेवक भी उनके श्रीमुख से खिरती वाणी मुनकर पुष्प हो जाते थे और किन्हीं-किन्हीं को स्वानुभव
भी हो जाता था। इस प्रकार इव्यतीर्थकर के प्रताप से चारों ओर धर्मप्रभावना हो रही थी और
भावीतीर्थकर होने का दिन भी निकट आता था रहा था। दो के बाद अब तीसरे कल्याणक की तैयारी
कोन लगी हो।

## [महापुराण अर्थात महा पुरुषोंके गुणोंकी कथा]

वह पुराण महान क्यों है?—क्योंकि वह जगत में सबसे महान सर्वेड़ परमात्मा तीर्थंकर भगवन्तों के जीवन का साखात्कार कराता है। महापुत्वोंका पुराण होने से यह महापुराण है...और ऐसे महानग्रन्थ के श्रीतापाठक भी महान है क्योंकि उन्हें बीतराणी महापुत्र्योंका उत्तम वरित्र रूपता है, तका तीर्थंकों के बीवन से उत्तम प्रेणा लेकर वे स्वय उसमार्गयर चलना जाहते हैं। महापुत्र्यों के उत्तम गुणों के वास्कर शब्द भी उत्तम हैं। महापुत्र्यों के गुणों की कथा जो प्रेमपूर्वक पहेगा वह आत्मगुणों की वहस्तम्मति को प्राप्त होगा।

# भगवान महावीर : वैसम्य और दीक्षा

आज पूरी रात राजकुमार बर्द्धमान बैतन्य की अनोखी धून में थे; निद्रा का तो नाम ही नहीं था; उपयोग बारम्बार बैतन्य की अनुभूति में स्थिर हो जाता था। परभावों से थककर बिमुख हुआ उनका उपयोग अब आन्द्रसय निजयर में ही सामूर्ण रुपसे स्थिर रहना चाहता था। तीस वर्ष के राजकुमार का बिस आज अचानक ही ससार से बिरक्त हो गया है, मोकार्थी जीव प्रशंभ हेतु किन्ही बाह्य कारणों को नहीं बैठेते, प्रशंभ तो उनके अन्तर से स्वयमेव स्फित होता है।

अज प्रात काल महावीर ने सिद्धों का स्मरण करके आत्मा का ध्यान किया। आज उनके वैराग्य की धारा कोई अप्रतिम थी, विद्युद्धता में बृद्धि हो रही है, उपयोग क्षणभर में अंतर्मुख निर्विकत्य हो जाता है और पुनः बाहर आजाता है, परन्तु बाह्य में उसे चैन नहीं पड़ता, वह सर्वत्र से छूटकर, पराभक्षण पर्देश से लीटकर स्वभाव रूप स्वदेश में स्थिर रहना बाहता है।



बारम्बार ऐसी दशामें झुलते हुए प्रभुके मतिज्ञान में सहसा कोई विशिष्ट निर्मलता झलक उठी. उनको बातिस्मरण हुआ; स्वर्गालोक के दिव्य स्थ्य देखे उनकार्ती का वैभव देखा, सिंह देखा, सम्यक्त्यका बोध देते हुए मुनिबर देखे; उससे पूर्वकी नरकगति भी देखी:

्डस प्रकार अनेकपूर्वभव देखकर तुरन्त वीष्ठपुका चित्त संसार से किरक होकर जिनदीक्षा लेने हेतु उद्यत हुआ। और, कहाँ वे नरक के घोर द:ख और कहाँ स्वानप्रतिका सख! कहाँ वे सिंह

पर्याय में हिंसा और कूरता के रौड़ परिणाम और कहीं सम्यक्त्य की शान्ति।-दोनों में अटूट रहनेवाला एकमहान शायकभाव में हैं-ऐसे अपने एकत्व का चित्तवन करते हुए वे बारम्बार निर्विकत्य हो बाते थे। बारम्बार इतनी अधिक निर्मलता एवं निर्विकत्यता होती थी कि कर, अब गुखीपयोगी मुनिदशा के बिना यह जीव रह नहीं सकेगा।-इस प्रकार महावीर ने अपने मन में दीक्षा का निर्णय किया।

महावीर का निर्णय अर्थात् कन्न-निर्णय...महावीर का निर्णय अर्थात् अचल निर्णय...भगवान ने वीक्षा प्रहण का हुढ़ निर्णय किया और परम बिरक्त चित्त से एक बार निर्विकल्प अनुभूति में लीन हो गये।

राजकुमार सिंहासन पर बैठे हैं...चैतन्य की गंभीरता में ऐसे लीन हैं कि दुनिया का लक्ष ही नहीं रहा। अरे. त्रिशलामाता आकर सामने खड़ी हैं उसका भी उन्हें लक्ष नहीं हैं। माता तो बेखती ही रह गई कि-बाह! मेरा पुत्र कैसी अद्भुत वैरायसुद्धा रेसुशाभित हो रहा हैं। अहा, इसकी शान्त कैरायसुद्धा वेखकर पुढ़ों अनुपत्र आनन्द होता हैं...मानो देखती ही रहूं। इस प्रकार त्रिशलामाता के हृदय में अत्यन्त नेनेह उमझ रहा हैं, वे मन ही मन पुत्र को आशीबांद दे रही हैं। सससुन आशीबांद दे रही हैं या आफ्रीक्रॉटके बाहाने उनकी भक्ति कर गरी हैं?-यह तो वे ही जातें।

थोड़ी देर में महाबार ने नेत्र खोले तो देखा कि सामने माताजी छड़ी हैं। माता को देखकर उनकी वैराज्यमुद्रा किंजित मुस्करा उठी। माताने स्नेह से पूछा-बेटा वर्षमान! आज तुम इतने बिचारमाम क्यों हो? ... तब बीर कुंबर के मुख हो गम्भीर वाणी जिक्ती-हे माता! आज प्रतःकाल जातिस्मरण में मैंन अपने पूर्वभव देखे; अब देश चिंचर सर्वंत्र से विरक्त हुआ है, इसलिये आब ही इस असार संसार को खोड़कर में मनिवीक्षा आंगीकार करेंगा और उण्डोपयोग इस प्रयानमा को साम्रेग!

अभी तो राजकुमार के मुख से दीक्षा लेने के उद्गार निकल रहे थे कि उधर इन्द्रसभा में खलबली हुई; इन्द्र का इन्द्रासन डोल उठा, पभु के दीक्षाकल्याणक का अवसर जानकर देवगण वैशाली में आ पहुँच। लीकातिक दवो ने आकर प्रभुक्ती स्तुति की; कैराव्यभावना में निमम्न प्रभुने हृष्टि उठाकर लीकांतिक देवों की ओर देखा। उस समतारस झरते हृष्टिगत से देवगण अत्यन्त प्रमुदित हुए...एक ओर वैरागी तीर्थंकर तो दूसरी ओर वैरागी लौकांतिक देव। अहा, वैरायवान उत्तम साभकों का वह मिलन वैतन्य की परम गंभीर शानिकरक था। उस मिलन से परम्य होनों के वैगाय की पणि वर्ष।

प्रजाजन यह सब बड़े आश्वर्य से देख रहे थे। देकेन्द्रों ने प्रभु का दीक्षाकंत्याणक मनाने हेतु प्रथम उनका देवी क्षेतवस्त्रों से शृगार किया। प्रभुका वह वस्त्रधारण करना अब अन्तिम था; अब वे पुनः कभी कोई वस्त्र धारण नहीं करेंगे। एक ओर देवों का शृंगारस तो दूसरी ओर बैरागी प्रभु का शांतस्त्र; उन्कृष्ट शृंगार वज उन्कृष्ट बैराग्य में मानो प्रतियोगिता हो रही थी। अंत में शृंगारस की परावय और बैराग्यस के वज्य हुई। पभु तो रागम्य वस्त्रादि शृगार का परित्याण करने तथा वीतरागी शांतरस को अंगीकार करने हेतु वन में आने को खड़े हो गये और उत्तम बैराग्यभावनाओं के चिन्तनपूर्वक 'चन्द्रप्रभा' नामकी शिविका में आरूढ़ हए।

[यहाँ देवगति की अपेक्षा मनुष्यगति का तथा चाप्रित्रशा का महत्व बतलाने के लिये कोई कथाकार अलंकार से कहता हैं कि-दीक्षा के अवसर पर प्रभु की पालकी उठाने हेतु देवों और मनुष्यों के बीच विवाद खड़ा हुआ कि पहले पालकी कौन उठाये ?

देव बोले-हम स्वर्ग से प्रभुका दीक्षाकल्याणक मनाने आये हैं, इसलिये पहले हम पालकी उठायेंगे। जिस प्रकार जन्म कल्याणक के लिये हम प्रभुको मेहपर्वत पर ले गये थे, उसी प्रकार दीक्षा के लिये वन में भी हम ले बायेंगे।

तब मनुष्यों की ओर से राजाओं ने कहा-ओर देखों। हम मेरपर्वत पर नहीं आ सके थे, किन्तु इस चारित्र के प्रसंग में तो हमारा ही अधिकार बनता है; क्योंकि प्रभु हमारे मनुष्यलोक के हैं इसलिये प्रभु की चारित्रदशा के अवसर पर तो हम ही पालकी उठायेंगे...चारित्र में देवों का अधिकार नहीं है।

अंतर्भे इन्द्रने डिझकते हुए प्रभुकी ओर देखा कि-इस विवाद में वे ही कोई मार्ग निकालें, ताकि देखों को भी कछ अधिकार प्राप्त हो।

प्रभु बोले-चारित्र में जो मुक्के साथ दे सकें, जो मेरे साथ चारित्रदशा अंगीकार कर सकें वे पहले सात हुए पालकी उठायें. और फिर दसरे...

बस, हो गया। यह बात सुनते ही इन्द्र निस्तेज हो गया; उसे अपना इन्द्र पद तुच्छ लगा और पुकार कर कहने लगा कि-अरे, कोई मेरा यह स्वर्गका साम्राज्य लेकर बदले में एक क्षणभर का सारित्र दो।

देखों, चारित्रदशा की महिमा! हे सीधर्मदेख! होरे पास भले ही इन्द्र पद हो, परन्तु वे देकर भी

एक क्षणभर का चारित्र तुझे नहीं मिल सकता। चारित्र दशा तो मनुष्यभव में ही प्राप्त होती है, उसकी महिमा इटर प्रदर्भ अधिक है।

इस अलंकार-कथन द्वारा पुराणकार ऐसा प्रगट करते हैं कि-देवलोक की दिव्यता की अपेक्षा प्रमुखानोक का संयम प्रहान है उस संयम के समक्ष हुन्द को भी नतमस्तक होना पड़ता है।

तथा मनुष्यों में भी, विद्याधर-मनुष्यों में तीर्थंकर उत्पन्न नहीं होते; भूमि गोचरी मनुष्यों में ही तीर्थंकर पैदा होते हैं, इसलिये प्रभु की पालकी उठाने का प्रथम अधिकार भूमिगोचरी राजाओंका ही है।

-इस प्रकार पहले राजा पालकी उठाकर सात डग भूमिपर चले, फिर सात इग तक विद्यापर राजा चले और तत्पक्षात् देव पालकी उठाकर आकाणमार्ग से चलने लोगे। हजारों लाखों नर-नारी वैराम्यभावना भीते हुए प्रभुके साथ वन की ओर चले।

गागानदी के पश्चिमी तटपर (पटना शहर के सामनेवाले किनां) वैशाली-कुण्डग्राम के 'नागखण्ड' नामक उपवन में ग्रिंगिकना से उतराकर प्रभु महाबीर एक स्माटिक गिलापर विराजे। उत्तरमुख विराजमान कर्दमान कुगार ने 'ॐ नमः सिस्टेम्य' कहका प्रथम सिद्धों को नमस्कार किया। इस प्रकार देहातीत सिद्धों को निकट लाकर प्रभुने देह के अम्पूषण उतारे, वक्त भी एक-एक करके उतार दिये और सर्वधा दिगम्बर दशा धारण की। वर्धमानकुमार जितने देवी बक्तों में ग्रोभते थे उसकी अपेका दिगम्बर दशा में मुमिराज महाबीर अधिक सुशोभित होने लगे। सन्त्रय द्वारा प्रभु सुशोभित हो उठे और प्रभु के आश्रय से स्वत्रय शोभयमान हो गये। और, किन्तु प्रभु और रानत्रय भित्र कर्ती थे।-कि एक-दूसरे से सुशोभित होते रे प्रभुक्तयं (त्वत्रयक्षप परिणित्त थे। भेदवासना का विलय हो अभेद आसाद्भपुति में लीनता हो'

# अभेद आत्मानुभूति में लीन उन श्रमण-भगवन्त

महावीर को वन्दन हो।

कैशाली के नगरजन अपने प्रिय राजपुत्र को ऐसी वीतरागदणा में देखकर आश्चर्य को प्राप्त हुए.. वे न तो हर्ष कर सके और न शोक! बस, मानो हर्ष-शोकरहित ऐसी वीतरागता ही करने योग्य है।-ऐसा उस कस्याणक प्रसग का वातावरण था। हर्ष और शोक के बिना भी मोश्च का महोत्सव मनाया जा सकता है-ऐसा प्रभु का यह दीक्षा कस्याणक महोत्सव पोषित करता था। उन वैतन्यवीर को वीतरागदशा में देखकर धर्मीजनों के अंतर में चारित्र की लागे उछलती थी।

मार्गशीर्ष कृष्णा दशमी के सच्याकाल स्वय दीक्षित होकर महाबीर मुनिराज पद्यी के उपवास का तप पारण करके अप्रमत्तभाव से चैत-यच्यान में लीन हो गये। अहा, दो रान से वृध्दिगत होकर भगवान विस्तन्वतं हुए, तीनज्ञान से चार ज्ञानवत हुए; अनेक महान लक्षियों सेवा करते आ गई। उनकी अतिन्वय ज्ञानपारा तो केवलज्ञान के साथ केलि करते लगी। केवलज्ञान ने उसी समय अपने ज्येष्ठ पुत्र समान मनःपर्ययज्ञान को भेजकर शीप्र ही अपने आगानन की पूर्वसूचना दे दी। परन्तु प्रमु का लक्ष उस मनःपर्यय की ओर अथवा दिव्य लब्ध्यों की ओर नहीं था; वे तो अपने ज्ञायक स्वरूप की अनुभूति में ही ऐसे माम थे कि मानो सिच्दपद में विराज रहे हीं। वाह। कैसी अवसुत है उनकी शांत ब्यानमुद्रा! प्रभुकी व्यानमुद्रा से प्रेरित होकद वार्त ओर हजारों भव्य जीव भी चैतन्य का च्यान घरने लगे हैं। ओर, प्रमुक्त व्यानमुद्रा से प्रेरित होकद वार्त ओर हजारों भव्य जीव भी चैतन्य का च्यान घरने लगे हैं। ओर, प्रमुक्त में ज्ञातिमुद्रा देखकर वन के सिंह, हाथी, हिरन, सर्गीद पशु भी मुख होकद शांतन से प्रमुक्तणों में बैठ गये हैं। अहा, 'विनकी मुद्रा देखने से आत्मस्वरण के दर्शन हों'-ऐसे उन व्यानस्व मुनिराक का क्या कहना। वह तो साकात मोकत्वल ही बेठा है...

वैसाय की प्रवण्ड बाढ़ से पूरी वैशाली किर गई थी। हमारे लाइले राजकुमार तीस वर्ष हमारे साथ रहकर हमें सुख-समूच्दि दे गये...जानवैसाय दे गये...अब वे हमें छोड़कर राग-द्वेष-काम-क्रोबारिय को जीतने के लिये वनमें चले गये। वे अवश्य विजेता बनेंगे। वे तो अपने शुष्टोपयोग में लीन होकर बैठे हैं, हमारी और देखने अथवा हमसे 'आओ' कहने के लिये हुष्टि भी नहीं उठाते-हमरागता से वे सुगोभित हो रहे हैं! सचमुच वीतरागता ही सुख और शोभी है; बाह्य वैभव में न तो सुख है और न आरमा की शोभा। -ऐसा विचारते हए हजारी-लाखों नगड़न बीर के वैयाय की एशंसा करते थे।

### उस समय महान विजेता बीर तो अपने एकत्वमें झूल रहे थे।

अहर, एक युवा राजपुत्र वीतराग होकर समस्त वस्तामुक्ण रहित दिगम्बर दशा में कैसे सुशोभित लगते हैं! अरे, सहज कैतन्यतत्त्व...उस पर कवाय की तथा वस्तादि की उपाधि कैसी? शुद्धतत्त्वपर आवरण कैसा? वस्ताच्छादित वीतरागता वस्तावरण हटाकर बाहर निकल आयी। वीतरागता अपने ऊपर कोई आवरण नहीं सह सकती। जहीं मोहका या रागका भी आवरण नहीं रुचता वहीं बाह्य आवरण कैसे रुचेगा? चार दीवारों का और वस्तोंका आवरण तो विषयविकार के पाप को होता है; धर्म को आवरण कैसा? वह तो सर्व बन्यगों को तोड़कर निर्म्नथ होकर अपने मूल स्वरुप में विचरता है और सर्वत्र वीतरागता से सुशोभित होता है:



### "धन्य दिगम्बर मनिदशा!"

कोई जीव जिरा वस्तु का त्याग को उस से ऊँची बस्तु का ग्रहण करना यदि उसे आता हो तभी वह उसका सच्चा त्याग कर सकता है। विसे वितरामभाव ग्रहण करना आग हो। त्याग ना स्वान वाभ हो। कर सकता है। विसे वितरामभाव ग्रहण करना आग हो। त्याग लाभदायक होना चाहिये, हानिकारक नहीं। जीव वो स्थाने उसकी अधेक्षा उच्च वस्तु-उच्च भाव ग्राम करे तभी उसका वह त्याग लाभदायी कहा जायगा। भाषान महाबीर का त्याग ऐसा था कि उन्होंने जिने हेबतस्वों को छोड़ा उनसे विशेष उपवेषतस्वों को ग्रहण किया। उनकी शुद्धता की श्रेणी का क्या कहना! जब वे निर्विकरपता के महान आनन्द में झूलते खे तब उनके शुद्धतियोग की प्रचण्डता देखकर बेचारे शेष चार संज्यलन क्याय भी इस प्रकार सुप्लाप होकर हिम जारे थे कि वे कथाय जीवित हैं मृत-वह आनना कठिन लगता था, क्योंकि उस समय उनकी कोई प्रवृत्ति दिखायी नहीं देती थी।

इस प्रकार एक ओर प्रभु महाबीर बीरता से कवायों को बीत रहे थे, तब कूसरी ओर त्रिशालामाता भी बीरके बीतराग चारित्र का अनुमीवन करके अपने मीरकंपन को बीरना कर रही थीं। 'असेरे, राजपावन में जिसका लालन-पालन हुआ है ऐसा मेरा पुत्र बन-बंगल में कैसे रहेगा?' और शीत-उच्चाता केस सहन करेगा?-ऐसी शंका वे नहीं करती थीं, वे जानती थीं कि आत्मस्याधना में उनका पुत्र केसा बीर है। और यह भी अनुभव था कि चैतन्यके आनन्द की लीमता में बाह्य का लक्ष ही नहीं रहता। वहीं शरीर का ममत्व नहीं रहता वहीं शीत-उष्णता के उपसर्ग कैसे? अस्पर्शी चैतन्य के वेदन में जड़ के स्पर्शका प्रभाव कैसा? अहा, ऐसे अतीन्त्रिय चैतन्यतत्त्व को जाननेवाली माता क्या आत्मसाधना में आगे बढते हुए पुत्र को देखकर मुच्छित होगी? नहीं, कदागि नहीं। अपने लाइले पुत्र को मोहपाश तोड़कर मुनिदशा में मात्र देखकर वे आनंदित हुईं. और जब उसे केवलज्ञानी-अहित-परमात्मास्प में देखेगी तब तो अति अवन्निदत हुईं। और जब उसे केवलज्ञानी-अहित-परमात्मास्प में देखेगी तब तो अति

बिना बर्द्धमान के वैशाली के राजप्रासाद सूने हो गये थे। बाह्य वैभव ज्यों के त्यों होनेपर भी सुखरित बिलकुल निस्तेज लगते थे।-मानो वे पुरगल-पिण्ड जगत से कह रहे थे कि-'देखों, हममें सुख नहीं है, इमीलिये तो वीरकुमर हमें छोडकर तथीवन में चले गये और बैतन्य में लीन हो गये।' परम विशाण जिसका प्रवेशद्वार है ऐसा वैतन्यवन का आनन्द-उद्यान सज्जन-सन्तें को अत्यन्त प्रिय है; धर्मात्मा उसमें क्रीडा करते हैं, प्रचारमाई का बाहें निवास है। शुद्धीपयीग का अमोच चक्र लेकर बीरताथ ने ज्यों ही ऐसे तथीवन में प्रवेश किया तथी ही मोह लुटेरा भयभीत होकर भाग गया। निजवैभव की सेना सिहत वीर योद्धा के आगामन म तथीवन सुगीभित हो उठा, सर्व गुणहर्मी वृक्ष अपने-अपने मिष्टफलों से भर गये, अत्यन्त सुन्दर एवं परम गात उस वैतन्य-मन्दनतन के एकान्त स्थान में (एकल्व बैतन्यधाम में) प्रभ महा आनन्द अस्तन्त थे।

- ऐसा अद्भुत था बीर प्रभुका बनवास <sup>1</sup>

### भगवान महावीर : मनिदशा में आत्मसाधना

पुनि होकर आत्मा की निर्विकत्प आनन्द दशा में झूलते-झूलते भगवान ने साढ़े बार्ह वर्ष तक मीन रहका आत्मसापाना की। मात्र अपने एक स्वरूख में ही आग्र, तथा अन्य समस्त द्रव्यों से अग्रन निर्मेक, नेम्सी आत्मसापाना करते-करते महावीर प्रभु मोझामां में विचर रहे हैं, और बोले बिना भी वीतागा भोझामां का अपंबोध करा रहे हैं। दीक्षा के पहाल दो दिन के उपवास हुए और तीसरे दिन कुल्लाक नगरी के राजाने धिक्तपूर्वक आहरदान देकर वीत्याध पुनिराज को पारणा कराया। आहरदान के प्रभाव से बही देवों ने रत्नवृष्टि आदि पवाधर्य प्रगट किये। अहा, तीर्थकर के आत्मा जैसा सर्वोत्तम आधर्य वहीं विद्यानन हो वहीं जगतके अन्य छोट-मोटे आधर्य करों वह कोई आधर्य की बात नहीं है। परन्तु मोझ की सापना में ही जिनका जित लगा है ऐसे उन महात्मा को वे पाँच आधर्यकारी पदनाएँ किंवित् आधर्यक्तिन नहीं कर सर्वी। अहा, आधर्यकारी चैतन्यतत्त्व की सापना में लीन मुमुखु को बगत जी कीनसी वस्तु आधर्य में डाल सकेगी। उन मोझसाधक महात्मा का कितना वर्णन करें। है धव्यजनी! सक्षेप में समझ लो कि-मोझसाधना हें जितने गुण आवश्यक हैं उन सर्वपूर्णों का बहीं संग्रह था, और सोझसाधना में जो विच्य करनेवाले जितने भी दीच है उन समस्त दोषों को प्रभुने छोड़ दिया था। धन्य प्रभु की नेमसायन में उनकी साधना। ऐसी उग्र थी मानो वे स्वयं ही मोझताख थे।

# उज्जयिनी में रुद्रका उपसर्ग...और 'अतिवीर' नामद्वारा स्तुति

अहा, अनेक लब्बियौं प्रगट होने पर भी, प्रतिक्षण स्वातुभूति द्वारा अनन्त आत्मलब्बियौं का साक्षात्कार करते हुए उन वीतरागी साघक का अन्य किन्हीं लब्बियौं के प्रति लब्ब ही नहीं था। विचरते-विचरते वे योगिराज उज्जयिनी नगरी में पधारे और क्षिप्रावती नदी के किनारे अतिमुक्तक नाम के भयानक समशान में ध्यान लगाकर खड़े हो गये। परमशांत...अहोल...अहा, जीवंत वीतराग-प्रतिमा! वे प्रभु स्मशान में नहीं खड़े थे, किन्तु आत्म-उद्यान में क्रीड़ा कर रहे थे। उस समय इन्द्रसभा में धीरवीर प्रभुक्ती प्रशंसा होने से 'भव' नामक एक ठह-पश्च उनकी परीक्षा करने आया। ('भव' नामक यक्ष अथवा 'स्थाण' नामक इन-ऐसे दोनो नाम प्राण में आते हैं।)

घ्यानस्य प्रभु के सर्व प्रदेशों में ऐसी परम शांति व्याप्त हो गई है कि बन के पशु भी वहाँ शांत होकर बैठ गये। अद्भुत है उनकी धीरता.. और...अद्वितीय है उनकी बीरता। वहाँ यक्षने आकर भयंकर ग्रैडरण धारण किया, सिह, अजगर आदिकी विक्रिया द्वारा उपद्रव करके प्रभु को घ्यान से डिगाने का प्रयत्न किया, पत्थर वरसाये, आदि के गोले फेंक, पर्सु वे सब प्रभुसे दूर हो रहे. तीर्थंकरों का ऐसा ही अतिगय है कि उनके गरीरपर सीधा उपद्रव नहीं होता। उन्हें कोट नहीं लगते, सर्प नहीं हर पाते, कोई प्रहार नहीं कर सकता। अहा। जिनकी चेतना अंतर्मुख है ऐसे बीरमुनिराज को बाह्य उपद्रव कैसे? वीतरागी आराधना में वर्तते हुए मुनि भगवन्तो पर उपद्रव करने या उन्हें आराधना से विचलित करने का सामर्थ्य विश्व में किसी का नहीं है। अरे, हे पामर यन। हे दुष्ट हट्ट! तू इन बीतरागी मुनिपर क्या उपसां करेगा? तेर अपने ही उपर भयकर क्रोध का उपसां हो रहा है और उससे तू महा दुःखी है। भवदु ख में छुटने के लिये तू प्रमुकी शरण में आ। और अपने आत्मापर होते हुए भयंकर उपद्रव को

दृष्ट यक्ष अनेक उपसर्गों की चेष्टाएँ करके धक गया, परन्तु महावीर अपनी बीरता से विचलित नहीं हुए। औ, ग्रान्ति के बेदन में धकाबट कैसी! धकाबट तो कषाय में हैं। 'शान्ति' कभी परास्त हो हुए। औ, ग्रान्ति के बेदन में धकाबट कैसी! धकाबट तो कषाय में हैं। 'शान्ति' कभी परास्त हो जायगा। अन्तमें वह भव-इस मोक्ष के साधक पर उपसर्ग कर-करके धक गया. हार गया। 'वि-भव' ऐसे भगवान के समक्ष 'प्रब' कैसे टिक पाता। भवरित ऐसे मोक्ष के साधक महाबीर के सामने 'भव' हार गया। गातभाव के समक्ष स्त्रभाव नहीं टिक सका। अन्त में धककर उसने अपनी विचारपारा बदली कि-अरे, इता नव करने पर भी यह बीर मुनिराज तो ध्यान से किचित् चलायमान नहीं हुए और में प्रति किचित् भी क्रोध उत्पन्न नहीं हुआ . माने कुछ भी न हुआ हो, इस प्रकार वे अपनी शान्ति में ही तीन है। वाह प्रभु ' धन्य है तुम्हारी बीरता' सच्चमुच तुम मात्र 'बीर' नहीं किन्तु अतिबीर हो।-इस प्रकार 'अतिबीर' सम्बोधनपूर्वक वह यक्ष प्रभुचरणों में श्रुक गया।-

'धन्य धन्य अतिवीर! सोश के स<del>ची</del> साधका!'

'महाबीर पर आया हुआ उपसर्ग दूर हो गया!''-नहीं, उन पर तो उपसर्ग था ही नहीं, उपसर्ग तो यक पर था, दूर हो गया, महान क्रोध और पापके उपसर्ग से छूटकर वह यक्ष शान्ति को प्राप्त हुआ। अहा, शान्ति के अमोध शरू के सामने भगवान के विरोधी भी स्वयं वश में होकर शुक्र जाते थे। वास्तव में 'शान्ति' ही मुमुशु को विजय के लिये परम अहिसक और सर्वोत्कृष्ट शक्ष है जो कदािंप निष्कल नहीं जाता।

यक्षदेव अथवा भव-रुद्र द्वारा 'अतिवीर' ऐसे मंगल नामकरण द्वारा प्रभुका मन्मान करने से परमेष्ठीपद में विराजमान प्रभु पीच मंगल नामधारी हुए, 'बीर' नाम जन्माभिषेक के समय इन्द्रने दिवा 'बर्द्धमान' नाम माता-गिताने दिवा, 'स्पन्सिताथ' नाम मुनिवरों ने दिवा; 'महावीर' नाम संगमदेवने दिवा, और अतिवीर नाम रुद्रने दिवा। प्रभुके सान्निच्य में रुद्रने रीहता छोड़कर पुनः धर्म में स्थित हुआ और क्षमायाचनापूर्वक सुरति की- "श्री वीर महा अतिवीर सन्मतिनायक हो," जय वर्ष्टमान गुणबीर सन्मति टायक हो।"

पंज-मंगल नामधारी प्रभुका चित्र तो पंजमगित की साधना हेतु पंजमधाव में ही लगा था। अहा, स्वस्तान में भी जिनके अस्भुत होर्य के समक्ष सर्प भी हारण में आ गया था तो मुनिदशा में विध्यमन कता तीर्यंकर देव की परम शात गम्भीर मुद्रा के समक्ष चण्डकोशिया कैसे विषयर नाग भी सहस का की-उसमें आखर्य क्या है! बीरनाथ की वीतारांगी शातिन के समक्ष चण्डकोश का प्रचण्ड आक्रोश कैसे दिक सकता था? असे, सामान्य लिब्धियारी मुनिराज के समक्ष भी कूर पशु अपनी कूरता को छोड़कर शांत हो जाते हैं, तब फिर यह तो तीर्यंकर-मुनिराज कर्दमान! उनकी आध्ययंजनक लिब्धियारी शातिक प्रभाव की तो बात ही करते हैं कि-दूसरे जीवों के प्रभाव की तो बात ही करते। जिनके समीप कूरसे दूर जीव भी ऐसे शांत हो जाते हैं कि-दूसरे जीवों का भी पात नहीं करते-दिस्त हिरेज को नहीं माराता, नेवला सर्प को नहीं छेड़ता, तो फिर उन्हें स्वयं को सर्प इसे या कोई कानों में कीले ठोक दे-यह बात ही कहीं रहीं? दूसरों की बात और है, परनु यह तो तीर्थंकर महात्या है, उनके ऐसा कुनोग कभी नहीं बनता। जैनधर्म का कर्मसिद्धान्त भी ऐसे अगुभ कर्मों का उदय होने को अस्वीकार करता है, और तथापि जैनधर्म की विशेषता यह है कि-प्रभु की सच्ची पहिलान उनके चेतनभावों द्वारा ही होती है, उदयभावों द्वारा नहीं वात उत्तर के चेतनभावों द्वार ही होती है, उदयभावों द्वारा नहीं

जान लो, इस महाबीर जीवन को! और प्राप्त कर लो सम्यक्तव

एकाकी विचरते हुए जिनकल्पी तीर्थंकर मुनिराज महावीर एकमात्र निजस्वभाव के आश्रय से सम्यव्धनन-ह्यान-चारित्ररूप मोक्षमार्ग में परिणमते थे। वे जानते थे वर्तमान के यह रंग स्वय अकेला ही सम्यव्धनंन-ह्यान-ह्यान-ह्यान-ह्यानिक्षमावरूप होता हुआ अपने मोक्षका कर्ता होता है, और भूतकाल में जब सम्यवन्वाविरुप परिणमित न होकर, अङ्यान से उन मिथ्यात्वादि भावोरूप परिणमित होता था तब भी वह स्वयं ही अपने ससार का कर्ता होता था। इस प्रकार संसार और मोक्ष दोनों मावो में अपना स्वाधीन-कर्तृत्व जानकर, उन्होंने परके साथ एकत्व का अध्यात छोड़ विया था और अपने आत्मा के एकत्व का अनुभव करते हुए स्वाधीनरूप से अपने मोक्ष के है कर्ता होते थे।

भेदज्ञानं द्वारा मोक्षमार्ग में प्रविष्ट वे मुमुक्षु-महात्मा ऐसा जानते थे कि-

अब मैं ससारी था-अज्ञानी था तब भी वास्तव में मेरा कोई भी नहीं था; तब भी मैं अकेला ही अपने मिलन चैतन्यमाव द्वारा कर्ता-करणादि होकर स्वमावसुखसे विपरीत ऐसे दु:खफल को उत्पन्न करता था, उसमें दूसरा कोई मेरा सम्बन्धी नहीं था।

अं और अब, साधकदशा में जिसे सुविशुद्ध सहज स्वपरिणित प्रगट हुई है ऐसा मैं एकान्त से मुमुख हैं-वर्तमान में हस मुमुख-साधक-ज्ञानदशा में भी मैं अकेला ही अपने युविशुध्द वैतन्यमाव द्वारा कर्ता-करणादि होंकर, मैं अकेला ही अपने स्वमाव द्वारा कर्ता-करणादि होंकर, मैं अकेला ही अपने स्वमाव द्वारा अनाकुरल सुख उत्पन्न करता हैं। इस समय भी वास्तव में मेरा कोई भी नहीं है और मोक्ष में भी मैं सादि-अनन्तकाल अपने एकत्व स्वरूप में रहकर अतीन्द्रिय आनन्त्मय जीवन किउँमा।

-इस प्रकार बंधमार्ग में या मोक्षमार्ग में, दु:ख में या सुख में, संसार में या मोक्ष में आत्मा अकेला ही है-ऐसे आत्मा के एकरव को जानकर, उस एकरव की मावना में तरपर रहनेवाले प्रमुको पर द्रय्यका किचित् भी सम्पर्क न रहने से शुद्धता थी, तथा कर्ता-कर्म-करण-फल इन समस्त भावों को एक अभेद आत्मारुप अनुभवते-भाते होने से पर्यायों हारा खण्डित नहीं होते थे इसलिये सुविशुद्ध ही रहते थे; आत्मा की पर्यायों को आत्मद्रव्य में ही प्रलीन करके सुविशुद्ध आत्माको उपलब्ध करते थे। इस प्रकार अपने आत्मा को परसे विभक्त करके सुविशुद्ध आत्मा को उपलब्ध करते थे। उन्होंने अपने आत्मा को परसे विभक्त करके स्वतस्त्वके एकत्वमें लगाया- वहीं शुद्धनय है, वहीं शुद्धात्माकी उपलब्धि है, वहीं निर्वाण का मार्ग है। वहीं महा अतीन्द्रिय सुख है। तथा वहीं महावीर का जीवन है। -अहां! ऐसे स्वभावरुप परिणमित चैतन्यतस्व जगत में सर्वोत्कृष्ट सुन्वर वस्तु है। चैतन्यतस्व की सुन्दरता जहाँ अनुभव में आती है वहीं जगत का अन्य कोई पदार्थ पुष्ट पहिंच पहिंच तथा तथा कि स्वत्यत्व उपलब्ध है। रोपा सर्वा उपलब्ध है। रोपा स्वत्य अपने स्वत्य की स्वत्यत्व है। स्वती है।-ऐसी शांत सहजवशा स्वयं आनन्दरुप है, और उसमें वीरनाथ प्रभुका साक्षात्कार है अनन्त सिद्धांका साक्षात्कार है... धन्य दशा!

अहा, शुद्ध ज्ञान स्वरूप के अनुभव से भरा हुआ महावीर का जीवन कितना सुन्दर है!! वह सदा वर्धमान है-आत्मसाधना में वृद्धिस्वरूप है। न ललचाये ये संसार के किसी वैभव से, और नहीं उरे वे जगतकी किसी प्रतिकूलतासे। हाँ, वे ललचाये अवश्य-चैतन्य के अतीन्दिय आनन्द के स्वादमे, और उरे-इस असार ससार में भवभ्रमण से, तथापि वे वीर थे; सामान्य वीर नहीं किन्तु महावीर थे। आत्मा की वीतरागी वीरता द्वारा कषाय शब्आ को जीतनेवाले वे 'विजेता' थे, जिन थे। केवलज्ञान प्राप्त करके जब वे धर्म गर्जना करेंगे तब उनकी हुकार सनकर गीतम इन्द्रमति और श्रेणिक जैसे अनेक भव्यान्या चीक तसे।

अहा, उन वीर योगिराज की यीतरागी वीरता के सामने बड़े- बड़े सम्राटो का मरत्तक भी झुक जाता था। उनकी वीरता किसी दूसरे को दुख देने के लिये नहीं थी, वह वीरता तो अहिंसक थी. लिविंकार बी। जगत में तो वीर योद्धा कहलानेवाले अनेक जीव सुन्दर खियोंके कटाक्ष मात्र से विह्वल होकर पराजित हो जाते हैं, अथवा अपमान के एक कटु शब्द का प्रहार होते ही क्रोधित होकर-हारकर क्षमाभाव को खो बैठते हैं। -वाह, तुम्हारी वीरता! देखली तुम्हारी बहादुरी!! ऐसे तुम्छ आक्रमण से ही रो पड़े तब मोहक सामने महायुद्ध में कैसे खड़े रहोंगे? -अरे, मोह से लड़ना और मोक्षका राज्य प्राप्त करना वह तो दीतरागी वीरों का काम है। कायरों का नहीं। वह वीरता देखना हो तो देख लो, सामने खड़े, हुए इन महावीर को! -वे इसी समय उग्र पराक्रमपूर्वक मोहसे लड़ कर, उसका सर्वनाचा करके) अपनी शायिक विमृति से मरपूर केवलहान-साधाज्य जीत लेंगे। घन्य है उनकी दीरता।

आत्माके साइजिक रुपको धारण करनेवाले वे युद्युयुवीर जानते थे किनी कुस के नहीं हूँ और जगत में अपने वैतन्य के सिवा दूसरा कुछ भी मेरा नहीं हैं। अपने आत्मीय वैतन्यस्वरूप शुद्ध हव्य-शुद्ध गुण-शुद्ध पर्याय वह मेरा स्व है। में अपने शुद्ध-इय्य-गुण पर्यायरूप स्व कस्स में हैं। निवास करता हूँ, वह मेरा स्वकीय परिवार हैं, उसी का मैं स्वामी हैं और वही मेरा स्व है। - इस प्रकार शुद्ध-इय्य-गुण-पर्याय में अपने को तन्त्रय अनुमवते हुए वे वन-जंगल के बीच कहीं एकाकी नहीं थे किन्तु अपने गुण-पर्याय में अनुमवते हुए वे वन-जंगल के बीच कहीं एकाकी नहीं थे किन्तु अपने गुण-पर्याय के अनन

परिवार सहित थे। और फिर भी उनकी अनुभृति में द्रव्य-गुण-पर्याय के भेद भी नहीं थे, एकत्व था। बस, ऐसी एकत्व-अनुभृति ही मोस का पथ वहीं महावीर का जीवन ..और वहीं महावीर का स्वरूप।

महावीर के ऐसे स्वरुप को जानने से मुमुक्षु के अंतर से प्रतिध्वनि उठती है कि-'हे जीव! अनन्त काल से सतार की चार गतियों में भ्रमण करते हुए जो सुख तुझे कहीं प्राप्त नहीं हुआ, उस अद्भुत अनुपम सुख का तुझे चैतन्य की अनुभूति में बहुल वेदन होगा. क्योंकि आत्मा स्वय अदभुत सुखका भण्डार है। उसे प्रत्यक्ष देखना हो तो देखी इन महावीर की!'

आत्मा वेतन्यसत्ता है। जो भी वेतन्यमय गुण-पर्याये हैं उनसे भिन्न आत्मसत्ता नहीं है, एक ही सत्त्व है। स्वानुभृति के समय गुण-पर्याये का विकल्प छूट जानेसे वे-वे गुण-पर्याये कहीं आत्मासे भिन्न नहीं हो जाते, अनुभृति स्वरूप आत्मा में द्रव्य-गुण-पर्याय के भेद मिटकर, तीनो स्वरूप से अभेद एक ज्ञायकस्वरूप प्रगट अनुभव में आता है। भेदों का जिसमें समायेश होने पर भी जो अभेदरूप से अनुभव में आता है ऐसा अद्भुत अनेकान्त स्वरूप आत्मतत्त्व है। 'द एसे अद्भुत आत्मतत्त्व को महायीर प्रभु प्रकाशित कर रहे हैं। ''वन्दन हो उन वीर को।''

ऐसी पुनिदशामें झूलते हुए प्रमु महाबीर उद्धाितत आराधना सहित विहार करते हुए भारतभूमि को पावन कर रहे हैं। केवलज्ञान की साधना करते नकरते एक वर्ष ...चे वर्ष चार वर्ष आठ वर्ष इस प्रकार वर्षों पर वर्ष बीत रहे हैं और केवलज्ञान दिन-प्रतिदिन निक्त आता जा रहा है। एक बार उन्होंने एसा उग्र अभिग्रह धारण किया कि-दासी के वेश में सिर गुँडाये हुए, कोई सती-राजकुमारी आहार देगी तभी आहार तृंगा; साध में अन्य भी अनेक अभिग्रह थे। ऐसे अभिग्रह महित विवरते-विवरते दिवरते पर दिवस बीत रहे हैं, परनु अभिग्रह कहीं पूर्ण नहीं होता और बिना आहार के महिनों बीत चुके है. तथापि वीर मुनिराज के मनमे किसी प्रकार की अकुलता नहीं है सुन्दर आहार मिले या उपवास हो-दोनों में समभाव है। प्रमुक्त आहार न होने से नगरवासी विन्ता में हैं।...इस प्रकार बिना आहार के पींच मास बीत गये।

'विचर्ष उद्याधीन किन्तु निर्लोभ मैं...' ऐसी स्थिति में विचरते हुए वीरनाथ मुनि कौशास्त्री नगरी में पधोरे। सारे नगर्से एक ही चर्चा हो रही है कि-बीर मुनिराज प्रतिदिन नगर मे आहार हेतु पधारते है, किन्तु आहार हो नहीं पता। ऐसा कौनसा अभिग्रह उन्होंने धारण किया होगा? कौन होगा वह मेभाग्यशाली किसे पुनिराज के आहारदान का महान लाभ प्राप्त होगा?...आहा, वह मनुष्य बड़ा भाग्यनान होगा किसके घर पौने दो सी दिवस के उपवास पश्चात प्रभक्त पारणा होगा!

### चन्दना के जीवन की चमत्कारी घटनाएँ

इधर महावीर की मौसी चन्दनबाला- की जिसने वीरकुमार के निकट सम्यादशैन प्राप्त किया था, वह भी महावीर की भौति विवाह न करने का निश्चय करके वैराग्यमय आत्मभावना में जीवन व्यतीत करती थी। एक बार, वन्दना कुमारी अपनी सहेलियों के साथ नगर के बाहर उद्यानमें क्रिका कर रही थी कि उसके लावण्यमय यौवन से आकर्षित होकर ,एक विद्याभर ने उसका अवहरण कर लिया, परनु बाद में अपनी पत्नी के भयसे उसने करवना को कीशान्त्री के बन में छोड़ दिया। कही वैशाली और कही कीशान्त्री का के भीत स्वत्रा को सीया दिया। एक के बाद में अपनी पत्नी के भयसे उसने करवना को कीशान्त्री एक वेश्या को सीय दिया। एक के बाद

एक होनेखाली इन घटनाओं से जन्दना ज्याकुल हो गई कि अरे, यह क्या हो रहा है?...ऐसी अवभूत सुन्दरी को देखकर बेश्या विचारने लगी कि- कीशाम्बी के नागरिकों ने ऐसी रुपवर्ती की कभी देखी नहीं है। इसे रुप के बाजार में बेचकर मैं भी धन कमाउँगी।-ऐसा सोचकर वह सती चन्दन बाला को बेश्याओं के बाजार में बेचने ले गई। अरेरे। इस संसार में पुण्य-पाप की कैसी विचित्रता है कि-एक सती नारी बेश्या के हाथा किक रही है। किन्तु पाठक! तुम घबराजा नहीं...क्योंकि ऐसे पुण्य-पाप के उदय में भी आत्मा को उनसे भिन्न रख में की किन एक सती विचारन को उनसे भिन्न रख मके-ऐसी ज्ञानदेतना, प्रभुवीर के प्रताप से चन्दना के पास विद्यमान है। चन्दना की उस चेनना को जानरे का तम प्रयत्न करता।

अहीं की महारानी मृगावती स्वयं चन्दनवाला की बहिन है उस कौशाम्बी के वेश्या बजार में

देश्या आतुरतापूर्वक प्रतिक्षा कर रही है कि-कोई बडा ग्राहक आये तो इसे बेचकर धन कमा दें।-इतने में एक बढ़े मञ्जन सेठ वहीं से निकले। बाजार में खड़ी हुई चन्दना का रूप देखकर वे आधर्यविक्तित हो गये-और, ग्राजकुमारी समान वह कन्या यहाँ कैसे आ गई होगी? जो दासी के रूप में बंची जा रही है! संकटग्रस्त होने पर भी आस्प्रतेजक्षपण्ड उसकी पुख्याच्या से सेठ को ऐसा लगा कि यह अवश्य कोई संस्कारी कुलवान कन्या है; इसके मुख पर किंचित विषय-लालसा नहीं है, फिर भी बीच बाजार मे वेश्या के रूप में किक रही है...अवश्य ही इसमें कोई रहस्य होना चाहिये! इस कन्या को मैं इस संकट से बचा तूँ ताकि यह किन्हीं दुष्टों के चंगुल में न फैस जाय! -ऐसा विचार करके सेठ उसके पास गये और पहलाछ करोने लगे।

उन सञ्जन सेट को वहाँ देखकर नगरजनों के आधर्य का पार नहीं रहा... और, नगर के यह महान श्रावक धर्माच्या सेट वृषधदत्त भी इसके सीन्दर्य पर मीहित हो गये?... किन्तु यह अस्तभव है!' .तो फिर किसलिये वे यहाँ आकर बात कर रहे हैं? -इस प्रकार लोगों में भिन्न-भिन्न प्रकार क्रांत हुए केल गया। सेट वृषधदत्त निकट आकर चन्दना को देखने लगे। वह धीमे-धीमे कुछ बोल रही थी... उसके मुहैं से निकलते हुए शब्द सुनकर सेट एकदम चींक पड़े ... आरिहंत..., आरिहंत... और, यह तो 'णमोकार' मंत्र जप रही है... अवश्य ही यह कोई उच्च सस्कारी जैन कन्या है-जो ऐसे पीर संकट के समय नमस्कार मत्र का आप कर रही है। धन्य है इसे। ... मेरे कोई सन्तान नहीं है, मैं इसे घर ले जाउँमा। और अपनी पुत्री के रूप में पालन करूंगा। -ऐसा सोचकर सेट ने उसे खरीद लेने का निश्चय किया और वेषण को मुह्मीणी स्वर्णामुझाँ देकर चन्दना को ले लिया। धन्य उनका धर्म वासस्वर

धर में प्रवेश करते ही सेठ ने कहा-पुत्री। तुम किसी उच्च कुल की कन्या हो; तुम्हारी प्रत्येक चेष्टा, तुम्हारे निर्विकारी नेत्र और तुम्हारे वस्त्र,-वह सब तुम्हारी कुलीनता का परिचय देते हैं। बेटी, तुम निर्भय होकर रहो। मैं तीर्यंकर देव का अनुयायी जैन श्रावक है...तुम मेरी पुत्री हो।

दासी के रुप में बिक कर भी स्वयं एक सज्जन जैन श्रावक के घर में आ गई है, यह जानकर जन्दना को सन्तोच हुआ; उसे इतनी प्रसन्नता हुई मानो वह महावीर की मंगल छाया में ही गई हो।...उसका हृदय युकार उठा- 'जैन धर्म से रहित चक्रवर्ती पद भी अच्छा नहीं है; भले ही दासीपना हो परन्तु जैनधर्म में वास हो तो वह भी अच्छा है; -ऐसी कठीन परिस्थिति में भी उसे वीरकुमार के साथ हुई धर्म चर्ची का स्मरण हुआ और वह अपूर्व बाग खाद आया जब बीरकुमार के मार्गदर्शन से स्वयं निर्किक्त जारमानुभूतिपूर्वक सम्मयन्त्री प्राप्त किया था। अनुकूल या प्रतिकृत प्रसंगों में घर बाने से वह अस्तम को भूत काये ऐसी कोई साधारण झी नहीं है, वह तो चैतन्यतत्व की जाता. मोख की

साधक है। ऐसी प्रतिकूलता में भी ज्ञानचेतना किंचित थिरती नहीं है, पृथक् की पृथक् ही रहती है। राजपुत्रीपना या दासीपना, सत्कार या तिरस्कार,-उन सबसे सन्दना के चैतन्य की प्रभा भिन्न की पिन्न राजपी है। ताह सन्दर्गा। अन्य ताहारी चैतन्य प्रभाकों!

'बाहरे उदय । एक मुमुशु धर्मात्मा राजकुमारी वर्तमान में दासी बनकर पराये घर में निवास कर रही है। सेट-सेटानी को पता नहीं है कि यह दासी कीन है? अरे, यह दासी तो जगत के परमेश्वर की मीसी है, धर्म का एक रत्न है, भारत के ब्राविका संघ की मिरोमणि है और कीशाम्बी नगरी की महारानी मुगाबती की लाइनी बहिन है। जो वर्तमान में कर्मोदयवश दासी बनी है, तथाणि पुण्य का ऐसा कोई बीग है कि-दासीपना भी सेट वृषभदस जैसे एक सज्जन-धर्मात्मा के घर में मिला है ..जहाँ शीलधर्म की क्या माम है

परन् और उदय! बन्दना के सीन्दर्य को देखकर सेठानी को सन्देह हुआ कि- मेरी कोई संतान न होनेसे सेठ अवश्य पुष्ठी छोड़कर इस बन्दना को मेरी सीत बनाएँगे! नहीं तो इस घरमे कहीं वास-दासियों की क्या कमी थी कि इसे ले आये? सती चन्दना सब कुछ जानते हुए भी पैर्थपूर्वक सहन करती है; सेठानी के प्रति हृदयमें हैक्पाब भी नहीं आने देती। बीदनाथ के बतलाये हुए चैतन्यतत्व का विचार करने से दासीपने के दुःख का विस्मरण हो जाता है। वह संसार से विस्कत होकर चिन्तन करती है. मै तो चैतन्य की महान स्वाधीन विभूतिसे भरपूर है, यह सब तो पूर्व कर्मोंस छूटने की चेष्टा है। प्रभु महाबीर के प्रतास मे मेरी जानचेतना अब कमों से पृथक् की पृथक रहकर मोक्षमार्ग को सामती रहती है.

एक दिन सेठ वृषभदत्त बाहर से थके हुए घर आये। सेठानी कही बाहर गई थी, कोई नौकर-चाकर भी घरमे नहीं थे, इसलिये सदा की भीति बन्दना गानी ले आयी और जितातुल्य सेठजी के पौव धोने लगी। पाँव धोने- धोने उसके कोमल केशों का जूड़ा खुल गया और केश धूलधूसरित होने लगे; इसलिये मेठ ने निर्दोषभाव से बालसल्यपूर्वक पुत्री के केश हाथ से उपर उठा तिये। टीक उसी समय सुभड़ा सेठानी आ पहुँची और बन्दना के बाल सेठ के हाथ में देखकर क्रोध से आगवबूता हो गई। उसे लगा कि-मेरी अनुपास्थिति में यह दोनों एक-दूसरे से प्रेमालाण कर रहे थे। बस, उस पर शंका का भूत सबार हो गया और उसने निष्ठाय कर लिया कि किसी भी प्रकार चन्दना को घर से विकालना है रे हैव। तेर भण्डार में क्या-क्या भग्न है।

-जिज्ञासु पाठक है तुम निराश मत होना। कर्मोवय की तथा धर्मी जीव के परिणामों की विविश्वता हेखी। यह कर्मोवय भी चन्दना के लिये वरदानरूप कन जाता है.. वह तुम कुछ ही समय में देखीरे। कर्मोवय से व्याकुल हो जाना वह धर्मी जीवों का काम नहीं है; उस समय भी अपनी धर्मसाधना मे आगे बढ़ते रहना वह धर्मास्माओं की परिचान है। वे बानते है कि-

> कर्मों तणों जे विविध उदय विवाक जिनवर वर्णव्यो, ते पुत्र स्वाधावों छे नहिं, हुँ एक ज्ञायक भाव छुं। सौ जीवमां समता मने, को साथ वेर मने नहीं, आगा खरेखर छोड़ीने प्राप्ति कर्तन हैं सम्मधिनी।

हमर सुभद्रा सेठानी भयंकर कैर्युद्धि से चन्दना को अपमानित करने तथा बदला तेने को तत्पर है। एक दिन जब सेठ नगर से बाहर गये हुए थे, तब सेठानीने चन्दना को एकान्त में बुलाकर उसके हुन्दर केश कांट कर सिर मुँड्या दिया। और, अत्यन्त रुपयती राजपुत्री को कुरुप बना देने का प्रयस्त किया... इतने से उसका क्रोध शांत नहीं हुआ तो चन्दना के हाथ-पाँव में बेढ़ियाँ हातकर उसे एक अधेरी कोठरी में बन्द कर दिया; अपर से तरह-तरह के कहु वनन कहें, भोजन भी नहीं दिया। और, दिर पुंडवाकर जिसे बेड़ी पहिना दी गई हो उस सुकोमण निर्दोंच स्वानुभवी राजहुमारी का उस समय बया हाल होगा? आखां से और बहु रहे हैं, मन में बीतवाय प्रभु का स्मयण होता है। उसे विध्यास है कि मेरे महावीर मुझे संस्वकत्व देकर भव बंधन से सुक्त किया है वे ही प्रभु मुझे दर्शन देकर हन बेड़ियों से भी छुड़ायों। इस प्रकार वीर प्रभु के समयण में लीन होकर वह भूख-प्यास को भी भूल जाती थी,.. सणभर तो उसका आत्मा मुक्तकर से किसी देहातीत अमान्यभाव में निसम हो जाता था।

ऐसी स्थिति में एक दिन बीता . रात बीती...दूसरा दिन भी बीत गया...सेठ वृषभदत नहीं आये! तीसरा दिन बीत गया.. तब सेठ नहीं आये. चन्दन को तीन दिन के उपवास हो गये.. तीन दिन तक कोठरी में बन्द और बेडियों में जकड़ी हुई वह राजकुमारी आहार-जल के बिना एकाकी पढ़ी है और कड़वे-मीठ संस्माणों में खो गई है-प्रतिक्षण प्रभु महाबीर का स्थाण करते हुए सम्यक्त्व का मधुर स्वाद ले-लेकर जी रही है। सोच रही है कि-या तो अब प्रभ के दर्शन हों या समाधिमरण...

-इस प्रकार किसार करते-करते तथा प्रभुके दर्शनों की भावना भाते-भाते तीन दिन बीत गये. .चीधे दिन प्रात:काल सेठ आ गये। पर का वातावरण कुछ सूना-सूना बेचेन-सा लग रहा था; चन्दना कही दिखायों नहीं दी इसलिये बुलाया- 'चन्दना...बेदी चन्दना' किन्तु कहीं से उत्तर न पाकर सेठ विन्ता में पड़ गये; उनके मनमें तरह-तरह की शंकारी होने लगीं.. अरे, चन्दना कहीं गई? बह निर्दोष कन्या कोई अशुभ कार्य तो कर नहीं सकती। मुझसे या सुभद्रा से पूछे विना वह कहीं जा भी नहीं सकती। . तो फिर हुआ क्या? कहीं गई बह ? ...सेठानी से पूछा तो कहती है-मैं कुछ नहीं जानतीं, दास-दासियों को भी कुछ पता नहीं; वे कुछ बोलते भी नहीं हैं...सेठ व्याकुल हो गये। प्राणों से भी प्रिय पुत्री कहीं गई? अन्त में गदगद होकर एक वृद्ध दासी से पूछा-बहिन, तुम्हे मालूम है चन्दान कही है? तुम सब उदास क्यों हो? कुछ बोलते क्यों नहीं? दासी ने कोई उत्तर तो नहीं दिवा परन्तु सेठ की ओर देखकर सिसकने लगी उसकी औरखों से औसू गिरने लगे.. एक गहरा निःश्वास छोड़कर कोठी की ओर सेकेत करके वह चली गई।

सेठने तुरन्त कोठरी की खिड़की के पास बाकर देखा तो भीतर चन्दना बैठी है...बाहर से ताला लगा हुआ है। चन्दना का मुंडा हुआ सिर और हाथ-पाँव में पड़ी हुई बेड़ियों को देखकर सेठ से रहा नहीं गया...वे करुण जीत्कार कर उठे-अरे बेटी चन्दना। तेरी यह दशा ।। और फिर भी मुँह से आह तक नहीं करती? और, किस दुष्ट ने तेरी यह दशा की है?

चन्दना कुछ बोली नहीं, मात्र स्नेहपूर्ण नेत्रों से सेठ की ओर देखती रही...मानो उसके अमृतक्ष्मते नेत्र उनसे शांत भाव रखने को कह रहे हों।

सेठने तुप्तन कोठरी का द्वार खोला और बेढियाँ काटने के लिये स्वयं ही शुहार को बुलाने दींडे...जाते-जाते उबले हुए उड्डद और उच्च कल चन्दना को पारणे हेतु देते गये।

किन्तु तीन दिन की उपबासी चन्दना विचारने लगी-ओ, थीएपु तो कई मास से उपवास कर रहे हैं...वे यदि पचारें तो उन्हें परणा कराके फिर मैं पारणा करें।-ऐसी अंतरंग भावना भा रही है। और वदि बीच की भावना सच्ची हो तो उसका फल भी मिले बिना नहीं रहता...यदि बीच को भावनाका फल न मिले तो सारा जगत शून्य हो जाय। जिसे आत्मा की भावना हो उमे आत्मा की प्राप्ति होती ही है। सच्ची आत्मभावना वाले को यदि आत्ममुख की प्राप्ति न हो तो आत्ममतत्व्व ही सून्य हो जाय-उसका अस्तित्व ही सिद्ध नहीं होगा। यदि पापीजीव के पापमाव का फल न हो तो नस्कारित ही शून्य हो जाय; जीव के पुण्यभाव का फल न हो तो लिखाति ही शून्य हो जाय। जीव के शुण-अशुभ या शुद्धभावों का फल न हो तो सिद्धगति ही शून्य हो जाय। -इस प्रकार जीव के शुण-अशुभ या शुद्धभावों का फल यदि न हो तो ससार की चार गतियी अथवा सिद्धगति ही नहीं रहेगी, और तब जगत को शून्य हो जाना पड़ेगा।-किन्तु नहीं, सच्ची भावना का सच्चा फल आता ही हैं. भावना फलित हुए बिना नहीं रहती। देखी, इधर चन्दना उत्तम भावनाएँ भा रही हैं. कि वीर एण प्रपोरें. तो आहारदान दें जीव उसी समय-

## प्रभु महाबीर पधारे कौशाम्बी नगरी में... सती चन्दना को बंधनमुक्त करने।

पाँच मास और पच्चीस दिन के उपवासी प्रभु महाबीर आहार हेतु नगर में पधारे हैं। उनका शरीर दुर्वल नहीं हुआ, उनकी मुद्रा निस्तेज नहीं हुई; उलटी तप के दिव्य तेज से चमक रही हैं, उनके चैतन्य का प्रतपन अनोखा हैं। ऐसे प्रभु बीर मुनिराज वृषभदत सेठ के पर की और आ रहे हैं. सन्दर्भ ने दूर से प्रभु को अपने पर की और आते देखा तो उसका रोम-रोम, ऐसेग-प्रदेश ह्वांतिरेक से भिक्त से तथा आक्षर्य से मुल्लिकत हो उठा ..'पधारो प्रभु पधारो!' प्रभु निकट आये और ह्वांतिरेक पंचना प्रभुको सल्कान के लिये अगो बढ़ी आध्वर्य! उसकी बेडियों खुल गई, सिर भी पूर्ववत सुन्दर केशों से सुशोभित हो गया-

## भा रही थी भावना आहार देने के लिये.. बेडियाँ खुल गई उसकी बीर के शुभ दर्श से।

सारा बाताबरण एकदम बदल गया। बन्धनमुक्त बन्दना का लक्ष तो प्रभु की ओर था। बन्धन था और टूट गया, उसका भी लक्ष उसे नहीं है...जिस प्रकार स्वानुभूति के काल में मुसुबुसाधक को बध-मोक्ष का लक्ष नहीं रहता, तथापि बन्धन टूट जाता है, आत्मदर्गन में लीन साधक के मोह-बन्धन अधानक ही खुल जाते हैं उसी प्रकार प्रभुदर्शन में लीन बन्दना की बेड़ी का अधान टूट गया आनन्दपूर्वक वह द्वार पर आयी; प्रभु की परमभक्तिसहित बन्दना करके पद्मगाहन किया-आहो प्रभी। पथारी , पथारी पथारी !

वीग्रमु की मसुर हृष्टि व्यन्ता पर पड़ी. तो वह कृतार्थ हो गई!. 'लोग मुझे नहीं पहिचानते, किन्तु मेरे प्रमु महावीर को तो जानते हैं?' प्रमु के दर्शनों से वह जीवन के सर्व दुख भूल पर्ड भिक्तपूर्वक वोर मुनिराज को आहार हेतु आमित्रत किया...क्षणभर के लिये प्रभु वहीं ठहरे...और देखा तो दासी के रूप मे तीन दिन की उपवासी राजकुमारी व्यन्ता आहारदान देते हेतु खड़ी है. दूबरे भी अनेक अभिग्रह पूरे हो गये...और १७५ दिन के उपवासी तीर्थंकर मुनिराज ने व्यन्ता के हाथ से पारणा किया। व्यों ही व्यन्ता ने प्रभु के हाथमें उड़द का प्रथम ग्रास रखा कि दाता और पात्र बोर्नों के देवी पुण्यप्रभाव से उसका उसम खीरक पीरामन हो गया। उत्तम खीर से विधिपूर्वक प्रभुका पारणा होने से वारों और आनन्दर्गाल छा गया; देवाण आकारा में व्यवदावकार करने लो और सन्तरृष्टि होने लगी; देवबुंबुभी बज उटी...समस्त कीशाम्बी नगरी में हर्ष एवं आश्चर्य फैल गया कि-अरे, यह काहेका उत्सव है?..और जब उन्होंने जाना कि आज बीर मुनिराजं का पारणा हो गया है और उसी के हर्षोपलक्ष में क्षेत्रणाल प्रशेषक का में हैं किस सामन्त्रों के अधनन का पार नहीं रहा।

मुनिराज महातीर प्रतिदिन नगरी में प्रधारत और बिना आहार लिये लीट जाते. .उन प्रभुने आज आहार ग्रहण किया ..यह समाचार नगरी में फैलते ही लोग हर्षसे दौडते हुए उधर आने लगे कि-चलो, उस भाग्यशाली आला के दर्गन करें और अभिनन्दन हैं. जिसके हाथ से यह महानकार्य हुआ है। लोगो ने जब देखा कि वृष्ण्यदत्त सेठ की एक दासी के हाथ से प्रभु ने आहार लिया है तब वे आधर्यचिक्तित हो गये.. ओ, लोगो को क्या खबर भी किंचह दासी नहीं किन्तु प्रभु महावीर की भीसी हैं. .उनकी श्रेष्ठ उपाधिकत हैं..प्रभु को पारणा कराके चन्दना धन्य हो गई।. आहार ग्रहण करके वे वीर योगिराज तो मानो कुछ भी नहीं हुआ हो-ऐसे सहजभाव से बन की ओर गमन कर गये और बहाँ जाकर आत्मप्यान में लीन हो गये। जब तक प्रभु जाते हुए दिखायी दिये तब तक चन्दना उन्हें टकटकी बीधे देखती रही .आकाश म देव और पृथ्वीपर जनसमूह उसे पन्यवाद देकर उसकी प्रशंसा कर रहे थे. किन्तु चन्दना तो सोर जगत को भूलकर, समस्त परभावों से परे, चैतन्यतत्त्व के निर्विकल्प ध्यान में शानिपर्यक वैदी थी। उसकी गंभीरता अवश्वत सीम्सत परभावों से परे, चैतन्यतत्त्व के निर्विकल्प ध्यान में शानिपर्यक वैदी थी। उसकी गंभीरता अवश्वत सी

इपर वृषभदत्त सेठके घर में मुनिराज के आहार दान का प्रसंग बनने से आनन्द-मगल छाया हुआ है. उपर सेठ स्वय तो बेढ़ी कटवाने हेतु लुहार को बुलाने गये थे सो बापिस लीट रहे हैं. मार्ग में आनन्दमय कोलाहल देखका लोगों से पूछा-यह क्या हो रहा है? किस बात का है इतना हर्षमय कोलाहल ?

तब प्रजाजन कहने लगे-अरे सेठ! आपके तो भाग्य खुल गये!...आपके औगन में तो महाबीर पुनिराज का पारणा हुआ है! पाँच मास और पच्चीस दिन के उपवास पश्चात् पारणे का धन्य अबसर आपको प्राप्त हुआ है! आपके गृह-औगन में खन्दना ने भगवान को आहारदान दिया है.. उसी का यह उत्सव हो रहा है...देव भी आपके औगन में रत्नवृष्टि एवं जयजयकार कर रहे हैं।

सेठ तो आधर्यचिकत होकर घर की ओर दौड़े. हर्षानन्द का स्वयंभूरमण समुद्र उनके हृदय में उछलने लगा...क्या हुआ? कैसे हुआ!! चन्दना की बेड़ी किसने काटी? उसने प्रभुको काहेसे-किस प्रकार पारणा कराया??-ऐसे अनेक प्रश्न हर्ष के समुद्र मे श्रूब गये...वे घर पहुँचे तो वहाँ सारा बातावरण ही बदल गया था। कही कुछ क्षणपूर्व का अशांत हिशास्य बातावरण और कहाँ यह उक्लासपूर्ण आनन्द!! चन्दना का अद्भुत रुप पहले से भी अधिक सुदर देखकर वे आधर्यचिकत हो गये और हर्ष से बोल उठे-बाह बेटी चन्दना! धन्य हैं तुझे! तूने मेरा घर पावन किया...कीशाम्बी नगारी की तोभा बढ़ा दी...तुझे पाकर में धन्य हो गया...तू तो देवी हैं...और रे, हम तुझे नहीं पहचान सके और अभी तक दासी बताकर रखा! बेटी, हमारा अभराध्य क्षमा कर दे! तू दासी नहीं हैं, तू तो जालपूज्य माता हैं!

बन्दना बोली-पिताजी, वह बात भूल आइवे...मुझ पर आपका महान उपकार हैं...आपने ही मुझे संकट में शरण देकर मेरी रक्षा की हैं।

यह आश्चर्यजनक घटना देखका सुभन्ना सेठानी तो दिम्मूड बन गई...उसके पश्चाताए की सीमा नहीं थी; यह अन्दना के बरणों में गिरकर क्षमायाचना करने लगी-बेटो, मैं तुझे नहीं पहिचान सकी, मुझ पापन ने बहुत कह दिये...मुझे क्षमा कर दे बेटी।

चन्दना ने उसका हाथ पकड़कर कहा-माता! वह सब भूल बाओ!...मेरे ही कर्मोंदय से वह सब

हुआ;-परन्तु प्रभु महाबीर के मंगल-पदार्पण से आपका घर पावन हो गया और हम सब धन्य हुए!-मानो महाबीर का अभिग्रह पर्ण होने के लिये ही यह सब हुआ हैं!

आत्ममंथन करती चन्दना विचार रही हैं कि अहा, एक आहारदान की भावना से मेरी बेड़ी के बंधन टूट गये...तो परम चैतन्य की निर्विकल्प भावना से भव के बंधन छूट जाये उसमें क्या आहर्य!! आत्मभावना द्वारा मैं अपने भव बंधन को भी अल्पकाल में ही अवस्म तोड़ डालूँगी! महाबीर प्रभु के दर्शनाम से मेरे बाह्य बंधन छूट गये तो अंतर में चैतन्यप्रभु के दर्शन से भवबंधन भी टूटने में अब क्या विलाब?

[शास्त्रकार प्रमोद से कहते हैं-वाह रे वाह, चन्द्रना सती! धन्य हैं तुम्हारा "गैरा, धन्य हैं तुम्हारा धैर्य और धन्य हैं तुम्हारी भावना! तुम महान हो। प्रभु महानीर जब सर्वेश्च होंगे तब उनकी धर्मसभा में जो क्यान १४००० धुनियों का नायक रुप में गणधर-गीतमस्वामी का होगा, वैसा हा स्थान ३६००० आर्थिकाओं के बीच तुम्हारा होगा। तुदय में परम हर्ष एवं वात्सत्त्य उमड़ आता हैं तुम्हारे ऐसे उत्तम-उज्ज्वल जीवन को जानकरा]

सारी कीशाम्बी नगरी उमझ पढ़ी हैं महाबीर मुनि को पारणा करानेवाली उन चन्दना देवी के दर्शन करने तथा उन्हें अभिनन्दन देने! अहा, आज तक जिसे हम दासी समझते थे वह तो भगवती देवी निकलीं। उन्होंने वीर प्रभुको पारणा कराके अपनी कीशाम्बी नगरी का सम्मान बढ़ाया और उसे विख्यसिद्ध कर दिया! अपनी नगरी में वीर प्रभुका आहार नहीं होने का जो कलंक लग रहा था उसे आज चन्दना ने आहारदान देकर मिटा दिया! बहुतों को तो आखर्ष हो रहा था कि-आहारदान और किसी के हाथ से नहीं. एक टासी के हाथ से कड़ा!

[अरे नगरबनों करनंक तो तुम्हारी नगरी में चन्दना जैसी सतियाँ दासीरुप में बिकीं उसका था... प्रभू महाबीर ने उस दासी के ही हाथ से पारणा करके वह करनंक मिटा दिया।...दासी प्रथा दूर कर दी.... मुख्य भुष्य को बेचे वह करनंक भी दिया; तथा यह भी प्रचारित किया कि धर्मसाधना में धनवान होने का कोई महत्त्व नहीं हैं... महत्र्याणों का महत्त्व हीं।

नागरिकों के मन में प्रश्न उठने लगे कि-यह बन्दनादेखी हैं कौन? कहाँ की हैं? दिखने में तो पुण्यात्मा लगती हैं...इस प्रकार सब उनका परिचय प्राप्त करने को आतुर थे...इतने में राज्य की महारानी गृगावती अपनी नगरी में सेठ नृष्यपदत के पर मुनिराज महावीर के पारणे के समाचार सुनकर हर्षसिहित वहीं आ पहुँचीं...और पूछने लगीं- किसके हायसे हुआ प्रभुका पारणा?'...और वे देखती हैं तो एकदम वींक पहुँचीं...और यह कीन हैं?...यह तो भेरी छोटी बहिन चन्दनवाला! और चन्दन...चन्दन तू यहाँ कैसे?...ऐसा कहकह वे चन्दन से भेट पड़ीं-अल्प्स था वह हुस्च!

दोनों बहिनों का मिलन देखकर, तथा चन्दना महारानी मृगावती की छोटी बहिन हैं यह जानकर नगरवन तो अचलभे में यह गये और एक-दूसरे की ओर ताकते हुए कहने लगे-ओर, यह दासी नहीं, वह तो सावता से एक से में यह गये और एक-दूसरे की ओर ताकते हुए कहने लगे-ओर, यह दासी नहीं, वह तो सावता हमें वह उस हो के कि-'ओरे, इन रावकुमारी से दासीपना कराया...उसके लिये न बाने रावमाता हमें क्या वण्ड हेंगी...' हमारा सर्वेस्व क्षीनकर हमें नगर से बाहर निकाल हेंगी! चन्दान उनके भाव समझ गई और तुरन्त रावक्मता के समझ सेठ-सेठानी का अपने माता-पिता के रूप में परिचय देते हुए कहा-दीदी! इन्हींन संकट के समय मेरी रक्षा की हैं, यह माता-पिता से कम नहीं हैं, पृक्ष पर इनक्। सहान उपकार हैं...इन्हीं के प्रताप से मुझे वह अकसर प्राप्त हमा हैं।

सेउ-सेठानी बन्दना का विवेक, क्षमा एवं उदारता देखकर गदार हो गये और कहने लगे-हे सकमाता! हमारे घर में ऐसा अमून्यरन होने पर भी हम उसे परख नहीं पाये...यह कई बार उत्तम धर्मचर्चा करती थाँ, परनु हमें खबर नहीं पड़ने दी कि स्वयं राजपुत्री हैं। धन्य हैं इनकी गंभीरता! इनके पुज्यप्रताप से तो हमारे औगन में बीर प्रभुका पदार्पण तथा पारणा हुआ। धन्य हमारे भाग्य! यह सब बन्दना की उत्तम भावना का प्रताप हैं...बैटी बन्दना! हमें क्षमा करना!

वीर प्रभु को पारणा कराने के पञ्चात् चन्दना ने भी चार उपवासों के तप का पारणा किया पश्चात् रानी मुगावती ने कहा-बहिन बन्दना, मेर साथ चलो और राजवाहल में आनन्दपर्वक रही।

परम कैरागी चन्द्रना बोली-ओ बहिन! इस संसार में आनन्द कैसा? संसार की असारता देख ली हैं, अब इस संसार से बस होओ! अब तो बीर प्रभु के मार्ग पर चर्तृंगी और आर्थिका बनकर उनके मंप में रहेंगी।

'तेरी भावना उत्तम हैं बहिन!' किन्तु महाबीर प्रभु तो अभी सुनिदगामे विचर रहे हैं, मौन घारण कर रखा है, किसी को दीक्षा भी नहीं देते। जब वे केवलजान ग्राप्त करेंगे तब हम दोनो उनकी धर्मसभा में जाकर आर्थिकाव्रत धारण करके उनके चरणों में रहेंगे। तब तक धैर्य रखकर घर में ही धर्मप्यान करों और हमें सत्संग का लाभ दो। तुम कौशाम्बी में इतने दिन रहीं, इतने संकट सहे.. और हमें खबर तक नहीं पढ़ी!

चन्दना ने कहा-दीदी! सब कर्मों की विचित्रता है .और मेरे ऊपर अकेले संकट ही थोड़े आये हैं?..देखों न, आज वीरप्रभु के दर्शन तथा आहारदान का महान लाभ प्राप्त हुआ, वह क्या कम भाग्य की बात हैं? संसार में सर्व जीवों को शुभ और अशुभ, हर्ष और शोक के प्रसंग तो आते ही रहते हैं किन्तु-

#### हर्व-शोकसे पार हैं अपना ज्ञानस्वधाव; उस स्वधाव को साधकर होता धन से पार।

मृगावती-तुम्हारी बात सच है बहित! एक ओर तुम्हारा दासी जीवन देखकर शोक और दूसरी ओर तुम्हारे ही हाथ से वीराप्सु का पारणा देखकर हर्ष.-इस प्रकार शोक और हर्ष दोनों एक साथ;...इनमें से मैं शोक का वेदन करें या हर्षका?-नर्सी; हर्ष और शोक दोनों से परे चैतन्यभाव ही आत्मा का सच्चा स्वरूप हैं और उसी में सच्चा सख हैं,-यह बात स्पष्ट समझ में आती हैं।

पाठक! इस घटना में चन्दना की बेढ़ी टूट गई, वह दासत्व से छूट गई, परन्तु वास्तव में अकेली चन्दना ही नहीं, सारे भारतवर्ष से दासत्व के-गुलामी के बन्धन टूट गये...दासत्व प्रथा की जड़ उखड़ गई; नासियों के शील की महान प्रतिष्ठा हुई और भारत की नारियों में अपने अग्लशिक का विश्वास गई; नासियों के शील की महान प्रतिष्ठा हुई और भारत की नारियों में अपने देश के पास की शेह, सदावार एवं अध्यात्म का अगृत्व वैध्य है वह क्या दुनिया के किसी और देश के पास है? रे तीर्षंकरों तथा समस्त चक्रवर्तीयों को जन्म देनेवाली इस भारतभूमि का गीरव विश्व में महान है...भारत- में अन्य लेनेवाली हम सब गीरवपूर्वक कह सकते हैं कि. "हम उस देश के वासी हैं, जिस देशकें होते तीर्षंकरा हमारा क्या ना नीरवाली हम स्वा गीरवपूर्वक कह सकते हैं कि...गीर्षंकर हमारे देश में जन्मे हैं। तीर्षंकरों का और हमारा देश एक ही है।" भन्म, मेरी प्यारी भारतमाता! मुनिकर से विवारी तीर्षंकर के चरणों का साकात स्वां करनेका महाभाग्य हुई प्राप्त हुआ है...केन्द्रे मताता।

[बीर संबत् २५०५, फालगुन कृष्णा त्रयोदणी की रात्रि के १ बजे यह लिखते-लिखते महान कर्मियी जागृत हो रही है-अहाहा! चन्दनावहिन, मेरे पास आओ न! हम आनन्दपूर्वक स्वानुभव की चर्चा को और मै एभ महावीर के प्रधर सस्मरण तम्बरे पास से जी भरकर सनै!

राजगृहीं में चिन्तातुर बहिन चेलना, वैशाली में बहिन प्रियकारिणी त्रिशला, तथा चन्दना के चिताजी राजा चेतक और प्रजाबन सबको चन्दना के मिल जाने की खबर मुनकर तथा उसके हाथ से वीर मनिराज का पारणा होने के समाचार जानकर हार्दिक प्रमन्नता हुई।

अब, इधर चन्द्रना अपनी बहिन के साथ कीशाम्बी क राजमहल मे रहती है, और वैराम्यपूर्ण जीवन बिताती है; स्वानुभूति मे अधिकाधिक परिणाम लगाती है, दिन-रात महाबीर के बिचारों में तङ्कीन रहकर समवसरण के मपने देखती है कि-कब बईमान प्रभुकों केवलजान हो और कब मैं प्रभु के समवसरण में जाकर आर्थिका बर्नू !! प्रतिदिन प्रभु को केवलजान होने के समाचार की प्रतीक्षा काली है। बीर प्रभु राजगृही की ओर सम्मेदिगवर सिप्टबंध के आसपास बिचर रहे हैं वहीं से कोई याजी आते हैं तो उन्हें बुलाकर आदुतता से समाचार पृथ्वती है कि-तुमने प्रभुकों देखा ? प्रभुकों केवलजान होगा है कम समय करी विज्ञानते हैं? क्या करते हैं?

एक यात्रीने कहा- बहिन, मैं वीग्रमु के दर्शन करके आ रहा हूं। आधिक ग्राम में ऋजुवालिका नहीं के तटपर प्रमु ध्यान में लीन खड़े थे. और अब तो कवलजान की तैयारी लगती है; क्योंकि प्रमु अति उग्रका से ध्यान में एकाग्र हों-ऐसा मुझे लगता था। किन्तु बहिन! प्रमु को केनलजान होने की बत्त क्या कहीं दिगी रिकेंग । असे केनलजान होने की बत्त क्या कहीं दिगी रिकेंग । असे केनलजान होने ही तीनी लोक में उसके समाचार फैल जायेंगे और अनन्द का कोलाहल मंच जायगा। आकाग्र से देवों के ममूह धर्मतपुर उतेरों।. अब तो हम श्रीग्र ही वह धन्य अवसर देखें। और तीर्थकर रूप में प्रमुखी दिव्यध्वनि मुनकर धन्य बनेगे!

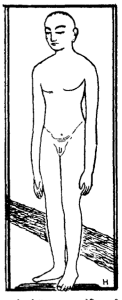
प्रिय साधर्मी पाठक । चलो, हम भी चन्दना जिनकी राह देख रही है . उन प्रभु महावीर के दर्शन करने तथा उनके केखलजान का दिव्य-महोत्सव प्रत्यक्ष देखने चले।

#### **※ ※ ※**

# ऋजुवालिका के किनारे:प्रभू को केवलज्ञान

सम्मेदशिखर तीर्थ के निकट १५-२० किलोमीटर दूर जांभिक ग्राम के समीप ऋजुवालिका नदी बहती हैं; जैसा सुन्दर नाम वैसी ही सुन्दर नदी है। महावीर प्रमु सम्मेदशिखर से विहार करते हुए उस नदी के तटपर आये और एक स्फटिक समान स्वच्छ सुन्दर शिला पर ध्यानस्थ हुए। वैशाख मास की तीख तपन में भी मानो प्रभु तो चैतन्यशान्ति की हिम शीतल गुफा में बैठे-बैठे अपूर्व वीतरागी शीतलता का बेदन कर रहे हैं ..और मानो प्रकृति भी अनुकूल होकर प्रभु की सेवा कर रही हो तस्तुसार एक घटादार शान्यली वृक्ष प्रभुको शीतलछाया दे रहा है। अहा, चैतन्य के साधक को सारा अगत अनुकूल

क्या स्वान में खड़े हैं। अहा, ऐसे बीतराणी महात्मा भी तरफा क्यों। इस प्रकार सर्वतांगों से उद्यत्नती कारकार कारी करी पाने आज निषेण वर्षित हो उसी हो तहतसार आधिक साम के निकट वह दश्य देखने के लिये अक्षणभर थम जाती थी। अहा. मेरे किनारे आज कोई अदभत योगिराज आकर ध्यान लगा गरे हैं। पात-काल से ध्यानम्य योगिगज न तो कल बोलते हैं न खाते हैं और ज पाजी पीते ≸ी गह जरी का किजाया. सह शीकाका तथा और यह शीतल पिष्ठ जल जो भी यात्री यही आता है वह शीतल जल पिये बिना नहीं रहता. परन्त यह योगिराज तो गीर्च्य के प्रचण्ड ताप में खड़े होने पर भी पानी का नाम तक नहीं लेते. पानो नहीं को आसर्य हो गया है-वह सोच रही है. क्या इन्हें गर्मी नहीं लगती होगी? क्या इन्हें तवा नहीं सताती? में उळलकर इनके मावदारा इदय में प्रविष्ट हो जाऊँ और अपनी शीतलता से इनकी तथा मिटाकर सेवा करें। किन्त नहीं, वे यहाँ पानी के लिये नहीं आये औरव उत्पन्न वे पानी की ओर देखते तक नहीं हैं.. वे तो आँखें झकाए अंतर में कछ और ही देख रहे हैं। उनकी मुद्रा देखकर लगता है कि उन्हें बाह्य में कुछ भी खोजने की इच्छा नहीं है ,उनके मख पर क्षया-तथा की आकलता के भाव भी दिखायी नहीं देते. उस पर तो परम्यानित एवं प्रसन्नता चलक रही है। धनिक तरंगों से कलकल करती हुई ऋजका नदी मानो अपनी उस **ध्व**नि से उनकी स्तति कर तरी है कि-आता. मैं शीतसम्बद्धानी होनेपर भी IT IT शीतलता-शान्ति सम्पन्न इन योगिराज को तो मैंने आज हर देखा: अंतरमें वे न जाने कैसी अवभत शीतलता का केदन कर रहे हैं कि उन्हें पानी की बाह्य शीतलता की



इच्छा नहीं है। ऐसे योगिराब मेरे तटपर पचले बिससे मैं चन्य हो गई हूँ। अहा, इन योगिराब की करण-एक से पाबन होने के कारण लोग मेरी भी तीर्वंच्य में पूजा करेंगे।

इवर मोह से युद्ध करने के लिये और योद्धा तैयार खड़े हैं...और राजा का महाबीरपना आज संज्ञपुत्र बागृत हो उठा है; धारिक सम्बक्ष्य उनकी सेना का सेनापति है और अनन्तगुर्णों की विशुद्धिरुपसेना शृह्णध्यान की श्रेणीरुप बाणों की वर्षा कर रही है; अनंत आत्मवीर्थ उझसित हो रहा है और अन्न सिद्ध भगवंत उनके पक्ष में आ मिले हैं। केबलज्ञानलरूमी विजय माला लेकर तैयार खड़ी है और मोह की समस्त सेना प्रतिक्षण घट रही है। अपे, देखों... देखों! प्रभु तो शुद्धोपयोगरुप सक्र की धार से मोह का नाश करने लो हैं। क्षपक्रेणी में आगे बढ़ते-बढ़ते आठवें...नीकें... दशकें गुणस्थान में तो क्षणमात्र में पहुँ वा गये हैं। प्रभु अब सर्वेचा वीतराग हो गये...और सूर्योस्त से पूर्व तो बीएपु के अंतर में को कभी अस्त न हो प्रेस केबलज्ञान सूर्य अगमगा उठा...आगा प्रभु महावीर सर्वेज हुए...अस्ता हुए... पारी अस्तिहाला।

## सर्वज महावीर

सर्वेष्ठ प्रभु महाबीर राग या इन्द्रियों के बिना ही परिपूर्ण सुख और ज्ञानकप परिणमित हुए।
अभूतपूर्व थी वह दशा! इन्द्रियों विद्यमान होनेपर भी मानो अविद्यमान होनेस्त प्रमुचे उनका सम्बन्ध सर्वेथा छोड़ दिया। 'भगवान भले अतीन्द्रिय हुए और हमारा साथ छोड़ दिया, फिर भी हमें प्रभु के साथ रहने में ही लाभ हैं,-ऐसा मानकर वे जढ़ इन्द्रियों अभी प्रभुका साथ नहीं छोड़ती थीं। प्रभु तो इन्द्रियों से निरफेस रहकर स्वयमेव सुखी थे। पराधीन इन्द्रियसुखीं से ठो जा रहे जगत को प्रभुने बतला दिया कि आत्मा इन्द्रियविद्यों के बिना ही स्वाधीनस्य में सुखी है; सुख वह आत्मा का स्वभाव है, इन्द्रियों का नहीं। श्रद्धीपयोग के प्रभाव से आत्मा स्वयं परम सखड़प परिणमता है।

इन्द्रियातीत तथा लोकोत्तम ऐसे वे बीर भगवान केवलज्ञान होते ही पृथ्वी से ५००० धनुष ऊपर अंतरिक्ष में विराजमान तुए। अहा, पृथ्वीका अवलम्बन उनको नहीं रहा, और अब वे किर कभी पृथ्वीभर नहीं उत्तरिक्ष। उनका शरीर छाबपहित परम औदारिक हो गया; सब को देखनेवाले प्रभु स्वयं भी सर्व दिशाओं से दिखने लगे। प्रभुके केवलज्ञान का महोत्सव करते तथा अरिहंतपद की पूजा करने स्वर्ण से हन्द्रादि देव पृथ्वीपर आ पहुँच। इन्द्रने स्तुति करते हुए कहा-हे देव। आप वीतरागता एव सर्वज्ञता हारा जगत में सर्वोकुष्ट सुन्दरता को प्राप्त हुए हैं, आप परम इष्ट हो।

सर्वत्र परमात्मा का साक्षात्कार करके हआरों लाखों जीब पावन हुए। कुबेरने अत्यन्त भिक्तिहित संसार की सर्वोत्कृष्ट विभूति द्वारा समवसरणरूप बिनेन्द्रसभा की रचना की।-ऐसी रचना वह इन्द्र की आज्ञा से करता होगा या प्रभु की तीर्थकर प्रकृति से प्रेरित होकर ?...वह तो वही काने। परन्तु वह रचना पूर्ण करते ही आखर्यचिकत होकर उसने कहा- अहो देव। आपके साक्रिय्स के कारण आपका सम्बक्तसण वैसा सुशोभित होता है वैसा हमारा स्वर्ग भी शोभा नहीं देता। [केसे शोभा देशा?...और कुबेर! वहाँ तो मोख प्राप्त होता है, युन्होर स्वर्ग में कहीं मोख मिसता है? हे कुबेर! वुम स्वर्गलीक की उस्कृष्ट शोभा यहाँ ले आये, परन्तु इन सर्वत्रदेव की चैतन्यविभूति के समझ सुस्कारी विभूति का क्या मृत्या?

सम्पूर्ण नीलमणि की शिलापर पृथ्वी के आधार बिना प्रधु के समवसरण की दिव्यरचना हुई; सरनु उस दिव्य शोभा में मुमुखु का चित्त नहीं लगता था; क्योंकि उसका चित्त तो सर्वत्र प्रधु के चरणों में ही लगा है। उसे तो देखना है साकात परमात्मा को !... देतनबंत बीतराग देव को प्रत्यक्ष देखकर उनकी उपासना करना है...और रागाहित आत्मा का स्वाद लेना है। प्रधु की शोभा कहीं बाखु ठाटबाट में नहीं है, उनकी शोभा तो सर्वज्ञता एवं बीतरागता से है, इसलिंध उसी में पुमुखु का जित सिंध होता है। हे प्रभो। आपके शुद्धचेतनस्वरूप को बानने से हमें अपना भी ऐसा ही शुद्धात्मा अनुभूति में आता है, न्यह आपका उपकार है। इस प्रकार सर्वज्ञ की सभा में प्रवेश करते हुए युमुखु का गीरव बढ़ बाता था और उसके परिणाम बिशुद्ध होते थे। उसे ऐसी अजिन्स्थ अनुभूति होती थी मानो अपने ज्ञान में ही सर्वेष कैने हों।

प्रशु के चारों ओर दिव्य सभामण्डप है, जहीं मोक्ष के साथक सभाजन बैठे हैं और भगवान महावीर के दर्शन का आनन्द ले रहे हैं। श्रीमण्डप की शोभा सर्वार्थिसिद्ध की शोभा से भी बढ़कर है। आहा, यह तो सर्वेज की सभा...परात्मा का दावा....तीर्थंकर की प्रवचन सभा! उसकी अद्भुतता का क्या कहना! गणधर एवं इन्द्र किस सभा में बैठते थे। वहीं जगत की सर्व लक्ष्मी-समस्त शोभा एकत्रित हुई थी। केवन्दाना लक्ष्मी का भी जहीं निवास हो वहीं अन्य लक्ष्मी का तो क्या पूछना? अहा, एक ओर भगवान की 'केवलन्नान-श्री' अर्थात सर्वोत्कृष्ट ज्ञानलक्ष्मी की शोभा और दूसरी ओर समक्सरण की दिव्य शोभा;-इस प्रकार जीव और अत्रीव दोनों ने अपनी-अपनी सर्वोत्कृष्ट शोभा धारण की थी। परन्तु उनमें से जो जीव' की उत्कृष्ट शोभाका स्वात्म-महावीर की जान ले वह जीव सम्प्यपृष्टि होकर अखूट चैतन्यलक्ष्मी के भण्डार अपने में देख लेता है। वीलरागी, शांतमाकरण परिणमित आतमा कैना होता है-उस्त प्रत्यक्ष देखकर उन्हें आतमा के शांतरक्ष्माव की प्रतीति हो जाती है। अहा, सर्वज्ञ तीर्थंकर जिसके नायक, गणधर जिसके मंत्री और देव जिसके द्वारणल हो उस दरबार का क्या कहना! भगवान ऋषभेद की धर्मसभा (समवसरण) वारह योजन व्यास की थी और भगवान महावीर की एक योजन व्यास की है, परन्तु दोनों धर्मसभाओं में भगवांतों ने जिस चैतन्यतत्वका प्रतिपादन किया तथा जो मोक्षमणं वन्तराथा वह तो एकसमान ही था।

उत्तम छाया तथी दिन्यप्रकाश द्वारा जो प्रभु की सेवा कर रहा था वह अशोकवृक्ष आधर्य उत्पन्न करता या कि जड़ के बिना इतना विशाल कुक कैसे बना! ...और देखो, यह भी एक आछर्य की बात है कि वहाँ जगत में श्रेष्ठ सिंहासन होनेपर भी प्रभु उस पर बैठते नहीं हैं, उससे उपर-अंतरिक्ष में बैठक एसा एमट करते हैं किन्य का पद तो जतर में अतिएक स्वान-अननद द्वारा निर्मित है...उस पर प्रभु आकृत हैं। ज्ञानानन्द पद में विराजमान सर्वेश्व महावीर को देखकर भव्यजीव भी ज्ञानानन्द में लीन हो जाते थे...और प्रभु की दिव्यवाणी का श्रवण करने के लिये अत्यन्त आतुर थे-प्रभु कैसा अस्पृत बोलेंगे! कैसा अधिनय आत्मस्वरुप बत्तलायेंगे! ...पुभ अभी बोलेंगे...प्रातःकाल बोलेंगे...मध्याह में बोलेंगे! स्वस्त बोलेंगे! कला तो अवयव बोलेंगे!

#### ''बोलो. बोलो न वीतराग. अबोला क्यों हमसे लिखा है?''

यधिप वीराप्सु अभी बोलते नहीं हैं, परन्तु मौन रहकर, अनिच्छा से गगनविहार करते हैं। विहार करते-करते वे राजगृही में विपुलाचल पर पधारे। दिवसॉपर दिवस बीत रहे हैं, जीवों के शुण्डके शुण्ड समक्सरण में आ रहे हैं और साकाल परमात्मा के दर्गनों से हिर्पित होते हैं.. परन्तु पगवान की दिव्यप्वीन नहीं खिरती। बैशाख सुहा दराम के दिन प्रभुको केवलज्ञान हुआ था, वह रोव बैशाख सास तीत गया, ज्येष्ठ मास भी बीत गया और अब अचाह भी पूरा होने लगा है...ग्रीच ऋतु समाप्त हुई. दह दिन बीत चुके हैं, किन्तु भगवान की ध्वनि नहीं खिरती; तथापि भव्यजीव थके नहीं हैं, वे तो प्रभु की वाणी सुसने के लिये समवसरण में ही बैठे हैं, वहीं उन्हें भूख नहीं लगती और न प्यास; खकान भी नहीं लगाती और निज्ञ भी नहीं अगति। मानी खुप्प-तृषा एवं निष्ठ शांत हो गाँ हैं। (सम्बस्सण में ही बैठे हैं)

अब तो अबाद भी पूर्ण होकर श्रावण मास प्रारम्भ हो चुका है...इस प्रकार श्रावण कृष्णा प्रतिपदा आयी; वर्षाऋतु प्रारम्भ हो गई। अब तो प्रभु के मुख से भी दिव्याध्वनि की वर्षा अवस्य होगी-ऐसे विकामपर्वक सभाजन भगवान की ओर विष्टे लगाये बैठे थे

इतने में अचानक एक ऋषि-महातमाने समबसरण में प्रवेश किया; उनका नाम था इन्द्रभूति-गौतम! मानस्तंभ के निकट आते ही उनका मान विगलित हो गया और प्रभुकी दिख्यता देखते ही विनित हो गये-अहा, ऐसी अद्भुत बीतरागता! यह आत्या अवस्य ही सर्वज्ञ परमात्मा हैं-ऐसा विश्वास आ गया और प्रभु के पादमूल में नमीभूत होकर उसी समय उन्होंने संयम धारण किया। इन्द्रराज हर्षपूर्वक यह सब देखते रहे और उन महात्मा-गौतम को आदर पूर्वक मुनिवरों की सभा में ले गये। उन्हों ही मुनिराज इन्द्रभूति-गौतम मुनिवरों की सभा में ले गये। अस्ति हे मुनिराज इन्द्रभूति-गौतम मुनिवरों की सभा में आकर प्रभु को हाथ जोड़कर बैठे कि तुरन्त सर्वज्ञ महात्मा के मनीग से भेड़ विश्वास्त्रया विवर्ष लगी-



विध्यमु के ज्ञानगान से बरसे अमृतधार, विपुलगिरि पर दिध्यध्वनिकी होती जयजयकार। रानव्यक्वी खिली वाटिका, आनन्द का सीरम है; करते निजकल्याण जीव, जिनशासन का गीरव है। समयसरण के मध्य विराजे वीरनाथ भागवान; हाँबित हो सूर-नर-पृति करते प्रमुजी का गुणगान! स्वाजित चेतनभाव सहित प्रमु करते मोक्षप्रकाश; धव्यजीव धवते तिरने की लगा रहे हैं आश! रत्नेत्रधनिध की उपासना हरि करते हैं निशहिन; निजवैषक कर ग्रासना हरी करते हैं निशहिन; निजवैषक कर ग्रासना हो करते हैं निशहिन; मिना पूर्विनगणवर भी धर्मसभा में बरते आत्मध्यान; सबके मन की एक भावना हो शिवपूर प्रवधान;

अला, वह आश्चर्यकारी दिव्यध्वनि सुनकर सर्व जीव आनन्दमम हो गये; उसमें परम चैतन्यतस्य का अविन्त्य स्वरुप श्रवण करके अनेक जीव ऐसे अंतर्लीन हुए कि तत्क्षण निर्विकत्प होकर आत्मअनुभूतिकरके सम्बन्धर्मन-ज्ञान-चारित्र को प्राप्त हुए। इस प्रकार तीर्थंकर भगवान महावीर ने रत्नत्रवातीर्थं का प्रवर्तन किया...धर्मचक्र का प्रवर्तन किया। गैतमस्वामी रत्नत्रवसंयुक्त मुनियों के नावक वने, उन्हें उसी क्षण अप्रमत्तरहा। उदित्त हो उठी; सनःवर्ध्यक्षान हुआ; वे बारह अंग के ज्ञाता क्षुत्रकेवली हुए; अनेक महान लब्धियों उनके प्रगट हों गई। उन्हें वचनलब्धि तो ऐसी अपूर्व प्रगट हुई कि-करोड़ों-अरबां भुतेक धीर-गम्भीर, मधुर, स्मष्ट स्वर में दो पड़ी में बोल सकते थे; करोड़ों मुख्य और तिर्यंच एकसाथ भिन्न-भिन्न भाषाएँ बोल रहे हों तब भी प्रत्येक की बात अस्तर-अस्तर स्मष्ट सकते थे। बुद्धिलब्धि, औषधलब्धि, सस्तर्विद्ध, अक्षयलब्धि, विक्रियालब्धि...आदि अनेक लब्धियों प्रगटी होने पर भी वे जानते थे कि इन सर्व लब्धियों की अपेक्षा आत्मानुभूति की लब्धि कोई अचिन्त्य सामध्येवान है, और सर्वत्र की केवलज्ञानलब्धि के समझ तो यह समस्त लब्धियों अनन्तवें भाग की ही।-इस प्रकार अस्यन्त निर्माणतापूर्वक वे तीर्थंकर महावीर के प्रथम गणधर वने और हाथ जोड़कर प्रभु की सतीर की।-

शतइन्द्र-वंदित, व्रिजगहित निर्मल मधुर वदनारते, नि:सीम गुण धरनारने, जितभव नमुं जिनराजने। सुर-असुर-नरपतिवंद्यने, प्रविनष्ट पातीकर्मने, प्रणमन कर्फ हं धर्मकर्ता तीर्थ श्री महावीरते।

इन्द्रभृति-गौतम के अतिरिक्त उनके दो भाई अग्निभृति और वायुभृति तथा शुचिदत्त, सुधर्म, मांडच्य, मौर्यपुत्र, अकम्पन, अचल, मेदार्य एवं प्रभाम,-ऐसे कुल ११गणघर महावीर प्रभुके थे।

अब, गौतमस्वामी वीरप्रभुके समवसरण में अचानक कैसे आ पहुँचे? उसकी रोमांचक कथा सनो।-

क जुकुला नदी के तट पर वीर प्रभुको केवलज्ञान हुआ, समवसरण की रचना हुई, किन्तु हिव्यप्यित नहीं खिदी; विहार करते-करते प्रभु राजगृही में विभुत्ताचल पर पागरे। छिवासठ दिन बौत बाते पर भी धगावान का उपदेश क्यों नहीं होता? धगावान तो तीर्थंकर हैं, हसलिये दिव्यप्यित के उपदेश द्वारा तीर्थंध्यक्ति हुए बिना नहीं रह सकता; किन्तु इतना विलग्ध क्यों? धव्यज्ञीय वाणी सुनने के लिये प्यासे चातक की भीति आहुर हो रहे हैं। अतन में इन्द्र का धर्म समास हुआ; उसने दिव्यप्यक्तान से देखा कि तीर्थंकर देख के धर्मीपदेश के समय जिसकी अनिवार्य उपस्थिति होना चाहिये ऐसा कोई गणघर इस सभा में उपस्थित नहीं हैं। वह गणघर होनेवाला जीव तो इस समय वेद-वेदान्त में पारंगत महापण्डित के इय में गीतमग्राम (गुणावा नगरी) में बैठा हैं। ऐसा जानकर इन्द्रने उन गीतम को समवसरण में लाने की दुक्ति बनायी। स्वयं एक ठिगने बाष्टण का प्रभाण करके गीतम के पास पहुँचे और विनयपूर्वक कहा-हे स्वार्मी! मैं महावीर तीर्थंक्त का शिष्य हैं; मुझे एक श्लोक का अर्थ समझन है, परनु मेरे गुक्ते तो अभी मीन धारण किया है, इसलिये आपके पास उस श्लोक का अर्थ समझन है, परनु मेरे गुक्ते तो अभी मीन धारण किया है, इसलिये आपके पास उस श्लोक का अर्थ समझन है, परनु मेरे गुक्ते तो अभी मीन धारण किया है, इसलिये आपके पास उस श्लोक का अर्थ समझन आया है।

इन्द्रभृति ने प्रेम से कहा-बोलो वत्स<sup>।</sup> कौनसा श्लोक है तुम्हारा ? क्वाम्लण वेशाधारी इन्द्र ने कहा-सनिये महाराज!-

> त्रैकाल्पं त्रव्यक्ट्कं नवपदसहितं जीव घट्काय-लेक्या। पंचान्ये चास्त्रिकायाः वतसमितिगति जात-चारिक्केतः।।

## इत्येतन्मोक्षमूलं त्रिषुषनमहिते प्रोक्तमहैद्भिरीशेः। प्रत्येति श्रद्दधाति स्प्रशति च मतिमान् यः स वै शृ**द्धवृ**ष्टि॥

श्लोक बोलकर इन्द्रने कहा-है देव । इसमें तीनकाल, छहद्रव्य, नवपदार्थ, पेवास्तिकाय आदि-कि किन्हें जानना मोक्ष का मूल है-वे क्या हैं ? सो समझायें।

महान बिद्वान इन्स्पृति बिजार में पड़ गये कि-यह श्लोक तो मैं प्रथम बार सुन रहा है। इसमें तो जीवादितत्त्वों का वर्णन हैं, परन्तु मेंर मन की गहरायों में तो अभी 'जीव' के अस्तित्व की भी शंका हैं, तब फिर मै एस ब्राम्हण की उसका स्वरूप कैसे समझाऊं? अवश्य ही यह श्लोक कहनेवाले इसके एक किए असाधारण व्यं जीवतत्त्व के जाता होना चाहिये। इन्स्पृति बहुत मंधन करने के बाद मी श्लोक का भाव नहीं समझ सकें। अत, मर्चज्ञमार्ग के रहस्य की एकान्त-मिय्यावादी कहीं से समझ सकेंगे उसने विचार किया-अरे, मैं समस्त वेद-पुराणों का जाता है, परन्तु छह द्रव्य क्या हैं, पौच अस्तिकाय क्या है, पौच जान कीन से हैं-यह तो मैंन कभी सुना ही नहीं है। यह तो इस ब्राह्मण के सामने मेरी प्रतिष्ठा जाने का प्रसाण आया? क्यों न इसके गुरु के पास जाऊं और देखूँ कि वह कीन हैं? ऐसा सोचकर इन्स्पृतिने कहा- हे वत्सा। तुन्हारे गुरु कीन हैं और कहीं विराजते हैं? मैं उनके साथ इस

बस, इन्द्र तो यही चाहते थे। उन्होंने कहा-यह तो बड़े आनन्द की बात है महाराज! मेरे साथ चिन्तें। मेरे गुरु सर्वज-महावीर है और वे राजगृही में विपलाचल पर विराजते हैं।

.. और इन्द्र के साथ इन्द्रभृति समबसरण की ओर चल पड़े । बाह रे इन्द्रभृति जो तस्व अपनी समझ में नहीं आया उसे समझने की कितनी गहरी जिज्ञासा है। पाँच सी शिष्यों के साथ समबसरण की ओर चलते हुए गौतम का अभिमान झण-झण गल रहा है; उनका अंतर स्वीकार कर रहा है कि जिस भुक्षेक का अर्थ में नहीं जान पाया उसे जानेवाले गुरु-महावीर कोई असाधारण ज्ञानवान होंगे।-इस प्रकार उनके अतर में हार-जीतकी नहीं किन्तु अपने ज्ञान के समाधान की मुख्यता है। उनकी शंका का तथा अज्ञान का अत अब निकट ही है; यहाँ अपूर्वज्ञान की तैयारी है तो सामने अपूर्ववाणी की,-उत्कृष्ट उपादान-निर्मित का कैता समेल है।

ज्यों ही मानस्तार के निकट आये और प्रभुक्त कैस्व देखा त्यों ही उनका मान विगतित हो गया, उन्होंने महाबीर को देखा और देखते ही सर्वन्न की तथा जीव के अस्तित्व की प्रतीति हो गई। अहा! ऐसे बैभव में भी प्रभु वीतरागरूप से विराज रहे हैं। कैसी शांत है उनकी हृष्टि! उनके आस्पा की दिव्यता का क्या कहना। अवश्य ही यह सर्वज्ञ हैं। इस प्रकार गीतम को प्रभुक्त प्रति परम सम्मान का भाव जागृत हुआ और जीव के अस्तित्व सम्बन्धी उनकी सुक्ष शंकाएँ दूर हो गई. असन का स्थान का भाव जागृत होत्तर पुरुक्त गांत्र अनिकार की स्थान किया। निःशत्य हुए गीतम ने विनयपुर्वक अपने पीच सी शिष्यांसहित प्रभुक्त मार्ग अगीकार किया और जीव की स्तर्तित की-

मोक्षमार्गस्य नेतारं भेत्तारं कर्मभूभृताम्। ं ज्ञातारं विश्वतत्त्वानां वन्दे तदगुशलक्यये।।

अहा, कैसा आनन्ददायी होगा वह हुस्य! वीरफ्रभुकी दिव्यवाणी क्रूटती होगी और गोतम गणधर उसे झेलते होंगे! प्रभुकी वाणी सुनकर तत्काण गौतंप-इन्द्रभृति चार ज्ञानघारी शुतकेवली हुए और बारह अंगरूप श्रुतकी रचना द्वारा परमात्मा की वाणी का प्रसाद पंचमकाल के भव्य जीवों के लिये संग्रहित करके राष्ठ दिया,-को प्रसाद आज हमें गुरू-परम्परा से प्राप्त हो रहा है। अहो बीरनाथ! आपका महान उपकार है; आपके गणधरों का तथा वर्तमान पर्यंत आपकी वाणी द्वारा स्वानुभवपूर्वक मोक्समार्ग को प्रवाहित राष्ट्रनेवाले वीतरागी सन्तों का भी महान उपकार है कि जिन के प्रताप से आज ऐसे दुःवम काल में भी हमें आपक में मोक्समार्ग सिल रहा है। वाह, धन्य वीरका शासन ...और धन्य उस शासनधारा को अविक्थित का से प्रशासन गर्मकाल में स्वाहर्त का से प्रशासन गर्मकाल सन्तोंको।

पश्चात् इन्द्रभूति-गीतम के साथ उनके और दो भाई महा विद्वान अग्निभूति, वायुभूति तथा अन्य आठ विद्वान् अपने अपने सैकड़ों शिष्यों सहित वीएअधु के समयसरण में आये और रत्नव्रयधर्म प्राप्त करके प्रभु के गणधर बने। महावीर तीर्थंकर के कुल ११ गणधर थे। समयसरण की अद्भुत विष्यता के मध्य रहकर भी निर्मोहरूप से विराजमान वर्धमान सर्वज्ञ सच्युच अतीकिक थे-अहा, कैसी शांत मुद्रा! कैसी वीतराता! और कैसा ज्ञानका व सुद्रा देखते ही जीवों की शंकाएँ निर्मूल होकर आत्मा के परमस्वरूप की प्रतीति होती थी। वाह, उन ऑस्ट्रॉर की महिमा का क्या कहना!-कि जिनका स्वरूप जानने से आहमा के शहरूसकर का ज्ञान तथा सम्प्रदर्शन होता है।

इन्द्रभूतिका अद्भुत परिवर्तन देखका इन्द्र को अपार आनन्द हुआ।...और ब्राह्मण का रूप छोडकर अपने असली इन्द्र स्वरूप में गीतम गणधर के चरणों में बन्दन किया।

इन्द्रपूर्ति ने परमगम्भीरता से कहा-इन्द्रराज! अब मैंने जान लिया है कि-तुप्हीं ब्राह्मण का बेश धारण करके युक्तिपूर्वक मुझे यहाँ समवसरण में लाये हो! ...यहाँ आने से मेरा कल्याण हुआ है; मेरी पराजय नहीं किन्तु विजय हुई है और उसमें मुझे तीन रत्न तथा जार ज्ञान प्राप्त हुए हैं।यहले मैं मिट्याला से पराजित था, अब मिट्याला को पराजित करके मैंने अपने अपार निजवैभव को जीत लिया है। प्रभु महालीर अब मात्र तहरों नहीं, मेरे भी परमगृह हैं।

> 'शतइन्द्र-वंदित विजगिष्ठत निर्मल सधुर वदनार ने, नि:सीमगुण धरनार ने, जितभव नर्मु जिनराज ने।'

अहा, गीतम गणधर भी जिनकी स्तुति करते हैं उन सर्वज्ञ महावीर की महिया का क्या कहना! हे महाबीर देख! आपके गुण इतने अधिक महान हैं कि छ्यास्थ बीव उनकी स्तुति करते हुए शक जाता है, त्यापि मैं आपके गुणों के प्रति सच्ची महिया के करण आपकी स्तुति करता है प्रभी! आपके अंतर में उदित हुआ केवल्डान सूर्व हानि-वृद्धि से रहित स्थिर है; वह सूर्यकी भीति आतप देनेवाला नहीं किन्तु आपके एतेवाला है आपकी बीतराणी सर्वज्ञत की अविनन्य महिमा का जिन्तन हमें राग से विज्ञ आनस्वचाबी आत्मा की अनुभूति कराता है...और सम्बक्षन्वसहित महान आनन्व प्रगट होता है। प्रभी! आपकी बचार्च प्रतीति का यह महान कर है।

बन्य सर्वब्रदेव । आपका प्रभाव कोई अद्वितीय है। स्वानुपृति के बिना आपके अधिन्य गुण बिन्तन में नहीं आ सकते। बहीं आपके अधिन्य गुणों को ज्ञान में लेकर उनका बिन्तन करते हैं वहीं हमारा ज्ञान बैसे आल्पाणों में एकाग्र हो जाता है और विकल्पों से से कोई परमशांत चैतन्यस्य अनुभव में आता है। वहीं है आपकी परमार्थ सुति।...वहीं है आपका पावन पंथ! 'जिती इन्द्रियो ज्ञानस्वधावे अधिक जाणे आत्पने, निश्चय विषे स्थित साधुओ धाखो जितेन्त्रिय तेहने।'

विक्र प्रकार सर्वकारकथाकी असीन्टिय आल्या की अनुभति ही सर्वज की परमार्थ स्तति है।<u>।</u>

वे सर्वत्र महावीर कोई 'अन्तिम तीर्यंकर' नहीं थे। जिस प्रकार जगत में मोक्ष प्रान्न करनेवाले जीवों का तथा मोक्समार्ग का कभी अन्त नहीं है, उसी प्रकार एक के बाद एक अनन्त तीर्थंकरों की परम्परा अनन्त काल तक चलती ही रहेगी। इस चीबीसी के प्रथम और अन्तिम (क्रवभदेव एवं महावीद) तीर्थंकरों के बीच तो असंख्य वर्षों का अंतर था, परनू इस चीबीसी के अन्तिम और आनेवाली चीबीसी के प्रथम (महावीर एवं पदानाभ) तीर्थंकरों के बीच मात्र ८४००० वर्ष का ही अंतर है। महावीर प्रभुके मोक्समाम प्रशांत ८४००० वर्ष में ही राजा क्षेणिक का आत्मा महापद रीर्थंकर होगा। धन्य मार्ग!

राध्य क्रीआपकीतगरी में कमारी चन्द्रनबाला बीरपभ के केवलजान की प्रतीक्षा करते हुए कैरायमय जीवन बिना भी 🖟। वैद्यापक शका दशमी के मार्गकाल आकाश में अनानक हजारी-लाखे देव-विमान देखका उसे आसर्व हुआ वे देव महावीर भगवान का जयजयकार करते हुए जा रहे थे। चन्दना तरन्त समाच्या गई कि-प्रेरे सकाबीर को केवलजान हो गया है. और उसीका उत्सव प्रनाने यह देवगण जा रहे हैं। अहा। के क्वानिक अब प्रकारण बन गये। इस एकार चन्द्रना के हवीनन्द्र का पर नहीं है। सारे नगर में आनन्द के बाजे बजवाका उसने प्रथके केवलजान का मंगल उत्सव मनाया। प्रशांत बडी बहिन मगावती को साथ लेकर वह राजगही वीरपभ के समवसरण में पहुँची.. और उन वीतरागी वीर परमात्मा को हेक्कम स्तरुध रह गई। राजकमार महावीर ने जो आत्मानभति प्राप्त की थी उसका उसे स्मरण हुआ और हान्त वैसी अन्धति में प्रत्यमः उपयोग लगाकर अन्तर की विश्वादता को बताया। प्रभ की स्तरित की. गैतम स्वामी आदि पनिवर्शे को बन्दन किया और प्रभवरणों में आर्थिका के वत धारण किये...कोमल केजों का लोच किया. राजवस्त्र छोड़ दिये और एक भेत परिधान में वैराग्य से संशोधित हो उठी। अभी कह दिन पूर्व भी सिर मुंडाए बंधन में पही थी...और आज स्वेच्छा से सिरमंडकर वह मोक्समार्ग में प्रयाण कर रही है! कही वह कारागह और कही यह समवसरण-धर्ममधा! उन टोनों संयोगों से विभक्त तथा निजगर्जों के एकत्व-ऐसे निजस्वरूप का वह अनुभवन करती थी। वीरप्रभक्ती धर्मसभा में कियागन ३६००० आर्थिकाओं के संघ की वे चन्द्रनामाता अधिष्ठात्री थीं। कहीं भील द्वारा अपहरण और कही वीरप्रभ की शरण । बाही बेह्या के हाथों बाज़ार में बिकने का प्रसंग और कहाँ ३६००० आर्थिकाओं में अधिवात्री-पद! वाह रे उदयभाव तेरा खेल !!परना धर्मात्मा का चैतन्यभाव अब तेरे विचित्रजाल में नहीं फैसेगा, वह तो सर्व प्रसर्गों में तबसे अलिए अपने चैठन्यभाव में ही खेला और मोक्षको साधेगा।

भारत में भगवान महाबीर तीर्थंकर से पूर्व २३ वें पार्थनाथ तीर्थंकर का शासन वाल रहा था; अहिंसाधर्म की महिमा फैल रहीं थी। भगवान महावीर ने भी वह बात प्रचारित की कि-रागसे भिन्न आत्मा के अनुभवद्वारा ही अहिंसाधर्म का पालन हो सकता है। क्योंकि राग स्वयं हिंसा है, इसलिये को बीब कितना राग में बर्तता है उतना वह हिंसा में ही वर्त रहा है। जिसमें राग नहीं है ऐसे ज्ञान की अनुभृति वह परम अहिंसाधर्म के उपदेशक प्रभु महावीर ने विश्वलावत्त से विहार करके भारतभूमि को पावन किया। को वे पायरित वहीं अहिंसाधर्म शास्त वाताबरण हो जाता था। सर्प और नेवले कैसे विशेषी जीव भी एक दूसरे के मित बन जाते थे।

सिंह और गाय, रोर और खरगोश ..सब भयरिहत होकर एक साथ बैठते...और वीरवाणी का अभूत-पान करते थे। प्रभुने अनेकान्त तत्त्व का स्वरुप समझाया-बीच असीट्रिय बेवनतत्त्व है, वह बढ़ से भिन्न है। बेतन और बढ़ प्रत्येक द्रव्य अभने-अपने स्वथर्ष में स्थित है। एक ही वस्तुका एकसाथ अपने अनेक धर्मों में तत्त्वकरण से रहना सो 'अनेकान्त' है। एक ही आत्मा आनों है, वहीं दर्शन में है, वहीं सुख में है, वहीं द्रव्य में है. वहीं गुण-पर्यायों में है; वहीं आत्मा अस्तित्वधर्म में है, वहीं नास्तित्वधर्म में है;-इस प्रकार अनन्त स्वथर्मों में खापक आत्मा अनेकान्त स्वरूप है। उसे बानने से आत्मा का अनन्त निजवैशव जानने में आता है। इस प्रकार अनेकान्तमय आत्मवैशव बातसावर प्रयावन ने प्रत्येक बीव को भगवान्यना ही दिया अनन्त निजवैशव दिया...गोकार्मा दिया. धर्मा दिया।

प्रभु महावीर जब तीर्थंकर रुप में बिवर रहे थे उन दिनों राजगृही मगप देश की राजधानी थी, और वहीं राजा श्रेणिक राज्य करते थे। यदापि प्रभु वर्धमान (बहुमाण) सीराष्ट्र आदि अनेक देशों में बिवर थे, परन्तु मगप देश के निकटस्थ प्रदेशों में उनका 'बिहार' इतना अधिक हुआ कि वह प्रदेश ही विहार (बिहार) के नाम से प्रसिद्ध हो गया। पहले तो वैशाली और मगप दोनों राज्य एक-दूसरे के शत्रु थे और परस्पर युद्ध भी करते थे; परन्तु बीतराग महावीर को क्या? उनका कीन शत्रु और कीन मित्र? उनकी तो अपने धर्मचक्र का प्रवर्तन मगप की राजधानी से प्रारम्भ किया। क्रोध द्वारा जिन्हें नहीं बीता जा सकता था उन्हें वीरामणा हुए। जोने विद्या।

एक बार प्रभु महाबीर राजगृहीं के वैभारिगिर पर पधारे। परमात्मा महाबीर को और साथ में अपनी लाइली बहित चन्द्रना को देखकर महारानी चेलना के आनन्द का पार नहीं रहा। महाराजा ब्रेणिक भी साथ थे। सर्वज्ञ महाबीर को देखकर वे भी स्तब्ध रह गये-बाह! मेरे ग्रष्ट देव। धन्य आपकी बीतरागता! धन्य आपका अचिन्य धर्मिकाव!

जब श्रेणिक राजा भव्य शोभायात्रासाहेत हाथी पर बैठकर प्रभुके दर्शन करने जा रहे ये तब एक मेंठक भी उनके साथ कमल की पंखुरी लेकर चल रहा था! (वह नागदससेट का जीव था!) मार्ग में हाथीं के पीवतले कुचल जाने से वह मेठक मर गया और प्रभु की पूजा के भावसहित मरकर देव हुआ! हे देवगित को प्राप्त वह जी तस्त वीरप्रभ के समक्सरण में आया...उसकी कथा वैतथमें में प्रसिद्ध है।

आज श्रेणिक राजा के आनन्द का पार नहीं है-अहा, सर्वज्ञ परमात्मा मेरी नगरी में पधारे...में धन्य हुआ! अपनी बड़ी बहिन [त्रिशाला] के लाइले पुत्र को सर्वज्ञ परमात्मा रूप में तथा छोटी बहिन कन्दनमाला को आर्थिका के रूप में रेखकर रानी बेलना का हृदय भी हमोज्ञास से भर गया, और वीराभुकी दिव्यध्यान सुनकर वैतन्त्रस्य की घारा उद्दिसत हुई। राजा श्रेणिक तो वेलन्यस में ऐसे सराबोर हुए कि प्रयु के पायसून में ही दर्शन मोह की सातों कर्म प्रकृतियों का क्षय करके साथिक सम्यक्क प्राप्त किया; उनके ज्ञान की निर्मलता बढ़ गई; ब्रतचारित्र तो उन्होंने नहीं लिखे, परन्तु दर्शनिवर्श्वद्धप्रधान सोलाह कारण भावना भाते-भाते तीर्थंकर नामकर्म बीधना प्रारम्भ किया। इस भरतक्षेत्र के ही दो तीर्थंकर ...उन में अवसर्गिणों के अन्तिम तीर्थंकर नामकर्म बीधा...और अब मात्र ८२५०० वर्ष पश्चात् वह आत्मा इस भरतक्षेत्र में प्रधम तीर्थंकर के रूप में उत्पन्न होगा।

अहा, राजगृही के वैभारिगिरि पर धर्मवैभव का महान आनन्दोत्सव चल रहा है। वर्तमान एवं भावी दोनों तीर्चकरों को एकसाय देखकर औव आनन्दित हो रहे हैं। गणधर-मुनिवर भी उन भावी तीर्धाधिनाध को मुसुबृष्टि से देखकर आशीर्वीद की वर्षा करते हैं। ओर, तिर्वेच भी प्रभुकी वाणी द्वारा बेलिक राखा की महिमा सुनकर आधर्य एवं पंक्ति सहित उनकी और निहार रहे हैं। 'घन्य भाग्य से हमें भावी तीर्थंकर के प्रत्यक्ष दर्गन हुए। यह भावी तीर्थंकर जिस सभा में बैठकर प्रभुकी वाणी सुन रहे हैं,-हम भी उसी सभा में उन भावी तीर्थंकर के साथ बैठकर वीछाधु की वाणी सुन रहे हैं. हम भी उन तीर्थंकरों के मार्ग से अवक्ष्य मोध में जावेंगे।

श्रेणिकराजा ने एक ओर से तो ऐसा जाना कि यहाँ से मरकर स्वयं प्रथम नरक मे आयेंगे; उसी समय दूसरी ओर से ऐसा जाना कि एक भव पश्चात् स्वय जिलोकपूज्य तीर्थंकर होंगे। परस्पर विरुद्ध दोनों बातें सुनकर उन धर्मात्मा को कैसी अनुभूति हुई होगी? क्या नरकगति के शोक से वे खेदखिल हुए होंगे? अथवा तीर्थंकर होने को उद्धास में हुई से माच उठे होंगे? नहीं, उन धर्मात्मा की चेतना तो हुई सो पा खेद दोनों से पर अतिम ही एक्कर मोक्ष की ही साधना में लगी रही। बाह, बलिहारी है कार्य केंद्रवा की ।

### हर्ष-शोक से पार, ज्ञानी जीव रहें सदा; ओ खाहो सख-शांति, साथो जानस्वभावको।

अहों, वीरनाथ के समीप चैतन्य की विशुद्धता के बलसे मरक के पाप भी मानो धूल गये हों।-इस प्रकार श्रेणिक राजा हों चेतन्रस के बेदन मे ही तत्पर थे। बीर प्रभु के प्रति परम उपकार के सूचक हर्षाष्ठ उनकी आँखोंसे झर रहे थे। अरे, देखों तो सही, जीव के पिएगाम का परिवर्तन कही एक समय मूर्ति की विराधना के क्रूपरिणाम! और कहाँ इस समय तीर्थकर प्रकृति के योग्य विशुद्धपरिणाम! कहाँ उस समय तार्थकर सम्यक्तन्य । एक ही जीवके जीवन में कैसे कैसे परिवर्तन आते हैं। बाह, जिनशासन! सत् को उत्पाद-व्यय-ध्रुवस्परम बतलानेवाला तेरा उपदेश हमे बीतरागता ही कराता है। नरकगामी भी वहीं ..और किंचित् दीर्पपृष्टि से देखें तो मोक्षगामी भी वहीं । अहा, जीव के परिणामों की शक्ति तो देखों, चाहे जैसा वाची वाराधक जीव भी सीधा चले तो क्षण में धर्मी होकर् मोक्षका साधक बन जाता है।-इसका उदाहरण एक इन्द्रभृति-गीतम गणधर और दूसरे श्रेणिकराजा-तीर्थकर।

क्षायिक सम्यक्त को प्राप्त श्रेणिकराजा ने अतर में अतीन्त्रिय आनन्द के तार प्रकृत करके बीरनाथ प्रभु की भक्ति की। उस समय एक ओर उनके पुराने कर्म शीग्रता से खिर रहे थे तो दूसरी ओर तीर्थकर प्रकृति बैध रही थी; यदापि उस समय 'मैं कर्म से बंधूँ-ऐसी इच्छा उनको नहीं थी, परन्तु राग के अध्यायवश बंधन हो रहा था। महाबीर तो पूर्व में बीधे हुए तीर्थकर नामकर्म को छोड़ रहे हैं ओर श्रेणिक तीर्थकर नामकर्म को बीध रहे हैं. मानों एक तीर्थकर के पाससे प्रकृति के परमाणु दूसरे तीर्थकर का पास को होकर मोक्तमें जारी-ऐसा सम्मक्त उन कर्मोंने अभने रहने के लिये दूसरा घर हुँछ लिखन. अीर महाबीर के पास से निकलकर श्रेणिक के पास आ गये!-इस प्रकार तीर्थकरत्व का अच्छिष्ठ प्रवाह जगत में चलता हो रहता है।

इस प्रकार इन्द्रादि देवों द्वारा पूजित एव भव्यजीवों को मोक्समार्ग दरशाते हुए गगनगामी महावीर तीर्थंकर दिवस रहे थे। राजगृत्ती से विकार करके प्रभु वैशाली की ओर चलने लगे। बीच में गंगानदी पर करने के तिये उन्हें पुल की या नीका की आवश्यकता नहीं पदी, क्वॉकि प्रभु तो अब गगनविहरी हो गये थे। वैशाली वीरप्रभु की कत्मभूमि। वहीं माता विशला और पितासिद्धार्थ बाहर वसे से रासप्रिय वैरनाथ के दर्शनों को आहुर थे। परमास्त्रा वीरानाथ वैशाली में पभारे और अत्युक्त सम्बस्तरण के बीक

लोग कहते हैं कि-आकारा में एवा नहीं होते; पप्तु ऐसा कहनेवाले ने प्रभुके श्रीविहार को नहीं वेखा। आकाषागामी प्रभु कहीं भी विवरते हैं वहीं उनके चरणों के नीचे २२५ अवभुत कमलों की रचना हो जाती है ..मानो आकाश में पुष्पवादिका खिली हो। और प्रभुके प्रताप से भव्यवींबों के चैतन्याकाश में भी रतमुख के पुष्प खिल उउते हैं।

राग अलंकार या वकरहित होने पर भी उन सर्वज्ञ प्रभु की सुन्दरता का क्या कहना!...और देखें तो सहीं, जढ़-पुद्गाल भी मानो प्रभु की आक्क्षंमब सुन्दर सर्वज्ञता की प्रतिस्पयी करना चाहते हों, तब्दुसार वे भी जगत में सर्वश्रेष्ठ आक्षर्यजनक पौदालिक सुन्दरतारूप से परिणित हो रहे हैं। एक और वीतरागी सर्वज्ञता द्वारा चैतन्य की सर्वोत्तम सुन्दरता, तथा दूसरी और परमऔदारिकता द्वारा कारीर-पुद्गालीकी सर्वोत्तम सुन्दरता!...वाह। चेतन और जड़ दोनों के सौन्दर्य की पराकाडा!-ऐसी सुन्दरता सर्वज्ञप्रभ के किया अन्यत्र कहीं होगी!

रे त्रारीत! तुने भले प्रभु के साक्षिष्य में सर्वोत्कृष्ट सीन्दर्य धारण कर लिया परन्तु तुमें यह खबर नहीं है कि प्रभुकी सर्वञ्चता का चैतन्य सीन्दर्य तो अनन्तकाल तक ज्यों का त्यों बना रहेगा, अबकि तेरा सीन्दर्य तो क्षणभंगूर है। प्रभु तुझे छोड़कर मोक बाय-इतनी ही देर है।'

बह सुनकर शरीर मानो हैस कर कहता है-और भाई। इन सर्वेज-परमात्मा का क्षणभर का साक्रिय्य भी कहीं से? सत्युक्वों के एक क्षणमात्र के सहवास का भी कितना महान फल है,...बह क्या तुम नहीं अपने -?

लाखों धर्मात्मा श्रीवॉका परिवार वीछापु के संघ में मोझ की साधनाकर रहा था। ७०० केवलकाली अरिइंद फावन्त वहाँ धर्मसमा में विरावते के; वो गुणों में प्रधु के समकक्ष थे। ततुगरान्त क्रिय्विधारी १४००० मुनिसाल थे; वन्त्वा सहित ३६००० आर्थिकारी थीं; आत्मकालसित देशकृतभारी एक लाख आवक एवं तीन लाख प्राविकारी थीं। देव और तिर्यंच भी प्रभु की वाणी मुनते और सम्यक्वादि धर्म प्राप्त मान करते थे। वहाँ धर्मका साम्राज्य था। उस धर्म-साम्राज्य के नायक थे धर्मराक्ष भावान महावीर। आब हम भी उसी महावीर-साम्राज्य के उत्तरिकारी हैं और प्रभुके मार्ग की साम्या करते हुए उस

प्रधपरस्वल रहे हैं ..धन्य है यह धर्मसाम्राज्य!. धन्य हमारे धर्मराजा! और धन्य यह धर्मपालक प्रजा!

बौद्धधर्म के संस्थापक गौतमधुद्ध भी महावीर प्रभु के समकालीन थे और वे सर्वज्ञ महावीर के प्रशंसक थे। तीस वर्ष तक धर्मज्ञक्रसहित विहार करते-करते अन्तिम दिनों में प्रभु महावीर बिहार प्रान्त की पावापुरी में पध्योर; वहीं का सुन्दर उद्यान खिल उठा। भव्यजीवों का वैतन्य-उद्यान भी सम्यक्त्व आदि धर्मपुष्पों से आच्छादित हो गया। कार्तिक कृष्णा द्वादगी के दिन प्रभु की अन्तिम देशना हुई। (उस अन्तिम देशना के स्थान पर वहीं एक प्रभु की जिनमदिर है और उसमें वीर प्रभुके चरणों की स्थापना है। निर्वण्णपृप्ति के स्थानपर आज 'पध-सरोवर' है, उसके प्रनेणद्वार के सामने के भाग में अन्तिम देशना-धर्मि के स्थानपर जाता है।।

प्रभु महाबीर ने वियुत्ताचल पर प्रथम देशना में जो परमात्मतस्व दरशार, या, वहीं परमात्मतस्व अनितम देशना में पावापुरी में बतलाया। प्रभुकी वाणी द्वारा परमशान चैतन्वरस का पान करके लाखों-करोड़ों जीव तुम हुए। गणभर पौतमदेव भी उन्कृष्टरूप से वीतरागरस का पान करके केवलक्षान प्राप्त करते को तत्पर हैं, अहा! तीर्थंकर प्रभुने सिद्धपद की तैयारी की तो गणभर देवने भी अग्रिहतपद जी तथारी की ता गणभर देवने भी अग्रिहतपद जी तथारी की ता गणभर देवने भी अग्रिहतपद जी तथारी की तथार है। धन्य भगवन्त! आपने प्रचाकाल में धर्मकी अखिक्षस्थारा प्रवाधित रखी।

अभी पंच्यकाल का प्रारम्भ होने में तीन वर्ष आठ मास तथा पन्द्रह दिन का समय शेष था। वीचा काल चल रहा था। प्रभु महाबीर का विदार थम गया; वाणी का योग भी मोक्षणसन के दो दिन पूर्व (पनतेरस से) क्ल गया। प्रजाजन समझ गये कि अब प्रभुके मोक्षणसन की तैयारी है। प्रत्येक देशके राजा तथा लाखों प्रजाजन मी प्रभुके दर्शनार्थ आ पहुँचे। परम बेराग्य का वाताचरण छा गया। भने वाणी बन्च हो गई थी, तथापि प्रभुके शांतरस इरती मुद्रा देखकर भी अनेक जीव धर्म प्राप्त करते थे। गीतम गण्यभरादि मुनिवर ध्यान में अधिकाधिक एकाग्र हो रहे थे। प्रभुकी उपस्थिति में प्रमाद छोडकर अनेक जीवों ने सम्यव्हर्गन-शान-चारित्र की आराध्या प्रारम्भ कर दी। इस प्रकार कार्तिक कृष्णा त्रयोदशी तथा चतुर्वशी को-दो दिन देवन्द्रो तथा गोन्द्रोंने सर्वत्र महावीर तीर्थकर की अत्तिम मार तथुंकी... मोक्ष-महोत्सव का महान मेला लग रहा था संसार को भूलकर सब मोक्षकी महिमा मे तद्वीन थे। चतुर्वशी की राति हुई, अर्थराति भी बीत गई और.. विद्वले प्रष्टर अभावस्था का प्रभात उदित होने से पूर्व) वीरनाथ सर्वत्र प्रभु तेरहवी गुणस्थान लौधकर चौवहवे गुणस्थान में अयोगीरूप से विराजमान हुए। यही आग्रवका सर्वश्च अभाव एव सबर की पूर्णता हुई। पामगुक्कष्यान (तीसरा एवं चीधा) प्रगट करके शेष अथाति कर्मों की सह समूर्ण निर्वार प्रारम्भ कर दी और खणात्र में प्रभु सर्वत्र प्रसाद मोक्षभावरूप परिवार हुए...तत्क्षण ही लोकाग्र में सिद्धालयरूप मोक्षपुरी में पृष्टिं। आब भी वे सर्वत्र प्रपात्र वहाँ गुरा स्वरूप अभिवरूप में पृष्टिं। आब भी वे सर्वत्र प्रपात्र वहाँ गुरा स्वरूप भीकापुरी में पृष्टिं। आब भी वे सर्वत्र प्रपात्र वहाँ गुरा स्वरूप अभिवरूप में पृष्टिं। आब भी वे सर्वत्र प्रपात्र वहाँ गुरा स्वरूप अभिवरूप में पि पहुँचे। आब भी वे सर्वत्र प्रपात्र वहाँ हैं... उन्हें मासकार हो।

अहैत सौ कर्मोतणों करी नाम ए अ विधि जड़े, उपदेश पण एम ज कसी निवृत क्षया, नर्सु सेम्बरी क्षमणों-जिनो-तीर्मीकरों एं शित सेची भारनि, विद्यि वर्षा, नर्मु तेमने; निर्वाणना ते मानि। पावापुरी में घीरापु निर्वाण को प्राप्त हुए और कार्तिक कृष्णा चतुर्देशी की अभिरी रात थी मोखकल्याणक के दिव्य प्रकाश से जगमगा उठी लाखों भक्तीन करोड़ों वीपाकों की आविलियों सजाकर प्रभु के मोखकल्याणक का उत्सव मनाया; इसलिये कार्तिक कृष्णा अमावस्था वीपाबली-पर्व के रूप में प्रसिद्ध हुई। ...जो आज भी भारत में प्रसिद्ध है। उस निर्वाण-महोत्सव को २५०० वर्ष पूरे हुए तब (ई.स. १९७४ म) समग्र भारत में अति भव्य उत्सव मनाया गया था और इस महापुराण का लेखनकार्य भी उस निर्वाण-महोत्सव के निर्मित ही पू गुरुदेव श्री

भगवान महावीर तो निर्वाण को प्राप्त हुए, सिद्ध हुए.. अहो, उन सिद्ध भगवन्तों का अतीन्द्रियज्ञान। इस



महापुराण हारा में उस परमइष्ट पदका गुणगान करता हूँ और मेरा आत्मस्वभाव ऐसा ही है-उसे स्वीकार करके में भी प्रभु के मार्गपर वलता हूँ और इष्टपद प्राप्त करता हूँ। मोझ के कारणकर ऐसे भगवान महावीर को नमस्कार हो।-



नमन करता उन जिनेश्वर देख को, धर्मश्रक चलागये शिवगेह जो; गये पावापुरी से निर्वाणको,

सन्त-मृति-गणधर तमें कल्याण हो !

बीर प्रभु पंचमगति को प्राप्त करके सिद्ध हुए, मुक्त हुए; वह तो आनन्त्रका प्रसंग है, शोक का नहीं।

किसीको प्रश्न उठ सकता है कि-ओ, निर्वाण होनेपर तो भगवान का विराह हुआ, पिन्न उसका उत्सव क्यों?

समाधान-अरं भाई । तुम बाह्य चक्षुओं से देखते हो इसलिये तुन्हें ऐसा लगता है कि भगवान का विरह हुआ । को इन्द्रियझान द्वारा 'शारीर युक्त महाबीर' को ही देखते थे उन्हें उन शारीरवान महाबीर का विरह हुआ; परन्तु को शारीर से भिन्न महाबीर के सच्चे स्वयम को अर्थात् 'सर्वज्ञ-महाबीर' को अंतर्हीष्ट से-अतीन्द्रिय चक्क्ष्में पहिचानते हैं उन्हें तो उन सर्वज्ञ परमात्मा का कभी विरह नहीं है; उनके लिये तो वे भगवान लोकाम् में सिद्धार्थ से साक्षात् विद्यामान विरावमान हैं। पावापुरी में २५०० वर्ष पूर्व को 'सर्वज्ञपरमात्मा' विरावज्ञे के, वे ही वर्तमान में सिद्धपुरी में विराव रहे हैं। साधक के ज्ञान में उन सिद्ध भगवंत का स्वरूप उन्होंगे हो गया है, उसे सर्वज्ञ महाबीर का विरह नहीं है...नहीं है; सर्वथा अतीन्त्रिय ऐसे उन परमात्मा को अपने ही आत्मा में स्वापित करके वह अपने आत्मा को सिद्ध की साधना में लगाता है..और ऐसी साधना का उत्साह ही निर्वाण का महोत्सव...आत्महित का ऐसा देखों न, बीरप्रभु के निर्वाण के समय गीतमस्वामी कहीं प्रभुविरह का विलाय करने नहीं बैठे थे; किन्तु चैतन्य की अनुभूति में अधिक गहरे उतरकर मोल की साधना में मग्न हो गये थे। ३० वर्ष तक जिनके सतत सात्रिध्य में रहा-ऐसे मेरे प्रभुनिर्वाण को प्रसर हुए और मैं अभी छचस्य ही रहा?...अब आज ही साधना पूर्ण करूंगा। इस प्रकार उत्कृष्टस्य से आत्मा को आराधना में लीन करके उसी दिन केवल्लान प्रगट किन्या और सर्वज्ञासमान्मा हुए, पूर्ण वीतराग होकर उन्होंने सर्वोत्कृष्टस्य से प्रभुका निर्वाण महोत्सव मनाया। उनके शिष्य सुधर्मस्वामी उसी दिन श्रुतकेवली बने। अहा, नमस्कार हो उन श्रुतकेवली

पक्षात्, तीर्थंकर प्रभुकी वह कुल परम्परा चलते...चलते श्रीगुरूओं द्वारा हन्: तक आयी है; हम भी उसी कुल-परम्परामें हैं। कृतार्थ हो गये हम सब महाबीर के मार्ग को पाकर। अपने तीर्थंकर भगवन्तों के मार्ग की उपासना करके हम सब अपना कल्याण को और अपने उन भगवन्तों के सिद्धालय में पहुँचकर सहैव उनके साथ रहें...ऐसी मगल भावना के साथ यह भागवत पराण समाह करता हैं।

-इस प्रकार भरतक्षेत्र के अन्तिम तीर्थंकर एवं वर्तमान शासननायक सर्वज्ञ भगवान महावीर तीर्थंकर का मंगल जीवन चरित्र पर्ण हुआ।

> अनन्त तीर्थंकर हुए, जगके तारणहार; तिज्ञ दशा को साधकर, पहुँचे घवद्यि पार। शासन वीर जिनेन्द्रका, अक्षयपद दातार; सेवन कर समकित लहो, जो बाहो घवपार।

-अपने चौबीस तीर्घंकर भगवन्तीके मंगल जीवनका यह 'महापुराण' भव्यजीवों में जिनमार्ग के प्रति भक्ति जागृत करों, रन्तत्रय की प्राप्ति कराओ, और मोक्षसुख में स्थापित करों!

## **3€** 3€

## 'भागवत कथा'

श्री समयसार पर व्याङ्यान देते समय पू गुष्टेव अनेकबार कहते थे कि-'अहो, यह तो भागवत-कथा है!' भगवान आत्मा के महिमाकी कथा सो भागवत-कथा; उसीप्रकार वीवीस तीर्थंकर भगवन्तीका यह महापुराण भी भागवत कथा है। वे भगवान किसप्रकार आत्मा की साधना करके परमात्मा हुए वह इसमें बतलाया है। जैनपुराण तो वीतरायता के ही पोषक हैं। श्री गुरुके प्रताप से आज ऐसे भागवत पुराणों हारा हम भगवन्तों का पंच समझ रहे हैं....थन्य वह पंच !...और धन्य हैं उसके पंची!